
MODERNMODERN

Office; Jl. Abiyasa, Ngentak, Bangunjiwo,
Kec. Kasihan, Kab. Bantul, 
D.I. Yogyakarta

PEM
IKIRAN

 M
O

D
ERN

 D
ALAM

 ISLAM

Buku pemikiran modern dalam Islam ini mengajak para
pembaca memehami bagaimana pemikiran Islam modern
berkembang. Sesungguhnya secara historis pemikiran modern
dalam Islam berlangsung sejak para ulama dan pemikir mulai
memikirkan bagaimana Islam bisa melepaskan diri dari
penjajah di berbagai negara Muslim. Mereka berjibaku melalui
gerakan dan intelektual memberikan fondasi bagi perlawanan
mengusir penjajah. 

Gerakan pemikiran modern ini lahir sebagai tanggapan
terhadap tantangan modernisasi, kolonialisme, serta perubahan
sosial dan ekonomi. Selain itu, para pembaca akan mengenal
pemikiran tokoh-tokoh besar yang berusaha memperbarui cara
pandang umat Islam tanpa meninggalkan ajaran dasarnya.
Mereka memperkenalkan gagasan seperti ijtihad (pemikiran
kreatif dalam memahami agama), reformasi pendidikan, serta
pentingnya ilmu pengetahuan dalam kehidupan umat Islam.
Meski demikian, pemikiran modern dalam Islam terbelah antara
kaum progresif dan revivalis. Bagaimana corak pemikiran
modern dalam Islam hingga saat ini? Apa Pelajaran yang bisa
dipetik dalam membaca perkembangan pemikiran Islam di
Indonesia? Secara umum buku ini menjawab pertanyaan
tersebut.

Selamat membaca!
T

au
fik

 H
id

ay
atu

llo
h

 

0889-5849-917

dutamediapress

dutamediapress

dutamediapress.com

Dalam IslamDalam Islam

emikiranemikiran
Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

PP



i 

PEMIKIRAN MODERN  

DALAM ISLAM 
 

 

 

Penulis: 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

  



ii 

 

 

 

 

 

 

 

UNDANG-UNDANG REPUBLIK INDONESIA  

NOMOR 28 TAHUN 2014 TENTANG HAK CIPTA 

 

LINGKUP HAK CIPTA 

Pasal 1 

1. Hak Cipta adalah hak eksklusif pencipta yang timbul secara otomatis berdasarkan prinsip 
deklaratif setelah suatu ciptaan diwujudkan dalam bentuk nyata tanpa mengurangi 
pembatasan sesuai dengan ketentuan peraturan perundang-undangan. 

 

KETENTUAN PIDANA 

Pasal 113 

1. Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan 
pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 
100.000.000 (seratus juta rupiah). 

2. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta 
melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) 
huruf c, huruf d, huruf f, dan/atau huruf h untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana 
dengan pidana penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak 
Rp500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah). 

3. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta 
melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (l) 
huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana 
dengan pidana penjara paling lama 4 (empat) tahun dan/ atau pidana denda paling banyak 
Rp1.000.000.000,00 (satu miliar rupiah). 

4. Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang dilakukan 
dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling lama 10 (sepuluh) tahun 
dan/atau pidana denda paling banyak Rp4.000.000.000,00 (empat miliar rupiah). 

  



iii 

PEMIKIRAN MODERN  

DALAM ISLAM 
 

Penulis: 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

All rights reserved 

Hak Cipta Dilindungi Undang-undang 

Hak Penerbitan pada Duta Media Press 

 

 

ISBN: 978-623-10-8015-8 

 

Layout/Editor: 

Rizal Fathurrahman 

 

 

Desain Cover: 

Lukman Surya 

 

iii + 296 hlm: 14 x 21 cm 

Cetakan Pertama, Maret 2025 

 

 

 

Nama penerbit; 

PT. Duta Media Press 
Alamat : Jl. Abiyasa, Ngentak, Bangunjiwo, Kasihan, Bantul Yogyakarta 

Web : dutamediapress.com 
Email : dutamediapres@gmail.com 

No. wa : 0889-5849-917 
 

 

mailto:dutamediapres@gmail.com


iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

 

 

Munculnya pemikiran modern dalam Islam merupakan 

suatu upaya dalam menyesuaikan paham keagamaan Islam 

dengan perkembangan baru, diantaranya ditimbulkan oleh 

kemajuan ilmu pengetahuan dan berkembangnya teknologi. 

Upaya penyesuaian terutama pada sikap, gagasan, wawasan 

keislaman, termasuk praktik keagamaan yang menekankan 

manfaat bagi manusia maupun lingkungan sekitar. 

Buku ini mengajak para pembaca memahami tentang 

pemikiran Islam modern berkembang. Sesungguhnya secara 

historis pemikiran modern dalam Islam berlangsung sejak 

para ulama dan pemikir mulai memikirkan bagaimana Islam 

bisa melepaskan diri dari penjajah di berbagai negara Muslim. 

Mereka berjibaku melalui gerakan dan intelektual memberikan 

fondasi bagi perlawanan mengusir penjajah. Muncul pemikiran 

rasional dalam Islam. Meski demikian, pemikiran modern 

dalam Islam terbelah antara kaum progresif dan revivalis.  

Kami menyadari bahwa buku ini masih memiliki 

keterbatasan, baik dari segi cakupan pembahasan maupun 

kedalaman analisisnya. Karena itu, kritik dan saran yang 

membangun sangat kami harapkan demi penyempurnaan di 

masa mendatang. Ucapan terima kasih kami sampaikan kepada 

semua pihak yang telah memberikan dukungan dan kontribusi 

dalam proses penyusunan buku ini. Akhir kata, semoga buku 

ini dapat memberikan manfaat bagi para pembaca dan 

KATA PENGANTAR 



vi 

semakin memperkaya wawasan mengenai tasawuf serta 

peranannya dalam kehidupan. Semoga Allah Swt. senantiasa 

meridai setiap upaya kita dalam mencari ilmu dan 

mengamalkannya. 

 

 

Jakarta,  Maret 2025 

Penulis,  

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

Daftar Isi 

Kata Pengantar ............................................................................. v 

Daftar Isi .......................................................................................... vii 

 

BAB I  

GERAKAN PEMIKIRAN MODERN ISLAM ................................... 1 

A. Terminologi Pemikiran Modern dalam Islam ................. 3 

B. Awal Kemunculan Pemikiran Modern dalam Islam ..... 9 

1. Periode Klasik: Era Ekspansi dan Integrasi (Tahun 

650 M - 1000 M) ................................................................... 10 

2. Periode Pertengahan: Era Disintegrasi (Tahun 1250 

M - 1700 M)............................................................................. 12 

3. Periode Modern: Era Modernisasi (Tahun 1800 M - 

Sekarang) ................................................................................. 13 

C. Arah dan Sasaran Modernisasi dalam Konteks Islam .. 18 

 

BAB II  

PEMIKIRAN JAMAL AL-DIN AL-AFGHANI ................................. 27 

A. Biografi Jamal al-Din al-Afghani ............................................ 29 

B. Gagasan Reformis Jamaluddin Al-Afghani ........................ 31 

C. Pelestarian Kegiatan Ijtihad .................................................... 35 

D. Gagasan Politik Al-Afghani ...................................................... 37 

E. Wacana Pan Islamisme.............................................................. 42 

F. Naturalisme dan Materialisme .............................................. 48 

G. Modernisme dalam Pandangan Al-Afghani ...................... 51 



viii 

BAB III  

PEMIKIRAN MUHAMMAD ABDUH ............................................... 55 

A. Biografi Muhammad Abduh .................................................... 57 

B. Gagasan Modernisme Muhammad Abduh ........................ 62 

C. Konsep Ijtihad ............................................................................... 65 

D. Teologi Abduh ............................................................................... 71 

E. Pemikiran tentang Politik ........................................................ 76 

F. Pemikiran tentang Pendidikan............................................... 79 
 

BAB IV  

PEMIKIRAN MUHAMMAD RASYID RIDHA ............................... 85 

A. Biorgrafi Muhammad Rasyid Ridha ..................................... 87 

B. Pemikiran Pembaharuan Sayyid Muhammad Rasyid 

Ridha ................................................................................................. 91 

C. Pembaharuan Bidang Keagamaan ........................................ 93 

D. Pembaharuan Bidang Pendidikan dan Ilmu Pengetahuan

 ............................................................................................................. 98 

E. Pembaharuan Bidang Politik dan Sosial Kemasyarakatan

 ............................................................................................................. 102 
 

BAB V  

PEMIKIRAN MUHAMMAD IQBAL .................................................. 109 

A. Biografi Muhammad Iqbal ....................................................... 112 

B. Gagasan Pemikiran Iqbal .......................................................... 115 

C. Evaluasi Kritis Iqbal terhadap Pemikiran Islam 

Tradisional...................................................................................... 118 

D. Peran Ijtihad dalam Reformasi Pemikiran Iqbal ............. 122 



ix 

E. Integrasi Akal dan Wahyu dalam Pemikiran Iqbal ........ 126 

F. Khudi dan Realisasi Potensi Manusia ................................. 128 
 

BAB VI  

PEMIKIRAN ALI ‘ABD AL-RAZIQ .................................................... 135 

A. Biografi Ali ‘Abd Al-Raziq ......................................................... 138 

B. Gagasan Pemikiran Ali ‘Abd Al-Raziq .................................. 141 

C. Pandangan Ali Abdul Raziq tentang Khilafah .................. 144 

D. Agama dan Negara ...................................................................... 153 

E. Membangun Kesadaran Politik dalam Islam ................... 155 
 

BAB VII  

PEMIKIRAN FATIMA MERNISSI...................................................... 161 

A. Biografi Fatima Mernissi .......................................................... 165 

B. Gagasan Pemikiran Fatima Mernissi ................................... 171 

C. Reinterpretasi Kesetaraan Gender menurut Fatima 

Mernissi ........................................................................................... 177 

D. Persepsi Fatima Mernissi tentang Peran Perempuan 

dalam Politik ................................................................................. 183 
 

BAB VIII  

PEMIKIRAN MOHAMMED ARKOUN ............................................ 173 

A. Biografi Mohammed Arkoun .................................................. 192 

B. Gagasan Pemikiran Mohammed Arkoun ........................... 195 

C. Postmodernisme dalam Pemikiran Arkoun ..................... 198 

D. Pemikiran Dekonstruksi Arkoun .......................................... 201 

E. Analisis Kritis terhadap Nalar Islam sebagai motode 

Ijtihad ............................................................................................... 207 



x 

BAB IX  

PEMIKIRAN ABDULLAHI AHMED AN-NA’IM ........................... 213 

A. Biografi Abdullahi Ahmed An-Na’im.................................... 217 

B. Gagasan Pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na’im ............ 221 

C. Perspektif Abdullahi Ahmed An-Na’im tentang 

Konstitusionalisme Modern .................................................... 226 

D. Sumber dan Sifat Kekuasaan .................................................. 229 

E. Kedaulatan dan Kewarganegaraan ....................................... 233 
 

BAB X  

PEMIKIRAN ABDUL-KARIM SOROUSH ...................................... 241 

A. Biografi Abdul-Karim Soroush ............................................... 244 

B. Gagasan Pemikiran Abdul-Karim Soroush ........................ 249 

C. Historisitas dan Humanitas ..................................................... 252 

D. Epistemologi Modern dalam Pemikiran Soroush ........... 256 

E. Distingsi Agama dan Ilmu Agama ......................................... 261 

 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................. 267 

PENULIS ...................................................................................................... 295 



 

1 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 
BAB I 

GERAKAN PEMIKIRAN MODERN ISLAM 

Pendahuluan 

Gerakan pemikiran modern Islam merupakan salah 

satu fenomena intelektual yang berkembang pesat sejak 

abad ke-19 hingga saat ini. Gerakan ini muncul sebagai 

respons terhadap tantangan-tantangan yang dihadapi oleh 

umat Islam dalam menghadapi modernitas, kolonialisme, 

dan perubahan sosial-ekonomi global. Dalam konteks ini, 

para pemikir Islam modern mencoba merekonstruksi 

pemahaman terhadap ajaran-ajaran Islam dengan tujuan 

untuk menyelaraskannya dengan perkembangan zaman 

tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar agama. Gerakan 

ini tidak hanya berfokus pada aspek-aspek teologis, tetapi 

juga mencakup berbagai bidang seperti hukum, politik, 

pendidikan, dan ekonomi. Tokoh-tokoh seperti Muhammad 

Abduh, Jamaluddin al-Afghani, dan Rasyid Ridha, misalnya, 

memainkan peran penting dalam memperkenalkan konsep-

konsep baru yang berusaha menjembatani antara tradisi 



 

2 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan modernitas. Mereka mendorong pentingnya ijtihad, 

yaitu upaya penafsiran kreatif dan rasional terhadap teks-

teks agama, sebagai cara menjawab persoalan-persoalan 

kontemporer yang tidak ditemukan solusinya dalam litera-

tur klasik.  

Lebih dari sekadar gerakan intelektual, pemikiran 

modern Islam juga membawa implikasi sosial dan politik 

yang signifikan. Di banyak negara, gagasan-gagasan yang 

muncul dari gerakan ini menjadi dasar bagi reformasi 

hukum dan sistem pemerintahan, serta turut membentuk 

identitas dan dinamika sosial umat Islam di era modern. 

Pemikiran modern dalam Islam pertama kali muncul di 

Mesir, dimulai oleh R. Rafi’ al-Tahtawi dan dikembangkan 

oleh Jamaluddin al-Afghani (Karim, 2017). Pemikiran ini 

kemudian diikuti oleh tokoh-tokoh seperti Muhammad 

Abduh dan menyebar ke Indonesia, melahirkan organisasi-

organisasi modernis seperti Muhammadiyah dan Persis. 

Menurut Harun Nasution, modernisme dalam Islam diarti-

kan sebagai gerakan pembaharuan yang bertujuan menye-

suaikan ajaran agama dengan perkembangan teknologi dan 

kondisi masyarakat. Pemikiran modern Islam juga mene-

kankan pentingnya sains dan teknologi, serta menolak te-

ologi fatalistik seperti yang diwakili oleh Asy’ariyah, sebagai 

respons terhadap kemunduran Islam di masa lalu (Malli, 

2017).  



 

3 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Islam, sebagai agama dan peradaban, telah memben-

tang selama empat belas abad melintasi Asia, Afrika, dan 

sebagian Eropa, meninggalkan jejak yang signifikan bahkan 

dalam sejarah Barat Kristen. Pemikiran Islam telah men-

yebar luas hingga ke Barat dan Amerika Serikat, didukung 

oleh gerakan modernisasi yang memperkuat posisi mino-

ritas Muslim di sana. Tidak hanya sebagai sistem religi, 

Islam juga berfungsi sebagai spirit penggerak peradaban 

besar dunia. Modernisasi dalam Islam bersifat universal 

dan dinamis, memungkinkan adaptasi syariat sesuai kon-

teks waktu dan tempat, seperti terlihat dalam penyebaran-

nya dari Arab ke Indonesia yang memiliki beragam adat 

istiadat. Berbeda dengan modernisasi di Barat yang cende-

rung memisahkan agama dari politik, modernisasi Islam 

mengintegrasikan ajaran agama ke dalam tatanan kehidu-

pan masyarakat Muslim, menjadikannya relevan dan di-

terima oleh berbagai lapisan masyarakat. 

A. Terminologi Pemikiran Modern dalam Islam 

Pemikiran modern dalam Islam pertama kali dapat 

dikenali melalui istilah modernisme, yang muncul di Mesir 

dan dipelopori oleh R. Rafi’ al-Tahtawi, kemudian dikem-

bangkan lebih lanjut oleh Jamaluddin al-Afghani. Selanjut-

nya, gerakan pembaruan Islam ini diilhami tokoh seperti 

Muhammad Abduh, dan menyebar hingga ke Indonesia, di 

mana dikenal sebagai kaum modernis yang berorganisasi 



 

4 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dalam bidang keagamaan, dengan organisasi terkenal 

seperti Muhammadiyah dan Persis. Menurut (Nasution, 

2006b), modernisme dapat diartikan sebagai pembaruan, 

atau dalam konsep Islam disebut at-tajdid, yang berarti 

upaya menyesuaikan ajaran agama Islam dengan perkem-

bangan teknologi dan kondisi masyarakat. Pemikiran 

modern dalam Islam sering kali dikaitkan dengan pengaruh 

sains dan teknologi, yang menegaskan bahwa alam semesta 

tidak muncul secara kebetulan, melainkan manusia memi-

liki ketergantungan pada teknologi dan lingkungan. Kesada-

ran ini telah mendorong banyak umat Muslim untuk mema-

hami bahwa kemunduran Islam disebabkan oleh sikap 

mental, budaya, dan teologi yang dianut pada masa-masa 

kemunduran. Bahkan, ada gerakan yang berani menentang 

pemikiran teologi Asy’ariyah, yang sering dilabeli sebagai 

“Teologi Fatalistik,” sebagai respons terhadap kebutuhan 

untuk menyesuaikan diri dengan peru-bahan zaman. 

Gerakan modernisme dalam Islam tidak hanya men-

cakup aspek teologis, tetapi juga memiliki dampak yang 

luas pada berbagai bidang kehidupan, termasuk pendidi-

kan, hukum, dan politik. Di Indonesia, pengaruh pemikiran 

ini terlihat jelas dalam pembentukan organisasi-organisasi 

modernis yang berperan penting dalam reformasi sosial 

dan keagamaan. Organisasi seperti Muhammadiyah, misal-

nya, tidak hanya fokus pada pendidikan dan pelayanan 



 

5 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

sosial, tetapi juga mendorong penerapan ajaran Islam yang 

relevan dengan dinamika zaman. Melalui pendekatan ini, 

modernisme Islam berupaya untuk mempertahankan rele-

vansi agama dalam konteks global yang terus berubah, 

sekaligus memperkuat identitas Muslim dalam menghadapi 

tantangan modernitas (Daud, 2020). 

Istilah “modern” berasal dari bahasa Inggris dan dalam 

bahasa Arab diterjemahkan sebagai al-tajdid, al-hadharah, 

atau al-nahdhah. Kata “modernisme” atau “modernisasi” 

telah menjadi istilah yang sangat umum dan dikenal luas. 

Penggunaan kata modernisme sering kali membawa makna 

tertentu yang bisa berbeda atau sama tergantung pada 

konteks, tujuan, dan asumsi yang melandasinya. Secara 

khusus, dalam bahasa Arab, istilah modern dikenal dengan 

kata al-tajdid, al-hadharah, dan al-nahdhah, yang dalam 

bahasa Indonesia berarti “pembaruan”. Islam sebagai ajaran 

memiliki beragam pandangan mengenai modernisme. Salah 

satu perspektif dalam Islam yang membahas modernisme 

adalah aspek pembaruan atau modernisasi. Aspek-aspek 

lain, seperti teologi, filsafat, mistisisme, hukum, sejarah, 

kebudayaan, dan ibadah, sering kali belum sepenuhnya 

dipahami umat Islam. Akibatnya, sebagian orang mungkin 

memahami Islam hanya dalam satu atau dua aspek, yang 

menjadikan pemahaman mereka tentang Islam terbatas 

(Hidayatulloh, 2024). Pemahaman menyeluruh tentang 



 

6 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

modernisme dalam Islam sangat penting agar umat tidak 

hanya memahami agama ini dalam lingkup yang terbatas. 

Dengan memandang Islam sebagai way of life yang men-

cakup seluruh aspek kehidupan, umat dapat lebih baik 

dalam mengaplikasikan ajaran Islam dalam berbagai kon-

teks modern. Selain itu, penting untuk menyadari bahwa 

modernisasi dalam Islam bukan berarti meninggalkan tra-

disi, melainkan mengadaptasinya agar tetap relevan dengan 

perkembangan zaman. Al-Qur’an sebagai sumber utama 

Islam menyediakan panduan untuk menjawab tantangan-

tantangan kontemporer, sekaligus menjaga esensi dan nilai-

nilai inti agama. Dengan demikian, modernisme dalam 

Islam dapat dilihat sebagai upaya untuk menyelaraskan 

antara ajaran tradisional dengan tuntutan zaman tanpa 

kehilangan identitas keagamaan (Azra, 2002). 

Menurut (Samarenna, 2017), istilah “modern” berasal 

dari bahasa Latin modo, yang berarti “baru saja” atau “kini,” 

dan sering dikaitkan dengan keadaan masyarakat Barat 

yang telah mengalami industrialisasi dan memiliki tekno-

logi yang sangat maju. Dalam Kamus Indonesia, “modern” 

diartikan sebagai sesuatu yang terbaru atau mutakhir, serta 

merujuk pada sikap dan cara berpikir yang sesuai dengan 

tuntutan zaman. Oleh karena itu, “modern” dapat diartikan 

sebagai sesuatu yang baru atau terkini, baik yang berkaitan 

dengan sikap dan cara berpikir seseorang, ekspresi esteti-



 

7 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kanya, kondisi kehidupannya, maupun karya cipta dan rasa. 

Istilah ini kemudian melahirkan konsep seperti cara ber-

pikir modern yang berlawanan dengan cara berpikir trade-

sional atau kuno, seni modern, abad modern, ilmu pengeta-

huan modern, teknologi modern, dan sebagainya. Moderni-

sasi diartikan sebagai “proses perubahan sikap dan mentali-

tas sebagian masyarakat untuk hidup sesuai dengan tun-

tutan masa kini.” 

Modernisasi lebih dikenal dan populer sebagai istilah 

untuk pembaruan. Dalam konteks masyarakat Barat, mo-

dernisasi berarti pemikiran, aliran, gerakan, dan usaha 

untuk mengubah paham-paham, adat-istiadat, dan institusi-

institusi lama agar sesuai dengan pandangan dan kondisi 

baru yang dihasilkan oleh ilmu pengetahuan modern. 

Nurcholish Madjid menyatakan bahwa modernisasi hampir 

identik dengan rasionalisasi, yaitu proses mengganti pola 

berpikir dan tata kerja lama yang tidak rasional dengan 

yang rasional. Sesuatu disebut modern jika bersifat rasio-

nal, ilmiah, dan sesuai dengan hukum-hukum alam. Quraish 

Shihab menekankan bahwa esensi dari kemodernan adalah 

kemampuan untuk terus berkembang dan beradaptasi, 

yang merupakan kunci untuk mempertahankan relevansi di 

dunia yang terus berubah (Susanto, 2016). Pemahaman 

tentang modern dan modernisasi menggarisbawahi pen-

tingnya kemampuan untuk beradaptasi dengan perubahan 



 

8 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

zaman. Modernisasi bukan hanya tentang adopsi teknologi 

dan ilmu pengetahuan terbaru, tetapi juga tentang meng-

ubah cara berpikir dan bertindak agar lebih rasional dan 

ilmiah. Ini berarti bahwa modernisasi menuntut perubahan 

tidak hanya pada tingkat material tetapi juga pada aspek 

mental dan budaya masyarakat. Dalam konteks Islam, mo-

dernisasi harus dilakukan dengan tetap mempertahankan 

nilai-nilai agama sambil mengadopsi pola pikir yang rasio-

nal dan sesuai dengan perkembangan zaman. 

Modernisasi adalah upaya menyesuaikan diri dengan 

situasi baru yang muncul dari perkembangan ilmu pengeta-

huan, yang lebih rasional, ilmiah, dan selaras dengan hukum 

alam. Modernisasi ini bersifat dinamis dan selalu disertai 

perubahan. Berbeda dengan modernisasi di Barat yang 

cenderung menuju sekularisme dengan memisahkan agama 

dari aspek kehidupan, modernisasi dalam Islam tidak be-

rarti meninggalkan ajaran agama. (Hamdani, 2017). 

Sebaliknya, modernisasi dalam Islam tetap berlandas-

kan pada ajaran dasar agama, dan hanya berlaku dalam 

urusan dunia, sementara ibadah dan muamalah tetap meng-

ikuti al-Qur’an dan Hadits. Harun Nasution menjelaskan 

modernisasi dalam agama di Barat bertujuan menyesuaikan 

ajaran agama dengan ilmu pengetahuan modern, yang ak-

hirnya membawa pada sekularisme. Sementara itu, moder-

nisasi dalam Islam bertujuan untuk memadukan Islam 



 

9 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dengan berbagai aspek kehidupan tanpa mengubah ajaran 

dasar yang bersifat mutlak, sehingga modernisasi dalam 

Islam bukanlah westernisasi (Nasution, 1998). 

B. Awal Kemunculan Pemikiran Modern dalam Islam 

Menurut (Yusuf, Yunan, 2018), munculnya pemikiran 

pembaruan dalam Islam dipengaruhi dua periode utama. 

Pertama, masa pra-modern yang ditandai dengan gerakan-

gerakan pembaruan yang dilakukan secara indivi-dual. 

Kedua, masa modern yang ditandai dengan pemben-tukan 

organisasi-organisasi serta kolaborasi dengan para peng-

uasa atau pemangku kebijakan. Para pembaharu menyadari 

pentingnya dukungan dari pemangku kebijakan untuk 

mendorong dan menentukan keberhasilan gerakan peruba-

han. Gagasan pembaruan dalam Islam didasarkan pada tiga 

faktor utama. Pertama, kesadaran internal untuk melaku-

kan pembaruan yang sebagian besar dipengaruhi oleh 

gagasan Ibn Taimiyah. Kedua, munculnya peradaban baru 

pada masa renaissance di Barat, yang membawa gaga-san 

modernisasi dan pemikiran rasional, serta memuncul-kan 

sains dan teknologi di Eropa pada abad ke-16. Ketiga, kon-

disi negara-negara Arab seperti Mesir dan Turki yang me-

ngalami keterpurukan di bawah penjajahan negara-negara 

Eropa, terutama Prancis. Pentingnya memahami konteks 

sejarah ini adalah untuk mengakui bahwa gerakan pem-

baruan dalam Islam tidak hanya muncul dari kebutu-han 



 

10 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

internal umat Islam, tetapi juga dipengaruhi oleh inte-raksi 

dengan peradaban Barat dan situasi politik global. Kola-

borasi dengan pemangku kebijakan menjadi kunci dalam 

menggerakkan perubahan yang lebih luas dan terst-ruktur. 

Kesadaran akan pentingnya modernisasi dan rasio-nalitas, 

yang diilhami oleh perkembangan di Barat, men-dorong 

para pemikir Islam untuk mengintegrasikan ide-ide baru ini 

dengan ajaran-ajaran Islam. Kondisi politis negara-negara 

Islam yang terjajah juga memicu upaya pembaruan sebagai 

respons terhadap dominasi asing dan sebagai sarana untuk 

merevitalisasi masyarakat Muslim. Dengan demikian, pem-

baruan dalam Islam tidak hanya bersifat teologis, tetapi 

juga sosial dan politis. 

Menurut (Nasution, 2005b) perkembangan pemikiran 

Islam dapat dibagi menjadi tiga periode utama, masing-

masing mencerminkan tahap-tahap signifikan dalam seja-

rah intelektual dan sosial umat Islam: 

1. Periode Klasik: Era Ekspansi dan Integrasi (Tahun 

650 M - 1000 M) 

Pada periode ini, Islam mengalami masa kejayaan awal 

yang ditandai dengan ekspansi geografis yang luas serta 

integrasi budaya dan pengetahuan dari berbagai peradaban 

yang ditaklukkan, seperti Persia, Bizantium, dan bagian dari 

dunia Romawi. Era ini juga dikenal sebagai masa kelahiran 

dan berkembangnya beberapa generasi ilmuwan Muslim 



 

11 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

terkemuka, terutama para Imam Mazhab seperti Imam 

Malik, Imam Abu Hanifah, Imam Syafi’i, dan Imam Ahmad 

ibn Hanbal. Mereka berkontribusi besar dalam pemben-

tukan dan kodifikasi hukum Islam (fiqh), menjadi landasan 

penting dalam kehidupan umat Muslim hingga saat ini. 

Selain itu, pada periode ini, ilmu kalam (teologi Islam) 

mulai berkembang, didorong oleh pengaruh tradisi pemiki-

ran filsafat Yunani kuno yang mulai memasuki dunia Islam 

dan berinteraksi dengan pemikiran lokal. Penyerapan dan 

penyesuaian terhadap filsafat Yunani, seperti yang ditemu-

kan dalam karya-karya Aristoteles dan Plato, melahirkan 

tradisi ilmiah dan teologis baru dalam Islam. Para ilmuwan 

dan filosof Muslim, seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibn Sina 

(Avicenna), memainkan peran kunci dalam mengembang-

kan pemikiran rasional dan sistematika, kemudian mem-

bentuk dasar perkembangan ilmu dan filsafat Islam. 

Pada periode ini, sistem pendidikan Islam juga meng-

alami kemajuan signifikan, dengan pendirian madrasah dan 

lembaga pendidikan yang menyebarluaskan pengetahuan 

ilmiah dan agama. Madrasah menjadi pusat penting untuk 

studi hukum, teologi, dan ilmu lainnya. Dengan adanya 

integ-rasi antara ilmu pengetahuan dan ajaran agama, umat 

Islam mampu menciptakan kemajuan dalam berbagai bi-

dang, termasuk matematika, astronomi, dan kedokteran. 



 

12 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

2. Periode Pertengahan: Era Disintegrasi (Tahun 

1250 M - 1700 M) 

Pada periode ini, umat Islam mengalami kemunduran 

dan disintegrasi sosial dan politik. Terjadi ketegangan dan 

perpecahan antara berbagai aliran dalam Islam, seperti 

Sunni dan Syi’ah, serta antara kelompok Arab dan Persia. 

Perbedaan ini semakin tajam seiring berjalannya waktu. 

Pada sekitar tahun 1250 M, kemunduran mulai terasa, dan 

situasi semakin memburuk pada tahun 1700-1800 M. 

Periode ini ditandai dengan runtuhnya beberapa kerajaan 

besar yang pernah menjadi simbol kejayaan Islam, seperti 

Kesultanan Ottoman di Turki, Kerajaan Safawi di Persia, 

dan Kerajaan Mughal di India. Runtuhnya kerajaan-kera-

jaan ini mencerminkan ketidakstabilan dan kesenjangan 

yang semakin lebar di kalangan umat Islam, serta menandai 

penurunan kekuatan politik dan sosial. 

Pada periode ini, umat Islam mengalami kemunduran 

signifikan dan disintegrasi sosial dan politik yang men-

dalam. Ketegangan antara aliran-aliran dalam Islam, seperti 

Sunni dan Syi’ah, serta antara kelompok Arab dan Persia, 

semakin intensif dan memperburuk perpecahan internal. 

Ketidakstabilan politik dan sosial ini diperparah oleh 

konflik-konflik internal serta persaingan antara berbagai 

kekuatan politik. Sekitar tahun 1250 M, proses kemunduran 

ini menjadi lebih jelas dengan terjadinya pergeseran kekua-



 

13 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

tan dan ketidakmampuan umat Islam untuk mempertahan-

kan dominasi yang sebelumnya dicapai. Kemunduran ini 

semakin memuncak pada tahun 1700-1800 M, ditandai oleh 

runtuhnya beberapa kerajaan besar yang pernah menjadi 

simbol kejayaan dan kekuatan Islam. Runtuhnya Kesulta-

nan Ottoman di Turki, Kerajaan Safawi di Persia, dan 

Kerajaan Mughal di India mencerminkan krisis struktural 

yang mendalam dan disintegrasi kekuasaan politik yang 

sebelumnya sangat berpengaruh. 

Kehilangan kekuasaan politik oleh kerajaan-kerajaan 

ini menyebabkan ketidakstabilan yang meluas di seluruh 

wilayah yang pernah berada di bawah kekuasaan mereka. 

Ketidakmampuan untuk mempertahankan struktur politik 

dan sosial yang solid mengakibatkan kesenjangan sosial 

yang besar dan kemunduran dalam berbagai aspek kehidu-

pan masyarakat. Disintegrasi ini juga mencerminkan peru-

bahan besar dalam tatanan dunia Islam yang dipengaruhi 

faktor eksternal seperti penjajahan Eropa dan perubahan 

internal seperti konflik sektarian dan kesulitan dalam mem-

pertahankan kekuasaan. 

3. Periode Modern: Era Modernisasi (Tahun 1800 M - 

Sekarang) 

Memasuki periode modern, mulai dari tahun 1800 M 

hingga saat ini, umat Islam mengalami kebangkitan dalam 

pemikiran dan filsafat. Era ini merupakan masa pemulihan 



 

14 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan reformasi, di mana pemikiran filsafat dan ilmu kalam 

kembali berkembang dengan semangat baru. Modernisasi 

dalam Islam mencakup upaya untuk mengintegrasikan 

ajaran agama dengan perkembangan zaman dan kemajuan 

ilmiah. Proses ini melibatkan penyesuaian dan adaptasi 

ajaran Islam dengan tantangan dan perubahan dunia mo-

dern, tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar agama. 

Modernisasi ini bertujuan untuk memperbarui pemikiran 

Islam dengan mempertahankan relevansi ajarannya dalam 

konteks kontemporer, serta mengatasi tantangan yang 

dihadapi umat Muslim di era globalisasi.  

Pada periode ini, pemikir Islam berusaha untuk menye-

laraskan ajaran agama dengan pengetahuan ilmiah dan 

teknologi baru, serta dengan dinamika sosial dan politik 

global. Ini mencakup berbagai inisiatif untuk memperbarui 

interpretasi hukum Islam (fiqh) dan teologi (kalam) agar 

lebih relevan dengan kebutuhan dan kondisi kontemporer. 

Reformasi ini juga bertujuan untuk menjawab tantangan 

yang dihadapi umat Muslim di era globalisasi, seperti isu-

isu sosial, politik, dan ekonomi yang kompleks. Modernisasi 

dalam Islam tidak hanya terbatas pada aspek intelektual, 

tetapi juga mencakup perubahan dalam praktik sosial dan 

institusi. Misalnya, terdapat upaya untuk mendirikan lem-

baga pendidikan modern, memperbarui sistem hukum, dan 

meningkatkan partisipasi sosial dan politik umat Muslim. 



 

15 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Gerakan ini berusaha untuk mengatasi kekurangan yang 

muncul dari periode kemunduran dan disintegrasi sebelu-

mnya, dengan menekankan pentingnya relevansi ajaran 

Islam dalam konteks dunia yang terus berubah. 

Munculnya pemikiran modern dapat dijelaskan melalui 

tiga faktor utama. Pertama, adanya dorongan pembaruan 

internal yang dipengaruhi oleh pemikiran Ibnu Taimiyah. 

Kedua, kemunculan peradaban Barat baru, yaitu masa 

Renaissance, sekitar abad ke-16, yang memperkenalkan ide-

ide modernisasi dan pemikiran rasional-ilmiah, serta men-

dorong perkembangan sains dan teknologi. Ketiga, kondisi 

negara-negara Arab seperti Mesir dan Turki yang sangat 

buruk di bawah imperialisme Eropa, terutama Prancis. 

Kesadaran akan perlunya pembaruan, bersama dengan 

kemajuan pesat yang dicapai oleh Barat dalam industri, 

teknologi, politik, dan militer, menjadi faktor utama mun-

culnya gerakan pembaharuan dalam Islam. Keunggulan 

Barat dalam bidang-bidang ini tidak hanya meruntuhkan 

pemerintahan negara-negara Muslim tetapi juga menjajah 

mereka. Pada akhir abad ke-19, hampir tidak ada negara 

Muslim terhindar dari kolonialisasi Barat (Nasution, 1994). 

Sebagai contoh, pada 1798 M, Napoleon Bonaparte ber-

hasil menaklukkan Mesir. Meskipun pendudukan Prancis 

hanya berlangsung tiga tahun dan diakhiri oleh Angkatan 

Laut Inggris, hal ini menunjukkan ketidakmampuan Mesir 



 

16 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

untuk menghadapi kekuatan Barat. Kemenangan Barat ini 

mempercepat kesadaran umat Islam tentang kelemahan 

dan kemundurannya, serta mengingatkan mereka akan 

kemajuan yang dicapai oleh Barat. Gelombang ekspansi 

Barat yang tak tertahan mendorong para pemimpin Islam 

untuk berpikir tentang bagaimana merebut kembali kemer-

dekaan mereka. Salah satu tokoh utama dalam gerakan 

pembaharuan ini adalah Sayyed Jamaluddin Al-Afghani, 

yang lahir pada tahun 1839 di Afghanistan dan meninggal 

pada tahun 1897 di Istanbul, yang banyak menginspirasi 

upaya kemerdekaan umat Islam (R. Bistara, 2021). 

Pemikiran dan gerakan yang dipelopori oleh Afghani 

dikenal sebagai Pan-Islamisme, yang mengacu pada solida-

ritas global di antara umat Muslim. Afghani secara konsis-

ten mengangkat tema perjuangan melawan kolonialisme 

dengan mengacu pada ajaran Islam sebagai landasan se-

mangatnya. Murtadha Muthahhari menjelaskan bahwa 

tema-tema utama dalam perjuangan Afghani meliputi: per-

lawanan terhadap absolutisme penguasa, pengembangan 

sains dan teknologi modern, kembali kepada ajaran Islam 

yang murni, iman dan aqidah, perlawanan terhadap koloni-

alisme asing, persatuan umat Islam, revitalisasi semangat 

perjuangan dalam masyarakat Islam yang mengalami ke-

munduran, dan perlawanan terhadap ketakutan terhadap 

Barat (Madjid, 2011). 



 

17 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Selain Afghani, dua pemikir Arab lainnya, Muhammad 

Abduh (1849-1905) dan Rasyid Ridha (1865-1935), juga 

memiliki pengaruh besar terhadap pemikiran politik Islam 

pada masa berikutnya. Mereka terinspirasi oleh ide-ide 

Afghani dan melanjutkan pengaruhnya dalam perkembang-

an nasionalisme Mesir. Seperti Afghani dan Abduh, Ridha 

berkeyakinan bahwa Islam memiliki dimensi politik, sosial, 

dan spiritual. Untuk memulihkan aspek-aspek tersebut, 

umat Islam perlu kembali pada ajaran Islam yang asli se-

bagaimana diajarkan oleh Nabi dan para sahabatnya, atau 

para salaf. Ridha menyebarluaskan gagasan-gagasannya 

melalui tulisan-tulisan dalam majalah “Al-Manar”“ yang 

dipimpinnya (Zulhijjah et al., 2022). 

Di Eropa, Syakib Arsalan memimpin berbagai gerakan 

untuk kemerdekaan Arab. Misi Arsalan adalah mengangkat 

isu-isu penting yang dihadapi negara-negara Arab Muslim 

akibat kekuasaan negara-negara Barat ke tingkat internasi-

onal, serta menyatukan pandangan umat Islam Arab untuk 

memperoleh kemerdekaan dan memperbaiki kehidupan 

sosial mereka. Sementara itu, para pemimpin Druze dan 

tokoh-tokoh Usmaniyah yang mengungsi ke Eropa setelah 

Istanbul diduduki Inggris menyebarluaskan propaganda 

melalui berbagai publikasi, termasuk jurnal “La Nation 

Arabe” yang diterbitkan di Annemasse, Prancis. Walaupun 

Arsalan awalnya mengadopsi konsep-konsep PanIslamisme 



 

18 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dari Afghani karena kebutuhan akan pembaruan, ia kemu-

dian lebih fokus pada Pan-Arabisme dalam praktiknya. 

Meski perjuangan para tokoh ini belum mencapai kemer-

dekaan, pemikiran mereka sangat memengaruhi generasi 

berikutnya dalam usaha membebaskan negara-negara me-

reka dari penjajahan Barat (Shofwan, 2022). 

C. Arah dan Sasaran Modernisasi dalam Konteks 

Islam 

Salah satu alasan penolakan terhadap modernisasi di 

kalangan sebagian umat Islam adalah terkait dengan tujuan 

modernisasi dalam konteks Islam. Selain itu, penolakan ini 

sering kali disebabkan oleh pandangan sempit terhadap 

ajaran Islam. Mereka yang menolak modernisasi berargu-

men bahwa Islam adalah agama terakhir yang diturunkan 

dan merupakan penutup dari semua agama sebelumnya. 

Dengan kata lain, jika Islam membutuhkan pembaruan, itu 

berarti ada aspek-aspek dalam ajaran Islam yang dianggap 

usang atau ketinggalan zaman, yang bertentangan dengan 

sifat abadi dan universal Islam sebagai agama yang berlaku 

untuk semua zaman dan tempat (Ananda & Fata, 2019).  

Di sisi lain, para pendukung modernisasi berpendapat 

bahwa meskipun Islam adalah agama yang abadi dan 

universal, untuk menjaga relevansinya dalam menghadapi 

kondisi terkini, perlu dilakukan perbaikan dan pembaruan. 

Mereka meyakini bahwa pembaruan diperlukan untuk 



 

19 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

menunjukkan esensi Islam yang sesungguhnya. Dengan 

demikian, perbedaan pandangan mengenai pembaruan 

dalam Islam umumnya bergantung pada pemahaman meng-

enai Islam dan interpretasinya. Kelompok yang menolak 

modernisasi tidak membedakan antara ajaran inti Islam 

dengan interpretasinya, sementara kelompok yang mendu-

kung modernisasi membedakan antara ajaran dasar Islam 

dan interpretasi yang berkembang dari ajaran tersebut. 

Untuk memahami Islam secara menyeluruh, penting 

untuk mengenal berbagai kelompok ajaran di dalamnya. 

Menurut, Islam dapat dibagi menjadi dua kategori utama: 

kelompok ajaran dan kelompok non-ajaran. Kelompok aja-

ran sendiri dapat dibagi lagi menjadi ajaran dasar dan 

ajaran non-dasar. Ajaran dasar meliputi apa yang terkan-

dung dalam al-Qur’an dan Hadits, sedangkan ajaran non-

dasar mencakup penafsiran dan interpretasi terhadap aja-

ran dasar. Di luar itu, kelompok non-ajaran meliputi aspek-

aspek seperti sejarah, kebudayaan, dan lembaga-lembaga 

kemasyarakatan yang berkembang seiring dengan sejarah 

Islam (Muzani, 1995). 

Berdasarkan pembagian ini, jelas bahwa Islam memiliki 

dimensi yang luas. Ada bagian dari ajaran Islam yang ber-

sifat tetap dan tidak memerlukan pembaruan, sementara 

ada bagian yang memang memerlukan penyesuaian dengan 

perubahan situasi dan kondisi. Menurut Jalaluddin Rahman, 



 

20 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

pembaruan dalam Islam melibatkan gerakan atau paham 

yang mengadaptasi ajaran Islam dengan ilmu pengetahuan 

modern. Rakhman membedakan antara Islam sebagaimana 

yang tercantum dalam al-Qur’an dan Hadits dengan Islam 

sebagai hasil interpretasi terhadap sumber-sumber ter-

sebut, disebutnya sebagai paham keagamaan. Rakhman 

juga menjelaskan bahwa pembaruan dalam Islam menca-

kup hal-hal di luar teks-teks al-Qur’an dan Hadits, termasuk 

rumusan-rumusan ulama terkait aqidah, ibadah, dan mua-

malah. Selama pembaruan tersebut tidak mengubah teks-

teks al-Qur’an dan Hadits, maka pembaruan tersebut di-

perbolehkan dan bahkan dapat menjadi suatu kebutuhan. 

Demikian, paham keagamaan harus disesuaikan dengan 

situasi dan kondisi yang berkembang (Rakhman, 2007). 

Telah dijelaskan bahwa interaksi antara Islam dan 

Barat, baik sebelum maupun selama periode modern ter-

utama setelah pendudukan Mesir oleh Napoleon sebagai 

pusat dunia Islam menyebabkan dorongan bagi pemimpin-

pemimpin Islam untuk melaksanakan modernisasi. Dapat 

diketahui bahwa tujuan awal dari pembaruan yang di-

upayakan oleh para modernis Islam adalah untuk mengejar 

kemajuan yang telah dicapai oleh Barat, dengan harapan 

agar umat Islam dapat meraih kemajuan serupa. Oleh 

karena itu, proses modernisasi mulai diterapkan dalam 

konteks Islam (Fauzi, 2017). Perkembangan lebih lanjut 



 

21 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dari upaya modernisasi yang dilakukan oleh para pemimpin 

Islam membawa berbagai tantangan dan masalah. Salah 

satu tantangan utama adalah adanya ajaran Islam yang 

kadang tidak lagi sejalan dengan kemajuan ilmu pengeta-

huan dan teknologi. Selain itu, tuntutan zaman juga mendo-

rong perlunya pemahaman keagamaan yang lebih sesuai 

dengan perkembangan tersebut. Oleh karena itu, moder-

nisasi dalam Islam berupaya untuk menyesuaikan ajaran 

Islam non-dasar dengan kondisi baru yang dihasilkan dari 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Penyesu-

aian ini bertujuan untuk memastikan ajaran Islam tetap 

relevan dengan kemajuan masyarakat tanpa meninggalkan 

pegangan spiritualnya. 

Sementara di Barat, modernisasi sering kali berujung 

pada sekularisme atau penolakan terhadap agama, pemba-

ruan dalam Islam justru bertujuan untuk mengaktualkan 

dan mengkontekstualkan ajaran Islam. Hal ini dilakukan 

agar Islam tetap relevan dan diterima sepanjang masa. 

Sejak awal penurunannya, Islam memang mengajarkan 

perubahan. Tujuan utamanya adalah mengubah sikap, pola 

pikir, dan perilaku dari era jahiliyah ke arah yang sesuai 

dengan ajaran Islam, yang dikenal sebagai “membawa 

manusia dari kegelapan menuju cahaya.” Islam tidak datang 

untuk mempertahankan keadaan lama atau menghancur-

kannya sepenuhnya, melainkan untuk menerima dan 



 

22 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

mengembangkan aspek-aspek yang baik serta menolak dan 

memperbaiki yang buruk (Rachman, 2010). Demikian, 

Islam tidak dapat diasosiasikan dengan kemunduran atau 

ketidakmampuan untuk beradaptasi dengan kehidupan 

modern, seperti pandangan yang sering muncul di kalangan 

masyarakat Barat. Sebaliknya, Islam membuka ruang untuk 

perubahan sepanjang perubahan tersebut tidak merugikan 

dan tetap mematuhi ketentuan wahyu. 

Dalam al-Qur’an dapat ditemukan ayat yangberkaitan 

dengan masalah pembaruan, misalnya pada surat al-Ra’du 

pada ayat 11. Allah swt. Berfirman: 

ا اِنَّ اٰللّه  تىٰ يغُهي رُِوْا مه ا بقِهوْمٍ حه هنْفسُِهِمْ  لَه يغُهي رُِ مه  باِ

Artinya:  

Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu 

kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada 

diri mereka.  

Dalam ayat ini, Allah SWT mengungkapkan bahwa 

perubahan dalam suatu masyarakat hanya akan terjadi jika 

mereka terlebih dahulu mengubah diri mereka sendiri. Ayat 

tersebut menekankan bahwa manusia memiliki potensi 

untuk mengubah keadaan mereka, sehingga mereka harus 

berusaha memperbaiki nasib mereka, meningkatkan kuali-

tas diri dan amal, serta mencapai kehidupan yang lebih baik 

dan lebih maju. Islam sangat mengecam sikap yang cende-



 

23 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

rung mempertahankan tradisi lama atau buruk, menolak 

pembaruan, dan enggan mengikuti petunjuk yang lebih 

baik. Pembaruan yang lebih baik harus didasarkan pada 

nilai-nilai yang luhur. Semakin tinggi dan mulia nilai-nilai 

tersebut, semakin tinggi pula hasil yang dapat dicapai. Bagi 

umat Islam, nilai tauhid harus menjadi panduan utama 

dalam seluruh aktivitas, baik lahiriah maupun batiniah, 

yang menjadi arah gerak dan motivasi mereka (Ananda & 

Fata, 2019). Dengan demikian, penting untuk melihat bagai-

mana modernisasi dalam Islam dikaitkan dengan ajaran 

agama. Masalahnya bukan pada kemungkinan pelaksanaan 

modernisasi itu sendiri, melainkan pada dasar dan tujuan 

dari modernisasi tersebut, serta bagaimana modernisasi 

dapat memperkuat keyakinan akan kebenaran Islam. 

Tujuannya adalah agar modernisasi membawa umat Islam 

lebih dekat kepada agama, bukan menjauh darinya. 

Nurcholish Madjid menjelaskan bahwa modernitas, 

meskipun sering dianggap memiliki kegunaan praktis yang 

langsung, sebenarnya memiliki makna yang lebih dalam, 

yaitu sebagai pendekatan terhadap kebenaran mutlak Allah 

SWT. Menurutnya, modernitas sebenarnya mendekatkan 

kita kepada Tuhan dan meningkatkan ketakwaan. Dasar 

kehidupan adalah perubahan, dan sebuah adagium yang 

sering diungkapkan adalah bahwa satu-satunya hal yang 

abadi dalam dunia ini adalah perubahan itu sendiri. Oleh 



 

24 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

karena itu, masyarakat mengalami perkembangan dalam 

kehidupan mereka. Dengan akal yang dimiliki, manusia 

mampu menciptakan berbagai kebudayaan dan peradaban, 

dari yang sangat kuno hingga yang sangat modern saat ini 

(Nurcholish Madjid, 1997).  

Potensi manusia dilengkapi dengan petunjuk agama 

Islam, yang bertujuan untuk mengarahkan manusia kepada 

nilai-nilai universal yang dibutuhkan di dunia. Akal manusia 

harus dipandu oleh wahyu untuk mencapai pemahaman 

dan tindakan yang benar.  Agama Islam harus dipahami 

secara komprehensif, meliputi ajaran dasar, ajaran non-

dasar, serta aspek non-ajaran. Pemahaman yang luas 

seperti ini mendukung pandangan bahwa modernisasi tidak 

hanya diterima tetapi juga penting dilakukan. Jika ada 

ajaran Islam yang sudah tidak sesuai dengan perkembangan 

ilmu pengetahuan dan teknologi, ajaran tersebut dapat 

disesuaikan, asalkan penyesuaian tersebut tidak mengubah 

ajaran dasar Islam. Mempertahankan interpretasi atau 

paham yang sudah usang dapat menimbulkan keraguan 

terhadap kebenaran Islam dan berpotensi menjauhkan 

orang dari agama tersebut (Muniroh, 2018). 

Kesimpulan 

Pemikiran modern dalam Islam muncul atas respons 

terhadap tantangan internal dan eksternal yang dihadapi 

dunia Islam abad ke-19 dan awal abad ke-20. Perjumpaan 



 

25 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dengan kolonialisme Barat dan modernitas mendorong 

para pemikir Muslim untuk mereformasi dan memperbarui 

pemahaman Islam agar dapat menjawab tan-tangan zaman. 

Tokoh-tokoh seperti Jamaluddin al-Afghani, Muhammad 

Abduh, dan Rashid Rida adalah pelopor gerakan ini, yang 

mengusulkan reinterpretasi ajaran Islam dengan memper-

tahankan nilai-nilai inti agama sambil mengadopsi aspek-

aspek positif dari modernitas. Arah moderni-sasi dalam 

konteks Islam berfokus pada reformasi sosial, politik, dan 

pendidikan. Tujuannya adalah untuk mengintegrasikan 

prinsip-prinsip Islam dengan perkembangan ilmu peng-

etahuan dan teknologi, serta dengan konsep-konsep seperti 

demokrasi, hak asasi manusia, dan keadilan sosial. Moder-

nisasi ini juga bertujuan untuk membebaskan umat Islam 

dari ketertinggalan dan keterbelakangan, serta mencipta-

kan masyarakat yang adil, sejahtera, dan bermartabat, 

sesuai dengan ajaran Islam yang otentik. 

 

 

 

 

 

 

 



 

26 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

27 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 
BAB II 

PEMIKIRAN JAMAL AL-DIN AL-AFGHANI 

Pendahuluan 

Saat membahas pembaruan dalam Islam atau interp-

retasi terhadap ajaran Islam, pertanyaan yang muncul 

adalah bagian mana dari Islam yang perlu diperbarui, 

mengingat Islam adalah ajaran yang diturunkan oleh Allah 

SWT melalui Rasul-Nya sebagai pedoman hidup bagi umat 

manusia. Salah satu pemikir Muslim yang mencoba men-

jawab pertanyaan ini adalah Jamaluddin Al-Afghani, yang 

membawa ide-ide segar bagi dunia Islam di tengah kemun-

durannya dalam berbagai aspek kehidupan seperti eko-

nomi, sosial, politik, militer, dan ilmu pengetahuan. 

Kemunduran ini disebabkan oleh stagnasi dalam pemi-

kiran rasional dan kelemahan dalam ekonomi serta militer, 

sementara Barat berkembang pesat dalam filsafat, sains, 

dan teknologi, memungkinkan mereka untuk meng-uasai 

dunia, termasuk dunia Islam. Pada awal abad ke-19, setelah 

periode penjajahan dan kemunduran, dunia Islam mulai 



 

28 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

menyadari kelemahan mereka. Kesadaran ini timbul dari 

kontak dengan dunia Barat modern, yang memicu kebang-

kitan baru dalam pemikiran Islam, menghidupkan kembali 

penggunaan metode berpikir rasional dalam memahami 

ajaran Islam, sehingga ajaran tersebut dapat menjadi sum-

ber kemajuan bagi dunia Islam di masa depan. Latar 

belakang pembaruan yang dilakukan para pemikir modern 

Islam di Mesir melibatkan beberapa faktor penting. Pemba-

ruan ini dipicu oleh keterbelakangan dan ketertinggalan 

masyarakat Mesir dibandingkan dengan kemajuan dunia 

Barat, serta tercemarnya ajaran Islam oleh unsur-unsur 

seperti tahayul, khurafat, dan bid’ah yang berkem-bang saat 

itu. Selain itu, ada juga dorongan dari motivasi ekonomi, 

politik, dan agama oleh bangsa-bangsa Barat dalam men-

jajah negara-negara Islam, yang dikenal dengan istilah 

“Gold, Glory, dan Gospel.” “Gold” merujuk pada upaya 

mencari keuntungan besar, “Glory” mencermin-kan ambisi 

untuk mencapai kejayaan dalam kekuasaan, dan “Gospel” 

berkaitan dengan upaya menyebarkan ajaran Kristen di 

wilayah-wilayah yang dijajah (Asmuni, 2009). 

Akibat penjajahan dan ketertinggalan ini, muncul bebe-

rapa tokoh Islam yang berusaha mengubah nasib masyara-

kat dan negara mereka. Salah satu tokoh pembaruan ter-

kemuka adalah Jamaluddin Al-Afghani, melalui pemikiran-

pemikirannya dalam bidang politik dan agama, berupaya 



 

29 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

mempersatukan umat Islam. Tujuan utama dakwahnya 

adalah agar umat Islam di berbagai penjuru dunia bersatu 

di bawah satu kekhalifahan besar, dengan harapan bahwa 

umat yang terpuruk akibat kejumudan dapat bangkit ber-

sama melalui persatuan. Salah satu tokoh pembaharu yang 

mengedepankan metode berpikir rasional Jamaluddin Al-

Afghani. Ia diberi gelar “al-Sayyid” sejak lahir karena ke-

luarga merupakan keturunan Nabi Muhammad SAW. Dalam 

pembahasan ini, akan di bahas lebih lanjut mengenai ide-

ide pembaruan yang diusung Al-Afghani, serta bagaimana 

aktivitas politiknya dalam mengembangkan ajaran Islam di 

tengah-tengah berbagai tantangan yang dihadapi dunia 

Islam pada masanya (Muhammadong, 2019). 

A. Biografi Jamal al-Din al-Afghani 

Jamaluddin Al-Afghani lahir di Asadabad pada tahun 

1254 H/1838 M dan wafat di Istanbul pada tahun 1897 M. 

Nama lengkapnya adalah Sayyid Jamaluddin Al-Afghani. 

Gelar “Sayyid” menunjukkan bahwa ia adalah keturunan 

Husein bin Ali bin Abi Thalib, sementara “Afghani” mena-

ndakan asalnya dari Afghanistan. Jamaluddin adalah putra 

dari Sayyid Safdar al-Husainiyyah, yang memiliki hubungan 

darah dengan perawi hadist terkenal, Sayyid Ali At-

Turmudzi, merupakan keturunan Sayyidina Husain bin Ali 

bin Abi Thalib. Ia mendapatkan pendidikan sejak kecil 

hingga remaja dalam lingkungan keluarga yang mengikuti 



 

30 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

mazhab Hanafi. Jamaluddin bersekolah di Kabul dengan 

sistem pengajaran yang konservatif, dan juga belajar filsafat 

serta ilmu pasti sebagai kegiatan tambahan. Selanjutnya, ia 

melanjutkan pendidikan ke India, mengikuti program deng-

an sistem kontemporer selama lebih dari satu tahun, di 

mana ia pertama kali mengenal sains dan teknologi modern 

(Lewis, 2013).  

Harun Nasution dalam bukunya menjelaskan bahwa 

masa kecil Jamaluddin dihabiskan di Kabul, di mana ia 

mempelajari ilmu Aqli dan Naqli serta mahir dalam mate-

matika. Ayahnya sendiri mengajarkan Al-Quran kepadanya, 

dan seiring bertambahnya usia, ia belajar Bahasa Arab dan 

Sejarah. Ayahnya juga mendatangkan guru-guru yang 

mengajarkan Tafsir, Hadist, Fiqih, Tasawuf, dan Ilmu 

Ketuhanan. Pada usia 18 tahun, Al-Afghani tidak hanya 

menguasai ilmu-ilmu keagamaan, tetapi juga mendalami 

Filsafat, Hukum, Sejarah, Fisika, Kedokteran, Sains, Astro-

nomi, dan Astrologi. Beberapa gurunya termasuk Aqashid 

Sadiq dan Murtadha Al Anshori. Setelah menyelesaikan 

pendidikan formal, Al-Afghani memulai aktivitas politiknya 

dengan mengunjungi Hijaz dan menunaikan ibadah haji di 

Mekah pada tahun 1857 M. Sepulang dari haji, ia terjun 

dalam kegiatan politik di Afghanistan, namun karena per-

juangannya tidak berhasil, ia akhirnya meninggalkan tanah 

kelahirannya dan berkelana ke berbagai negara Islam dan 



 

31 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Eropa, termasuk India, Mesir, Inggris, Perancis, Rusia, dan 

Turki Usmani. Pada 9 Maret 1897, di usia 59 tahun, ia 

meninggal di Istanbul, meninggalkan warisan besar dalam 

bentuk ide-ide pembaruannya bagi dunia Islam (Nasution, 

1998). 

Jamaluddin Al-Afghani telah wafat, namun ia mening-

galkan warisan intelektual yang dihormati dan dikagumi 

baik di Timur maupun di Barat. Ia menulis buku berjudul 

“Al-Raddu ‘ala al-Dahriyin,” menerbitkan majalah “Al-Urwat 

al-Wusqa,” dan mendirikan partai Hizbul Wathan di Mesir 

pada tahun 1879 M. Maka dari itu, pengaruhnya dalam 

dunia pemikiran dan politik Islam meluas, mendorong 

kebangkitan ide-ide reformis yang berusaha memadukan 

tradisi Islam dengan modernitas. Karya-karyanya tidak 

hanya menjadi rujukan penting bagi para pemikir Islam, 

tetapi juga memicu diskusi global tentang hubungan antara 

agama dan kemajuan. Semangatnya untuk melawan koloni-

alisme dan memperjuangkan persatuan umat Islam men-

jadikan Al-Afghani sebagai tokoh sentral dalam sejarah 

pembaruan Islam (Saefuddin, 2014). 

B. Gagasan Reformis Jamaluddin Al-Afghani 

Pada abad ke-19 hingga abad ke-20, umat Islam meng-

hadapi era baru yang disebut sebagai gerbang pembaha-

ruan atau abad modernisme. Ini adalah masa di mana umat 

Islam dihadapkan pada kenyataan bahwa Barat telah jauh 



 

32 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

melampaui mereka dalam berbagai bidang. Respon ter-

hadap situasi ini bervariasi di antara umat Islam, tergan-

tung pada pandangan keagamaan mereka. Beberapa kelom-

pok mengambil sikap akomodatif, mengakui keterpurukan 

umat Islam dan berusaha mengikuti kemajuan Barat untuk 

bangkit. Di sisi lain, ada kelompok yang menolak segala hal 

yang datang dari Barat, meyakini bahwa hanya ajaran Islam 

yang benar dan bahwa umat harus kembali kepada dasar-

dasar wahyu. Kelompok terakhir ini dikenal sebagai kaum 

revivalis (Al-Rasyid, 2022). 

Tokoh-tokoh pemikir keagamaan seperti Jamaluddin 

Al-Afghani dan Muhammad Abduh muncul dengan tujuan 

menghidupkan kembali ilmu kalam dan menghadapi tan-

tangan peradaban modern yang menimbulkan berbagai 

masalah di kalangan umat Islam. Era modernisme Islam ini 

ditandai oleh dominasi Eropa, terutama di bidang politik 

dan pemikiran, yang kemudian memunculkan dua kelom-

pok besar: modernis dan fundamentalis. Kaum modernis 

cenderung menerima ide-ide Barat dan mengembangkan 

pemikiran mereka sendiri, sementara kaum fundamentalis 

menolak segala sesuatu yang datang dari Barat karena 

dianggap tidak sesuai dengan Islam. Jamaluddin Al-Afghani 

adalah salah satu tokoh penting dalam era pembaharuan 

Islam, yang menempati posisi unik dalam menanggapi 

dominasi Barat. Di satu sisi, ia bersikap moderat dengan 



 

33 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

mengadopsi beberapa ide dari Barat demi memperbaiki 

kondisi umat, namun di sisi lain, ia tegas dalam memper-

tahankan identitas Islam dan kebangsaan. Afghani bisa di-

sebut sebagai seorang modernis sekaligus fundamentalis, 

seperti yang dikatakan oleh Black bahwa Afghani adalah 

puncak dari kalangan modernis dan fondasi bagi kalangan 

fundamentalis. Kolonialisme Barat memanfaatkan ketidak-

satuan di antara umat Muslim untuk menjajah dan meng-

eksploitasi kekayaan negara-negara Islam. Lemahnya pen-

didikan dan kurangnya pemahaman terhadap ilmu-ilmu 

Islam serta ilmu pengetahuan lainnya pada masa itu men-

jadi alasan mengapa semangat intelektual yang pernah 

diagungkan oleh Islam mulai memudar (Nasution, 2005b). 

Penuh kesadaran, semangat intelektual, dan tanggung 

jawab sebagai seorang Muslim, Jamaluddin Al-Afghani hadir 

untuk menegakkan nasionalisme, patriotisme, dan yang ter-

penting, kemuliaan Islam. Ia berusaha membangunkan 

masyarakat Muslim yang masih terbuai oleh kejayaan Islam 

di masa lalu, padahal ancaman besar dari imperialisme 

Barat sudah di depan mata. Menurutnya, sudah saatnya 

Islam bangkit dan memulai gerakan intelektual yang sejalan 

dengan perkembangan pengetahuan modern. Ia menekan-

kan perlunya perubahan radikal dalam cara pandang umat 

Islam, di mana keyakinan tradisional yang kaku harus 

diubah menjadi keterbukaan pikiran dan rasionalisme yang 



 

34 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

lebih dapat dipertanggungjawabkan. Al-Afghani juga men-

yoroti pentingnya semangat pengetahuan yang saat itu 

justru berkembang di dunia Barat, padahal semangat ter-

sebut seharusnya selaras dengan nilai-nilai Islam yang 

sejati dan tumbuh di kalangan umat Muslim (Watt, 1999). 

Mewujudkan kemajuan Islam, Al-Afghani menegaskan dua 

hal yang perlu dilakukan oleh umat Muslim: 1) Mengubah 

pola pikir tentang ilmu pengetahuan dari yang sebelumnya 

kaku menjadi lebih terbuka dan rasional; dan 2) Melawan 

segala bentuk penjajahan yang dilakukan oleh imperialisme 

Barat. Dalam upaya melawan imperialisme Barat, ia aktif 

menulis dan berdakwah di berbagai negara yang ia 

kunjungi. Di setiap tempat ia tinggal, ia selalu menyerukan 

nasionalisme, tidak peduli agama yang dianut negara 

tersebut. Di India, misalnya, ia lebih mendukung nasiona-

lisme Urdu daripada Islam, karena ia percaya kebahagiaan 

terletak dalam kebangsaan, dan kebangsaan ada dalam 

bahasa. Inti dari seruannya adalah perlawanan terhadap 

imperialisme Barat. 

Namun, di Afghanistan dan Mesir, yang juga berada di 

bawah cengkeraman Inggris, usahanya untuk menghapus 

intervensi asing akhirnya gagal. Penguasa di kedua negara 

tersebut berada di bawah kendali Inggris, yang menyebab-

kan Al-Afghani tersingkir dan diusir. Meskipun demikian, ia 

tidak menyerah. Di Mesir, melalui gerakan intelektual di 



 

35 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

rumahnya, ia berdakwah dan berdiskusi dengan para 

cendekiawan, mahasiswa, dan tokoh-tokoh gerakan. Hal 

serupa ia lakukan di Paris, Prancis, dengan mendirikan 

organisasi al-Urwatul Wutsqa. Organisasi ini menerbitkan 

jurnal yang menyerukan persatuan umat Muslim, mengajak 

mereka meninggalkan fanatisme kelompok, menolak pen-

jajahan, dan menepis propaganda Barat yang mendorong 

umat Islam untuk meninggalkan agamanya, karena selama 

seseorang tetap berpegang teguh pada agama, ia tidak akan 

bangkit dari keterpurukan. Demikianlah beberapa pemiki-

ran Jamaluddin Al-Afghani yang bertujuan untuk mema-

jukan umat Islam. Ia telah menanamkan gagasan pembaha-

ruan yang memberikan pengaruh besar dalam dunia Islam. 

C. Pelestarian Kegiatan Ijtihad 

Meskipun tidak ada keputusan resmi yang menyatakan 

bahwa ijtihad telah ditutup, mayoritas ulama Islam ber-

pendapat “ijtihad tidak terlalu diizinkan” (Watt, 1999). 

Secara historis, tidak ada mazhab baru yang secara resmi 

membuka kembali pintu ijtihad setelah abad ke-9 M, kecuali 

beberapa pengikut mazhab Hambali. Namun, pada perteng-

ahan abad ke-19 M, semangat ijtihad kembali muncul 

setelah umat Islam terbangun dari nostalgia mereka ter-

hadap masa lalu. Mereka mulai menyadari kelemahan yang 

mereka alami. Salah satu faktor yang mendukung kebang-

kitan kesadaran ini penyebaran pemikiran Jamaluddin Al-



 

36 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Afghani di kalangan masyarakat Muslim (Sa’id Nursi, 2011). 

Jamaluddin Al-Afghani, sebagai seorang reformis, tidak 

hanya vokal dalam menyerukan pembukaan kembali pintu 

ijtihad, tetapi juga secara sistematis menyusun rencana 

untuk merealisasikan program ijtihadnya. Ia mendorong 

penyesuaian pemahaman syari’at Islam dengan kondisi 

modern, yang dipicu oleh pertemuan antara masyarakat 

Muslim dan Barat (Madkur, 1984: 98). Al-Afghani menang-

gapi dengan serius pernyataan Hakim Iyadl yang menyata-

kan bahwa pintu ijtihad telah tertutup (Sa’id Nursi, 2011). 

Menurutnya, penutupan pintu ijtihad menyebabkan umat 

Islam menjadi lemah, mundur, dan tertinggal. Pemikiran 

semacam ini mendorong Al-Afghani untuk terus memper-

juangkan agar setiap Muslim yang memiliki kemampuan 

untuk berijtihad melakukannya. Bahkan, ia melihat peruba-

han dan kemajuan zaman sebagai inspirasi dan peluang 

yang luas untuk melakukan ijtihad (Sa’id Nursi, 2011). 

Al-Afghani memandang pelestarian ijtihad sebagai 

upaya mendalam untuk merefleksikan kembali nilai-nilai 

Islam. Ini dilakukan dengan melakukan ijtihad terhadap Al-

Qur’an, menghilangkan fanatisme mazhab, meninggalkan 

taqlid buta, menyesuaikan prinsip-prinsip Al-Qur’an dengan 

kondisi kehidupan umat, melenyapkan takhayul dan bid’ah, 

serta menjadikan Islam sebagai kekuatan positif yang dapat 

mengarahkan kehidupan (Nasution, 2005). Jamaluddin Al-



 

37 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Afghani menganggap ijtihad sebagai sarana penting untuk 

menjawab tantangan zaman yang terus berubah. Baginya, 

stagnasi pemikiran dan penutupan pintu ijtihad adalah 

salah satu penyebab utama kemunduran umat Islam. Al-

Afghani percaya bahwa Islam memiliki potensi besar untuk 

berkembang dan beradaptasi dengan perubahan zaman 

melalui ijtihad. Dengan membuka kembali pintu ijtihad, ia 

berharap umat Islam dapat kembali menemukan relevansi 

dan kekuatan dalam ajaran Islam, sehingga mereka dapat 

bersaing bahkan mengungguli peradaban Barat. Pandangan 

Al-Afghani ini menekankan pentingnya pendekatan yang 

dinamis dan rasional terhadap ajaran Islam, serta perlunya 

meninggalkan praktik-praktik yang tidak sesuai dengan 

ajaran asli Islam yang murni. 

D. Gagasan Politik Al-Afghani 

Al-Afghani, melalui pengalamannya di berbagai negara 

Islam, mengidentifikasi bahwa pemerintahan yang otoriter 

dan absolut adalah salah satu penyebab utama keterpuru-

kan umat Islam. Pemerintah yang tidak menerima kritik 

atau tidak melibatkan masyarakat dalam pengambilan 

keputusan memperparah keadaan dengan kebijakan yang 

tidak mencerminkan kebutuhan rakyat. Dalam pandangan-

nya, penyatuan masyarakat dan reformasi pemikiran 

adalah kunci untuk mengatasi masalah ini dan melawan 

ancaman dari imperialisme Barat. Al-Afghani menekankan 



 

38 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

perlunya perubahan dalam cara berpikir dan sistem pe-

merintahan untuk membangkitkan kembali kekuatan dan 

kemajuan umat Islam, mengurangi ketergantungan pada 

praktik-praktik yang tidak sesuai dengan ajaran Islam yang 

murni (Kusumawati, 2023). 

Menurut (Halthan, 2017) Dalam menghadapi situasi ini, 

Al-Afghani mengambil pendekatan yang lebih berorientasi 

pada reformasi pemikiran masyarakat. Ia berpendapat 

bahwa kekuatan suatu negara hanya dapat terwujud jika 

masyarakatnya bersatu. Al-Afghani menilai bahwa imperi-

alisme Barat merupakan ancaman serius bagi umat Islam. 

Penyakit absolutisme dan despotisme dapat melemahkan 

masyarakat, membuat mereka sulit untuk bangkit dari 

penjajahan. Dampak dari kondisi ini adalah umat Islam 

menjadi terbelakang, lebih percaya pada praktik bid’ah, 

takhayyul, dan khurafat. Untuk mengatasi masalah ini, Al-

Afghani mendorong rakyat untuk melakukan revolusi dan 

reformasi terhadap pemerintahan kolonial dan imperi-

alisme Barat. Selain itu, ia berupaya memperbaiki keya-

kinan umat Islam yang telah mengalami kerusakan dengan 

mengajak mereka kembali kepada ajaran Islam yang asli. 

Menurutnya, penyimpangan dari ajaran aqidah membuat 

umat Islam terpinggirkan dan tidak dihargai oleh bangsa-

bangsa lain. Agar umat Islam dapat maju, diperlukan ke-

tegasan dalam menerapkan ajaran agama agar terhindar 



 

39 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dari otoritarianisme dan pengaruh kolonialisme. Tujuan 

imperialisme Barat bukan hanya untuk menguasai pemerin-

tahan secara absolut, tetapi juga untuk mengubah keyaki-

nan masyarakat menjadi materialistis. Al-Afghani men-

dorong umat Islam untuk kembali pada ajaran Islam yang 

benar dan meningkatkan kesadaran mereka untuk mela-

wan pemerintahan otoriter dan kolonialisme yang mendu-

kungnya. Ia juga menyerukan persatuan dan kesatuan di 

kalangan umat Islam melalui paham Pan Islamisme (Keddie, 

2017). 

Pemikiran Al-Afghani selalu berorientasi pada prinsip 

salafiah untuk mengembalikan kejayaan umat Islam. Ia 

percaya bahwa umat Islam harus mencontoh teladan orang-

orang pada masa kejayaan al-Khulafa al-Rasyidun, yang 

menjalankan ajaran agama dengan murni tanpa terpeng-

aruh oleh khurafat yang merusak aqidah. Meski begitu, Al-

Afghani juga mengakui keunggulan Barat dalam ilmu peng-

etahuan dan teknologi. Ia berpendapat bahwa umat Islam 

perlu belajar dari Barat untuk mengembalikan kejayaan 

mereka seperti di masa lalu. Gerakan salafiyah yang di-

cetuskan Al-Afghani bertujuan untuk mengembalikan keja-

yaan umat Islam dalam beragama, bukan sekadar mengikuti 

tradisi tanpa pemahaman mendalam. Al-Afghani menekan-

kan pentingnya memahami dan kembali kepada sumber 

ajaran Islam yang utama, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah Nabi 



 

40 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

SAW, agar umat Islam tidak tertinggal dan tetap relevan 

(Çoruh, 2020). Al-Afghani menyadari bahwa untuk memu-

lihkan kejayaan umat Islam, diperlukan perubahan radikal 

baik dalam pemerintahan maupun dalam pemahaman 

agama. Ia berfokus pada reformasi yang mencakup pem-

berantasan pengaruh kolonial dan penegakan ajaran Islam 

yang murni. Dengan menekankan pentingnya mengikuti 

teladan masa lalu dan belajar dari keunggulan Barat, Al-

Afghani berusaha mengintegrasikan nilai-nilai tradisional 

Islam dengan perkembangan modern. Ia mengajak umat 

Islam untuk menghindari dogmatisme yang menghambat 

kemajuan dan mendorong mereka untuk aktif mempelajari 

dan menerapkan ilmu pengetahuan serta teknologi dalam 

kerangka ajaran Islam. 

Al-Afghani mengajukan gagasan penerapan demokrasi 

kerakyatan di Mesir untuk memastikan bahwa pemerinta-

han berjalan sesuai dengan konstitusi. Demokrasi kerakya-

tan, menurutnya, adalah sistem di mana perwakilan rakyat 

menyuarakan aspirasi masyarakat dan dipilih langsung oleh 

rakyat itu sendiri. Al-Afghani sangat skeptis terhadap pe-

merintahan yang berada di bawah kekuasaan asing, karena 

ia percaya bahwa kepentingan pemerintah tersebut cen-

derung memihak penguasa dan bukan rakyat. Ia ber-

pendapat bahwa kekuasaan sering kali digunakan sebagai 

alat politik untuk mencapai tujuan tertentu. Oleh karena itu, 



 

41 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

gagasan pemerintahan yang berbasis pada kerakyatan di-

anggap sebagai solusi yang tepat untuk memperbaiki situasi 

dan melawan absolutisme. Pemerintahan yang berbasis 

kerakyatan akan memberikan keadilan kepada warga dan 

memungkinkan mereka untuk mengatur kehidupan mereka 

secara damai (Ainiah, 2022).  

Al-Afghani juga menyadari bahwa kelemahan umat 

Islam disebabkan oleh mudahnya mereka terpecah-belah, 

yang dimanfaatkan oleh Barat untuk meraih kejayaan 

mereka. Untuk mengatasi masalah ini, ia mendorong umat 

Islam untuk melakukan reformasi internal, mengumpulkan 

kekuatan, dan mengadopsi peradaban Barat. Ia merasa 

penting untuk memperbaiki kondisi yang tidak adil dalam 

pemerintahan saat ini, yang dapat mengarah pada pemerin-

tahan despotik. Al-Afghani percaya bahwa negara-negara 

Timur seharusnya bersatu untuk memberikan kebaikan dan 

pencerahan kepada warganya, tetapi kenyataannya, sistem 

pemerintahan di negara-negara Timur masih dipengaruhi 

oleh kekuasaan Barat yang mengikat mereka. 

Al-Afghani menganggap demokrasi kerakyatan sebagai 

cara yang efektif untuk memastikan bahwa pemerintah 

bekerja untuk kepentingan rakyat, bukan untuk kepenting-

an asing atau penguasa yang otoriter. Ia melihat penerapan 

sistem ini sebagai langkah penting untuk menghindari 

pemerintahan despotik yang dapat merugikan masyarakat. 



 

42 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Dengan mendorong reformasi internal dan adopsi pera-

daban Barat, Al-Afghani berusaha mempersiapkan umat 

Islam untuk menghadapi tantangan modern tanpa meng-

orbankan prinsip-prinsip dasar mereka. Hal ini mencermin-

kan keyakinan Al-Afghani bahwa persatuan dan reformasi 

internal adalah kunci untuk mengatasi pengaruh negatif 

dari kekuasaan asing dan untuk memajukan umat Islam 

secara menyeluruh. 

E. Wacana Pan Islamisme 

Gagasan Pan-Islamisme atau solidaritas umat Islam 

yang dikemukakan oleh Al-Afghani merupakan sebuah 

konsep penting yang lahir dari keprihatinannya terhadap 

perpecahan di kalangan umat Islam akibat perbedaan 

pandangan dalam masalah khilafiyah. Al-Afghani melihat 

bahwa umat Islam perlu bersatu dan bangkit melawan 

penjajahan, dan untuk itu diperlukan persatuan di antara 

mereka. Menurutnya, umat Islam di seluruh dunia, khusus-

nya di Timur, harus bersatu untuk mengembangkan rasa 

tanggung jawab dalam menciptakan kehidupan yang lebih 

baik. Perbedaan pendapat seharusnya tidak menjadi alasan 

untuk memecah belah umat Islam. Al-Afghani mencontoh-

kan ketegangan antara Sunni dan Syiah, yang hingga kini 

sulit dipersatukan hanya karena perbedaan pemahaman 

(Nasbi, 2019). Bagi Al-Afghani, Pan-Islamisme bukanlah 

konsep baru, karena para tokoh Sunni dan Syiah telah 



 

43 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

membicarakannya sebelumnya, namun mereka gagal dalam 

menyatukan umat karena idealisme yang telah mengakar 

dan sulit diubah. Oleh karena itu, Al-Afghani menekankan 

perlunya perbaikan internal di kalangan umat Islam serta 

kemandirian di tengah arus globalisasi dan persaingan yang 

ketat. Pan-Islamisme yang digagasnya tidak hanya ber-

tujuan untuk menyatukan umat Islam dalam praktik ke-

agamaan, tetapi juga untuk membangun kekuatan dalam 

mewujudkan kemandirian bernegara guna melawan koloni-

alisme Barat. Al-Afghani menentang keras penjajahan 

karena bertentangan dengan ajaran Islam yang sejati. Ia 

menginginkan agar hubungan antarnegara terjalin secara 

harmonis sehingga dapat terjalin kerjasama di berbagai 

bidang. Untuk melawan penjajah, Al-Afghani menekankan 

pentingnya ikatan persatuan tanpa memandang perbedaan 

(Ahmed, 2016). 

Al-Afghani melihat Pan-Islamisme sebagai jalan keluar 

dari kelemahan dan keterpecahan yang dialami oleh dunia 

Islam saat itu. Ide ini tidak hanya berfungsi sebagai upaya 

spiritual untuk menyatukan umat Islam secara religius, 

tetapi juga sebagai strategi politik untuk mengatasi do-

minasi Barat. Al-Afghani menyadari bahwa perpecahan 

internal membuat umat Islam lemah dan mudah dikuasai 

oleh kekuatan asing. Oleh karena itu, ia mendorong umat 

Islam untuk mengesampingkan perbedaan teologis dan 



 

44 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

bersatu dalam menghadapi ancaman eksternal. Persatuan 

ini, menurut Al-Afghani, adalah kunci untuk membangun 

kemandirian politik, ekonomi, dan sosial, serta untuk 

menjaga identitas dan kedaulatan umat Islam di tengah 

pengaruh globalisasi dan kolonialisme. Dalam pandangan-

nya, Pan-Islamisme adalah bentuk modern dari solidaritas 

yang menggabungkan kekuatan spiritual dan politik, yang 

memungkinkan umat Islam tidak hanya bertahan, tetapi 

juga berkembang dalam dunia yang semakin terintegrasi 

(Zahra & Fatimah, 2023). 

Saat berada di Mesir, Al-Afghani sangat prihatin dengan 

kondisi yang sangat buruk: rakyat hidup dalam kemiskinan 

meskipun negara memiliki kekayaan alam yang melimpah, 

dan ekonomi dikuasai oleh kekuatan Barat. Dengan penuh 

kesadaran, Al-Afghani memulai kampanye untuk meng-

ungkapkan bahwa rakyat Mesir sedang dieksploitasi Barat, 

yang menyulitkan upaya perbaikan. Ia menekankan bahwa 

untuk memperbaiki keadaan, rakyat harus berjuang untuk 

mendapatkan kembali hak-hak mereka. Menurut Al-

Afghani, Pan-Islamisme bukan sekadar gerakan keagamaan, 

melainkan usaha untuk membangun kembali peradaban 

dan memungkinkan negara-negara Islam untuk bangkit dari 

keterpurukan. Namun, meskipun gagasan Pan-Islamisme 

diusung Al-Afghani tidak pernah sepenuhnya terwujud 

dalam praktik bernegara dan beragama, pengaruhnya 



 

45 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

sangat signifikan di kalangan umat Islam. Gagasan tersebut 

memicu munculnya paham fundamentalisme yang mem-

bantu umat Islam untuk melawan taqlid dan mengatasi 

dogmatisme serta kejumudan yang merusak praktik ke-

agamaan. Al-Afghani berusaha membuka pikiran umat 

Islam agar tidak terjebak dalam doktrin dan paham tradisi-

onal. Ia percaya bahwa pemikiran rasional diperlukan 

untuk mengatasi kebuntuan dan membuka peluang untuk 

ijtihad, yang sangat penting dalam menyelesaikan berbagai 

masalah keagamaan. 

Al-Afghani melihat bahwa kondisi sosial dan ekonomi 

Mesir yang sangat tidak seimbang disebabkan oleh 

dominasi Barat, dan ia merasa bahwa Pan-Islamisme dapat 

menjadi solusi untuk membangun kembali kekuatan dan 

kemandirian umat Islam. Meskipun ide tersebut tidak 

berhasil diterapkan secara menyeluruh, dampaknya tetap 

besar, terutama dalam memotivasi umat Islam untuk 

mengejar reformasi dan mengadopsi pemikiran rasional. 

Melalui kampanye dan pemikirannya, Al-Afghani mengins-

pirasi gerakan yang berusaha untuk melepaskan diri dari 

belenggu dogma tradisional dan mendorong inovasi serta 

pembaharuan dalam praktik keagamaan. Ini menciptakan 

ruang bagi ijtihad yang lebih luas, memungkinkan umat 

Islam untuk mengatasi tantangan modern dengan pendeka-

tan yang lebih dinamis dan terbuka (Azlan, 2022).  



 

46 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Menurut Al-Afghani, ayat-ayat Al-Qur’an perlu diinter-

pretasikan secara luas untuk memahami maknanya secara 

mendalam dan menyeluruh. Ia berpendapat bahwa praktik-

praktik dogmatis dan ritual yang selama ini dijalankan 

harus dibersihkan agar umat kembali pada ajaran Islam 

yang sebenarnya. Dari pandangan ini, terlihat bahwa Al-

Afghani menggabungkan unsur-unsur modernisme dan 

fundamentalisme dalam pemikirannya. Beberapa ciri dari 

paham fundamentalisme yang dapat diidentifikasi pertama, 

penafsiran yang seringkali kaku dan absolut. Kedua, pan-

dangan yang condong pada teokrasi, yaitu menggabungkan 

agama dan negara. Ketiga, penolakan terhadap sistem 

kapitalisme Barat dan penekanan pada kedaulatan rakyat. 

Dan keempat, kesesuaian dengan gagasan Pan-Islamisme, 

yang menekankan pentingnya persatuan di kalangan umat 

Islam untuk mencapai keadilan. 

Gagasan Pan-Islamisme yang dikemukakan oleh Al-

Afghani mendapat tanggapan positif dari banyak kalangan, 

termasuk pemerintah Usmani di Turki. Meskipun Al-

Afghani lebih memilih peran sebagai ulama daripada 

politisi, ia fokus pada pendidikan dan melahirkan tokoh-

tokoh ilmuwan terkenal seperti Muhammad Abduh. Keter-

tarikan Muhammad Abduh pada Al-Afghani disebabkan 

oleh ide-ide rasional dan filosofis yang digagasnya. Teori-

teori pendidikan Al-Afghani dirancang untuk merespons 



 

47 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

situasi zaman tersebut, yang menuntut perubahan men-

yeluruh dalam berbagai bidang seperti politik, ekonomi, 

sosial, dan keagamaan. Pan-Islamisme menurut Al-Afghani 

tidak bertujuan untuk menyatukan semua kerajaan Islam 

secara fisik, melainkan lebih menekankan pada solidaritas 

umat Islam sebagai kunci kejayaan (Sani, 2008). 

Al-Afghani memandang perlunya penafsiran luas 

terhadap Al-Qur’an untuk memastikan bahwa umat Islam 

memahami ajaran agama mereka secara menyeluruh, tanpa 

terjebak dalam ritual dogmatis yang tidak relevan dengan 

kondisi modern. Dengan menggabungkan elemen moder-

nisme dan fundamentalisme, ia mendorong reformasi 

dalam praktik keagamaan serta sistem sosial dan politik. 

Paham fundamentalisme yang dianut Al-Afghani meng-

ajukan ide-ide untuk membangun tatanan negara yang 

berdasarkan pada prinsip-prinsip teokrasi dan penolakan 

terhadap kapitalisme Barat. Pan-Islamisme, dalam pan-

dangannya, berfungsi untuk memperkuat persatuan umat 

Islam dalam rangka mencapai keadilan dan kemajuan. 

Walaupun gagasan tersebut tidak sepenuhnya terwujud, 

pengaruh Al-Afghani dalam dunia Islam sangat signifikan, 

terutama dalam konteks pendidikan dan reformasi pe-

mikiran (Shofwan, 2022). 

 

 



 

48 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

F. Naturalisme dan Materialisme 

Sebagai seorang tokoh politik, Al-Afghani dikenal luas 

karena usahanya dalam memperjuangkan aspirasi umat 

Islam dan pengembangan ajarannya. Ia berkomitmen untuk 

tidak terjebak lagi dalam sistem penjajahan Barat yang 

telah menyebabkan kemunduran bagi umat Islam. Al-

Afghani mencatat bahwa salah satu strategi Barat untuk 

mengalihkan perhatian umat Islam dari ajarannya adalah 

dengan memperkenalkan paham naturalisme dan materi-

alisme. Namun, Al-Afghani menolak paham-paham ini 

karena ia percaya bahwa paham tersebut merugikan umat 

Islam dalam menjalankan ajaran mereka yang bersumber 

dari Al-Qur’an dan Sunnah Nabi. Ia menekankan pentingnya 

memurnikan aqidah umat Islam dengan ajaran tauhid dan 

menghindari khurafat atau tahayyul. Tauhid harus menjadi 

prioritas utama karena ia merupakan dasar untuk meng-

esakan Allah SWT. 

Dalam pemikiran keagamaannya, Al-Afghani menganut 

tiga teori utama untuk menyelaraskan kedudukan manusia 

dengan perilakunya: ketenangan jiwa, menjaga perasaan 

beragama, dan menjunjung tinggi nilai-nilai moral. Ketiga 

aspek ini sangat bertentangan dengan atheisme yang di-

promosikan Barat, yang menurutnya dapat menghancurkan 

ajaran Islam. Al-Afghani berpendapat bahwa upaya Barat 

untuk memecah belah umat Islam dilakukan dengan cara 



 

49 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

menjauhkan mereka dari ajaran agama mereka, sehingga 

umat Islam semakin menjauh dari prinsip-prinsip agama-

nya (Chandra, 2021). Al-Afghani menempatkan perhatian 

besar pada perlunya umat Islam untuk menjaga kemurnian 

ajaran agama mereka di tengah-tengah pengaruh Barat 

yang negatif. Ia melihat bahwa naturalisme dan materi-

alisme, yang diperkenalkan oleh Barat, dapat merusak 

fondasi aqidah Islam dan menjauhkan umat dari prinsip-

prinsip dasar mereka. Dengan memfokuskan pada ajaran 

tauhid dan menekankan nilai-nilai moral serta ketenangan 

jiwa, Al-Afghani berusaha memperkuat identitas dan 

praktik keagamaan umat Islam. Melalui pendekatan ini, ia 

berusaha melawan usaha Barat yang menurutnya bertujuan 

untuk melemahkan dan memecah belah umat Islam. 

Pendekatan ini mencerminkan keyakinan Al-Afghani bahwa 

pemurnian aqidah dan integritas moral adalah kunci untuk 

mempertahankan kekuatan dan persatuan umat Islam 

dalam menghadapi tantangan modern. 

Menurut Al-Afghani, naturalisme dan materialisme 

tidak lain adalah upaya untuk membagi umat Islam menjadi 

dua kelompok: satu yang mengikuti kehendak penjajah dan 

satu lagi yang menjadi oposisi. Kedua kelompok ini ber-

tentangan dengan semangat perjuangan Al-Afghani yang 

menghargai prinsip ketaatan dalam pemerintahan ber-

dasarkan konstitusi. Ajaran atheisme, yang telah mengakar 



 

50 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dalam masyarakat, dinilai oleh Al-Afghani sebagai keku-

rangan karena menjauh dari nilai-nilai kejujuran. Dalam 

pandangan atheis, kejujuran dianggap tidak mungkin ter-

jadi dalam kehidupan, sehingga hidup harus dijalani apa 

adanya tanpa pertimbangan agama. Menurut Al-Afghani, 

paham atheis mengorbankan kesetiaan dan kesatriaan, dan 

menyebabkan umat Islam mengejar keinginan yang tidak 

terbatas (Chandra, 2021). 

Penolakan Al-Afghani terhadap naturalisme dan mate-

rialisme didorong semangat keagamaannya dan kepe-

duliannya terhadap masyarakat dalam menjalankan ajaran 

agama. Al-Afghani percaya bahwa kekuatan suatu negara 

bergantung pada kemampuan masyarakatnya dalam men-

jalankan agama dengan baik. Ia berpendapat bahwa agama 

dan negara tidak dapat dipisahkan karena keduanya meru-

pakan kesatuan yang tidak dapat berdiri sendiri. Al-Afghani 

memperingatkan bahaya paham atheis karena merusak 

fondasi aqidah. Atheisme dianggapnya sebagai penolakan 

terhadap pencipta dan pandangan yang keliru, yang men-

yebabkan kekacauan pikiran dan kegelapan hati umat Islam 

karena terlalu fokus pada materi dan mengabaikan ke-

butuhan jiwa. Doktrin atheis juga mengajarkan bahwa 

tubuh manusia hanya terdiri dari unsur materi tanpa ke-

butuhan untuk penyegaran jiwa (Matthee, 1989). Al-

Afghani melihat naturalisme dan materialisme sebagai 



 

51 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

ancaman bagi integritas spiritual dan sosial umat Islam. Ia 

percaya paham-paham ini berpotensi memecah belah umat 

dan mengalihkan mereka dari prinsip-prinsip keagamaan 

yang dianggapnya esensial untuk kestabilan dan kemajuan 

sebuah negara. Menurutnya, atheisme, dengan penolakan-

nya terhadap nilai-nilai kejujuran dan agama, dapat meng-

acaukan keseimbangan mental dan spiritual umat Islam, 

akhirnya mengarah pada ketidakstabilan sosial. Melalui 

kritiknya terhadap atheisme dan penekanan pada penting-

nya integrasi agama dan negara, Al-Afghani berusaha untuk 

memperkuat kesadaran dan ketahanan umat Islam ter-

hadap pengaruh-pengaruh yang dianggapnya merugikan. 

G. Modernisme dalam Pandangan Al-Afghani 

Sebagai pelopor modernisme, Al-Afghani menginginkan 

agar suatu peradaban tidak sembarangan meniru model 

yang diterapkan oleh Eropa dan Barat, melainkan harus 

memfilter dan menyesuaikan dengan prinsip-prinsip Islam. 

Menurutnya, modernisme seharusnya tidak hanya meng-

adopsi ide-ide dari Barat, tetapi juga harus berkembang 

dari dalam kalangan umat Islam sendiri. Al-Afghani ber-

pendapat bahwa untuk menjaga keaslian peradaban Islam, 

perlu ada integrasi antara empirisme dan rasionali-sme. 

Kedua pendekatan ini diharapkan dapat memajukan mo-

dernisme dalam konteks ajaran Islam (Agwani, 2013). Al-

Afghani berpendapat bahwa peradaban Islam tidak harus 



 

52 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

mengikuti secara membabi buta model-model yang di-

adopsi dari Barat, melainkan harus menyaring dan meng-

adaptasi ide-ide tersebut sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

Menurutnya, modernisme seharusnya tidak hanya muncul 

dari Barat, tetapi harus berasal dari inisiatif dan pemikiran 

umat Islam sendiri. Ia menganggap bahwa untuk memper-

tahankan keaslian peradaban Islam, perlu ada keseim-

bangan antara empirisme yang berfokus pada peng-alaman 

dan pengamatan dan rasionalisme yang menekan-kan pada 

penggunaan akal dan logika. Kombinasi keduanya diharap-

kan dapat membawa kemajuan dalam konteks ajaran Islam 

tanpa kehilangan identitasnya. 

Menurut Al-Afghani, penerapan modernisme menjadi 

sangat mendesak karena kondisi umat Islam saat ini yang 

tidak memuaskan. Ia percaya bahwa perubahan fundamen-

tal diperlukan untuk mengatasi sikap inferioritas yang 

mengindikasikan bahwa kolonialisme dan imperialisme 

Barat masih mendominasi peradaban dunia. Bagi Al-

Afghani, gerakan modernisme mirip dengan puritanisme 

yakni upaya untuk kembali kepada ajaran Islam yang murni 

berdasarkan Al-Qur’an dan Sunnah Rasul. Paham yang 

bertentangan dengan kedua sumber tersebut dianggap 

sesat dan berpotensi membahayakan umat Islam. Al-

Afghani merasa urgensi modernisme tidak bisa diabaikan 

mengingat kemunduran yang dialami umat Islam di bawah 



 

53 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

pengaruh kolonialisme dan imperialisme Barat. Ia melihat 

bahwa sikap inferioritas umat Islam menjadi bukti domi-

nasi Barat yang masih kuat. Menurut Al-Afghani, moder-

nisme harus sejalan dengan prinsip-prinsip dasar Islam, 

sama seperti puritanisme yang menekankan kembali pada 

ajaran murni Al-Qur’an dan Sunnah. Paham atau ideologi 

yang bertentangan dengan ajaran tersebut dianggap se-

bagai ancaman serius yang bisa merusak integritas dan 

kemajuan umat Islam (Green, 2011). 

Bagi Al-Afghani, modernisme bukan sekadar peruba-

han budaya akibat kemajuan teknologi, melainkan sebuah 

upaya untuk mencapai kemandirian beragama di tengah 

tantangan yang dihadapi umat Islam. Ia menekankan pen-

tingnya kematangan berpikir untuk menghindari jebakan 

postmodernisme. Oleh karena itu, agar modernisme dalam 

ajaran Islam dapat terwujud, praktiknya harus diterapkan 

dalam kehidupan sehari-hari, mengingat sifat universal 

Islam yang memungkinkan penyesuaian dengan berbagai 

keadaan. Menurut Al-Afghani, modernisme tidak hanya ber-

hubungan dengan kemajuan teknologi, tetapi juga dengan 

cara umat Islam merespons tantangan zaman dengan ke-

mandirian beragama. Ia percaya bahwa kematangan dalam 

berpikir sangat penting untuk menghindari terjebak dalam 

postmodernisme, yang bisa menjauhkan umat Islam dari 

nilai-nilai dasar agama. Modernisme dalam ajaran Islam 



 

54 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

harus diterapkan secara praktis dalam kehidupan sehari-

hari, karena Islam adalah agama yang bersifat universal dan 

dapat beradaptasi dengan berbagai kondisi sosial dan 

budaya (Khaldun, 2021). 

Kesimpulan  

Sebagai seorang reformis, Al-Afghani bercita-cita me-

lakukan perubahan dalam sistem pemerintahan dan pema-

haman keagamaan untuk kemaslahatan umat Islam. Ia 

menolak pemerintahan otoriter yang menindas dan men-

dorong sistem musyawarah agar rakyat dapat berpartisi-

pasi dalam pemerintahan. Bagi Al-Afghani, kerja sama 

antara pemerintah dan rakyat penting untuk mewujudkan 

keadilan dan mencegah absolutisme yang dapat mengarah 

pada penyalahgunaan kekuasaan. Al-Afghani menolak ka-

pitalisme dan taqlid, serta mendorong umat Islam untuk 

maju melalui pembaharuan pemikiran yang berasal dari 

ijtihad, agar dapat mengembangkan ajaran Islam sesuai 

dengan Al-Qur’an dan Sunnah Nabi, dengan tujuan meng-

embalikan kejayaan Islam seperti pada masa al-Khulafa’ al-

Rasyidun. Al-Afghani juga menekankan pentingnya pen-

didikan dan pemahaman kritis terhadap ajaran Islam untuk 

mendorong kemajuan umat. Baginya, hanya melalui pem-

baruan dan ijtihad yang mandiri, umat Islam dapat mem-

batasi dominasi Barat dan membangun peradaban yang 

sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. 



 

55 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 
BAB III 

PEMIKIRAN MUHAMMAD ABDUH 

Pendahuluan 

Sejarah menunjukkan bahwa pada abad ke-18, dunia 

Islam jatuh di bawah dominasi Barat yang dikenal sebagai 

penjajah. Kedatangan Barat ke wilayah Islam tidak hanya 

bertujuan untuk menaklukkan secara fisik, tetapi juga mem-

bawa berbagai unsur budaya mereka. Tak dapat disangkal 

bahwa budaya Barat saat itu jauh lebih maju dibandingkan 

dengan budaya di dunia Islam, yang membuat mereka 

dengan mudah menguasai wilayah-wilayah Islam. Keadaan 

ini secara tidak langsung membuka mata umat Islam dan 

membangkitkan kesadaran bahwa Barat telah maju semen-

tara mereka tertinggal, yang kemudian memengaruhi ber-

bagai aspek seperti pendidikan, politik, ekonomi, keaga-

maan, dan sosial budaya (Soleh, 2014). Menurut (Donohue, 

2008) Ketertinggalan umat Islam mendorong beberapa 

tokoh ulama yang menyadari situasi tersebut untuk menge-

mukakan pandangan dan gagasan pembaharuan mereka. 



 

56 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Para ulama ini menuangkan pemikiran mereka baik dalam 

bentuk tulisan maupun tindakan nyata sebagai respon 

terhadap tantangan yang dihadapi. Dalam pembahasan ini 

akan memfokuskan kajian pada ide-ide pembaharuan 

dalam pemikiran Muhammad Abduh, yang berhasil mem-

bangkitkan semangat umat Islam dari ketertinggalan 

dengan Barat, serta mengajak umat Islam untuk melakukan 

introspeksi, kembali menghayati Al-Qur’an dan as-Sunnah 

sebagai sumber utama, dan mendorong semangat untuk 

berijtihad. 

Modernisme, modernisasi, dan modernitas merupakan 

istilah yang sering diidentikkan dengan pembaharuan. 

Modernisasi pertama kali muncul di Dunia Barat, khusus-

nya sejak era Renaisans yang berkaitan dengan isu-isu 

agama. Dalam pandangan masyarakat Barat, modernisasi 

mencakup gagasan, ide, aliran, gerakan, dan upaya untuk 

mengubah keyakinan, adat istiadat, dan aspek-aspek lain 

agar selaras dengan perkembangan zaman yang dipeng-

aruhi oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Kata “modern” merujuk pada sesuatu yang terbaru atau 

mutakhir, serta sikap, pola pikir, dan tindakan yang sesuai 

dengan tuntutan zaman. Sementara itu, modernisasi adalah 

proses perubahan sikap dan mentalitas masyarakat untuk 

hidup sesuai dengan kebutuhan masa kini. Modernisasi, 

yang juga disebut sebagai “reformasi,” berarti membentuk 



 

57 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kembali atau melakukan perubahan dan perbaikan ke arah 

yang lebih baik (Peter Salim dan Yenny Salim, 1991). Dalam 

bahasa Arab, modernisasi atau pembaharuan sering disebut 

dengan “tajdid,” dan orang yang melakukannya disebut 

“mujaddid” (pembaharu). 

Modernisasi sering diartikan sebagai rasionalisasi, 

yakni proses mengubah pola pikir dan cara kerja lama yang 

tidak rasional dengan yang baru dan lebih rasional, ber-

tujuan untuk mencapai efisiensi dan daya guna yang mak-

simal. Modernisasi dilakukan melalui penemuan-penemuan 

terbaru dalam bidang ilmu pengetahuan. Pengetahuan ini 

sendiri merupakan hasil pemahaman manusia terhadap 

hukum-hukum objektif yang mengatur alam, baik ideal 

maupun material, sehingga alam berjalan sesuai dengan 

kepastian dan harmoni tertentu. Manusia yang bertindak 

berdasarkan ilmu pengetahuan bertindak sesuai dengan 

hukum alam yang berlaku. Oleh karena itu, modernisasi 

adalah rasionalisasi yang didukung oleh dimensi-dimensi 

moral, dengan landasan prinsip iman kepada Tuhan Yang 

Maha Esa. 

A. Biografi Muhammad Abduh 

Muhammad Abduh dikenal sebagai seorang ulama, 

pemikir, dan pembaharu dari Mesir. Menurut (Esposito, 

2007), ia dianggap sebagai tokoh utama di balik modernis-

me Islam. Muhammad Abduh lahir pada 1 Januari 1849 di 



 

58 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

desa Mahallat Nasr, wilayah Delta Nil, Mesir. Abduh berasal 

dari keluarga sederhana; ayahnya, Abduh Hasan Khairullah, 

adalah seorang petani, sementara ibunya berasal dari 

keturunan Turki. Pendidikan agama Abduh dimulai sejak 

dini, dimulai dengan belajar Al-Qur’an di madrasah lokal. 

Pada usia 13 tahun, ia dikirim ke Tanta untuk belajar di 

sekolah agama yang lebih tinggi. Namun, pendidikan awal-

nya di Tanta tidak berjalan mulus. Abduh merasa frustasi 

dengan metode pengajaran yang kaku dan tidak kreatif, 

sehingga ia kembali ke rumahnya. Tetapi, pada usia 16 

tahun, ia bertemu dengan Sheikh Darwish al-Khadari, se-

orang ulama sufi yang menginspirasi Abduh untuk melan-

jutkan pendidikan agamanya. Di bawah bimbingan Sheikh 

Darwish, Abduh belajar bahasa Arab, fiqh, tafsir, dan 

tasawuf. Setelah itu, ia melanjutkan pendidikannya ke 

Universitas Al-Azhar di Kairo, di mana ia mendapatkan 

pemahaman yang lebih dalam tentang berbagai disiplin 

ilmu agama. 

Pada tahun 1872, Abduh bertemu dengan Jamaluddin 

Al-Afghani, seorang tokoh revolusioner dan pemikir pan-

Islamis yang memiliki pengaruh besar terhadap pemikiran 

Abduh. Al-Afghani mendorong Abduh untuk memadukan 

ajaran Islam dengan ide-ide modernitas dan rasionalitas. 

Pertemuan ini menjadi titik balik dalam kehidupan intelek-

tual Abduh, yang kemudian menjadi pengikut setia Al-



 

59 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Afghani dan mulai terlibat dalam gerakan reformasi Islam. 

Setelah menyelesaikan pendidikannya di Al-Azhar, Abduh 

menjadi dosen di universitas tersebut. Di sana, ia meng-

ajarkan filsafat, logika, dan teologi. Ia juga mulai menulis 

untuk beberapa surat kabar dan majalah, mempromosikan 

ide-ide pembaharuan dan modernisasi dalam Islam. Abduh 

percaya bahwa umat Islam harus kembali kepada sumber 

asli Islam, yaitu Al-Qur’an dan Hadis, namun dengan 

pendekatan yang lebih rasional dan kontekstual. 

Pada tahun 1879, akibat keterlibatannya dalam gera-

kan politik yang menentang kekuasaan Khedive Ismail, 

Abduh diasingkan ke Lebanon. Selama masa pengasingan-

nya, Abduh terus menulis dan berkolaborasi dengan Al-

Afghani. Setelah Ismail turun tahta, Abduh diizinkan kem-

bali ke Mesir dan mulai berkarier di bidang pemerintahan. 

Ia menjabat sebagai hakim, penasihat, dan akhirnya sebagai 

Mufti Mesir pada tahun 1899. Sebagai Mufti, Abduh meng-

gunakan posisinya untuk mempromosikan reformasi hu-

kum Islam agar lebih relevan dengan kebutuhan zaman. 

Muhammad Abduh dikenal sebagai salah satu pelopor 

gerakan modernisme Islam. Pemikirannya berfokus pada 

rekonsiliasi antara tradisi Islam dan modernitas. Ia 

menekankan pentingnya ijtihad (penafsiran independen) 

dan menolak taqlid (penerimaan buta terhadap otoritas 

tradisional). Abduh percaya bahwa Islam harus dipahami 



 

60 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan diamalkan dengan cara yang sesuai dengan perkem-

bangan ilmu pengetahuan dan tuntutan zaman modern 

(Ningsih, 2021). 

Dalam bidang pendidikan, Abduh mendorong reformasi 

kurikulum di Al-Azhar, dengan memasukkan ilmu-ilmu 

modern seperti matematika, ilmu alam, dan filsafat ke 

dalam kurikulum tradisional agama. Ia juga mendirikan 

berbagai lembaga pendidikan yang berusaha memadukan 

ajaran Islam dengan pendidikan sekuler. Abduh juga aktif 

dalam reformasi sosial. Ia berusaha memperbaiki kondisi 

sosial dan ekonomi umat Islam dengan mempromosikan 

keadilan sosial, pemberdayaan perempuan, dan pendidikan 

untuk semua. Dalam bidang hukum, Abduh mengusulkan 

pembaruan dalam sistem hukum Islam, termasuk reformasi 

dalam hukum keluarga dan hukum pidana, agar lebih adil 

dan sesuai dengan nilai-nilai kemanusiaan. 

Pemikiran dan kontribusi Muhammad Abduh tidak 

hanya berdampak di Mesir, tetapi juga di seluruh dunia 

Islam. Ia dianggap sebagai salah satu tokoh kunci dalam 

kebangkitan intelektual Islam di abad ke-19 dan 20. 

Pemikirannya tentang modernisme Islam menginspirasi 

banyak tokoh dan gerakan pembaharuan di berbagai 

negara Muslim. Setelah kematiannya pada 11 Juli 1905, 

warisan intelektual Abduh terus hidup melalui murid-

muridnya, seperti Rashid Rida, melanjutkan perjuangan 



 

61 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Abduh dalam memperjuangkan reformasi Islam. Pemikiran 

Abduh juga menjadi landasan penting bagi perkembangan 

pemikiran Islam kontemporer yang terus berusaha men-

jembatani antara tradisi Islam dan tuntutan modernitas. 

Muhammad Abduh dikenang sebagai seorang intelektual 

dan reformis yang berusaha menghidupkan kembali se-

mangat Islam dalam konteks modern, serta sebagai salah 

satu tokoh terpenting dalam sejarah pemikiran Islam. 

Muhammad Abduh pernah diusir dari Mesir karena 

keterlibatannya dalam gerakan menentang Khedive Taufik, 

penguasa Mesir pada tahun 1879, yang dipimpin oleh 

Jamaluddin al-Afghani. Akibat keterlibatan ini, Abduh di-

jatuhi hukuman tahanan kota di luar Kairo. Namun, berkat 

upaya Perdana Menteri Riyad Pasha setahun kemudian, ia 

diizinkan kembali ke Kairo dan diangkat sebagai pemimpin 

redaksi al-Waqa’i al-Misriyya, sebuah koran resmi yang 

mempublikasikan berita-berita pemerintahan serta artikel 

tentang kepentingan nasional Mesir. 

Pada tahun 1884, bersama dengan Al-Afghani, ia men-

dirikan majalah al-Urwatul Wuthqa, meskipun majalah ini 

hanya bertahan sebentar. Melalui majalah tersebut, Abduh 

menyebarkan pesan kebangkitan kepada seluruh dunia 

Islam, mendorong umat untuk bangkit dari keterpurukan. 

Pesan ini cepat tersebar luas di dunia Islam, memberikan 

pengaruh besar di kalangan umat Muslim, sehingga menim-



 

62 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

bulkan kekhawatiran di kalangan kaum imperialis. Pada 

tahun 1899, Abduh diangkat menjadi Mufti Mesir, sebuah 

jabatan yang diembannya hingga wafatnya. Selain itu, ia 

juga menjadi anggota Majelis Perwakilan (Legislative 

Council) dan pernah menjabat sebagai Hakim Mahkamah, di 

mana ia dikenal sebagai hakim yang adil. Muhammad 

Abduh meninggal pada 11 Juli 1905 di Alexandria, setelah 

memberikan banyak kontribusi dalam modernisasi Islam 

dan meninggalkan warisan berharga bagi generasi berikut-

nya (Nasution, 2006). 

B. Gagasan Modernisme Muhammad Abduh 

Muhammad Abduh, dalam upayanya untuk memoder-

nisasi atau melakukan pembaharuan, berpendapat bahwa 

perbaikan tidak harus dicapai melalui revolusi atau peru-

bahan yang cepat dan drastis. Sebaliknya, ia menekankan 

pentingnya memperbaiki cara berpikir umat Islam. Pem-

benahan pemikiran ini dapat dicapai melalui pendidikan, 

pembelajaran, dan peningkatan akhlak. Selain itu, pem-

bentukan masyarakat yang berbudaya dan berpikir maju 

juga diperlukan agar mereka mampu melakukan pembaha-

ruan dalam agama mereka (Zulhijjah et al., 2022). Dengan 

pendekatan ini, Abduh yakin akan tercipta rasa aman dan 

keteguhan dalam menjalankan ajaran Islam. Namun, Abduh 

juga menyadari bahwa metode seperti ini membutuhkan 

waktu yang lebih panjang dan proses yang lebih rumit. 



 

63 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Meskipun demikian, ia percaya bahwa dampak dari 

pendekatan ini akan jauh lebih besar dibandingkan dengan 

perubahan politik atau revolusi besar-besaran dalam upaya 

mencapai kebangkitan dan kemajuan. Seperti yang telah 

dijelaskan sebelumnya, pembaharuan (tajdid) menurut 

Abduh adalah kebangkitan dan penghidupan kembali ilmu-

ilmu Islam dan aplikasinya, sebagaimana yang diterapkan 

pada masa Rasulullah dan para sahabat, yang selama ini 

sempat hilang, terlupakan, atau bahkan terhapus dari 

kehidupan umat Islam. 

Apa yang telah dilakukan oleh Abduh dalam melakukan 

pembaharuan menekankan pentingnya evolusi dalam 

pemikiran dan perilaku, daripada revolusi yang cenderung 

merusak. Baginya, perubahan yang bertahap dan sistematis 

dalam pendidikan dan moralitas lebih efektif dalam jangka 

panjang. Abduh melihat bahwa transformasi sosial dan 

intelektual yang mendalam di kalangan umat Islam akan 

menghasilkan fondasi yang lebih kokoh untuk kebangkitan 

Islam. Ini juga mencerminkan keyakinannya bahwa pemi-

kiran kritis, pendidikan, dan kesadaran spiritual adalah 

elemen kunci yang harus diperkuat untuk menghadapi 

tantangan zaman modern. Melalui pendekatan ini, Abduh 

berharap dapat mengembalikan semangat keilmuan dan 

keberagamaan yang hilang, sambil tetap menjaga keaslian 

ajaran Islam. 



 

64 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Menurut Muhammad Abduh, kemunduran yang dialami 

oleh umat Islam disebabkan oleh paham “jumud”. “Jumud” 

diartikan sebagai kondisi yang membeku, statis, dan tanpa 

perubahan. Karena dipengaruhi oleh paham “jumud”, umat 

Islam enggan menerima dan menginginkan perubahan, dan 

hanya berpegang teguh pada tradisi yang ada. Sikap ini 

diperkenalkan oleh orang-orang non-Arab yang kemudian 

merebut kekuasaan politik di dunia Islam. Ketika mereka 

terlibat dalam pemerintahan Islam, adat istiadat dan paham 

animisme mereka turut mempengaruhi umat Islam yang 

mereka pimpin. Selain itu, mereka berasal dari bangsa yang 

tidak mengutamakan penggunaan akal seperti yang dianjur-

kan oleh Islam, melainkan dari kelompok yang kurang 

memahami ilmu pengetahuan (Baharun, 2016). 

Abduh berpendapat bahwa pemikiran “Jumud” ini 

membekukan akal dan mengakibatkan stagnasi pemikiran 

dalam Islam. Seiring waktu, “Jumud” menyebar luas di 

masyarakat dunia Islam. Fenomena “jumud” ini tampak 

dalam bentuk penghormatan yang berlebihan terhadap 

syekh dan wali, ketaatan buta terhadap ulama tanpa dasar 

yang kuat (taqlid), serta penyerahan diri sepenuhnya 

kepada takdir (qada dan qadar). John L. Esposito men-

jelaskan bahwa fondasi utama pemikiran “iberal-loyal” 

Muhammad Abduh adalah keyakinannya bahwa wahyu dan 

akal pada dasarnya selaras. Tuhan telah menciptakan sifat 



 

65 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dasar manusia yang selaras dengan agama. Dalam “Risalah 

Tauhid”, Abduh menyatakan bahwa setiap spekulasi logis 

akhirnya akan mengarahkan seseorang kepada keimanan 

kepada Tuhan, seperti yang tercantum dalam Al-Qur’an. 

Keyakinan terhadap kekuatan akal menjadi dasar perada-

ban suatu bangsa. Abduh percaya bahwa akal yang bebas 

dari belenggu tradisi mampu menemukan jalan menuju 

kemajuan. Pemikiran yang berbasis akal ini akan memun-

culkan ilmu pengetahuan, merupakan fondasi penting 

kemajuan dan kebangkitan umat Islam (Hamdani, 2017) 

C. Konsep Ijtihad 

Diketahui di antara banyak pemikir Muslim, pemikiran 

Muhammad Abduh adalah yang paling banyak menarik 

perhatian dan menjadi bahan diskusi di kalangan orientalis 

Barat, baik yang mendukung maupun yang menentang. Hal 

ini disebabkan oleh karya-karya dan pemikirannya yang 

bersifat apologetik, mencakup berbagai aspek seperti 

politik, pendidikan, tafsir, tauhid, sastra, dan lainnya. Ide 

dan gagasan Abduh kemudian dilanjutkan dan dikembang-

kan oleh murid terbaiknya, Rasyid Ridha. Selain itu, 

Muhammad Abduh dikenal sebagai seorang pemikir yang 

independen dan liberal, karena ia banyak terpengaruh oleh 

peradaban Barat. Muhammad Abduh dianggap sebagai 

salah satu pemikir Muslim yang paling berpengaruh dalam 

sejarah modern Islam, dan karenanya, karyanya menjadi 



 

66 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

pusat perhatian bagi banyak orientalis Barat. Kecende-

rungan Abduh untuk memadukan pemikiran Islam dengan 

gagasan-gagasan modern, termasuk unsur-unsur dari pera-

daban Barat, membuatnya unik di antara para pemikir 

sezamannya. Sikapnya yang terbuka terhadap perubahan 

dan modernisasi membuatnya menjadi subjek perdebatan 

baik di kalangan pendukung yang melihatnya sebagai pem-

baharu penting, maupun di kalangan penentang yang meng-

anggapnya terlalu liberal atau menyimpang dari tradisi 

Islam yang ketat (Nasution, 2005). 

Selain itu, Abduh juga dikenal karena pendekatan 

rasionalisnya dalam memahami Islam, yang berusaha men-

jembatani antara tradisi Islam dan tuntutan modernitas. 

Pemikirannya tidak hanya berdampak di dunia Muslim, 

tetapi juga memengaruhi cara pandang orientalis Barat 

terhadap Islam. Karya-karyanya memberikan perspektif 

baru yang membantu membangun jembatan pemahaman 

antara dunia Islam dan Barat, sekaligus mengundang kritik 

yang mempertanyakan sejauh mana pemikiran liberal ini 

dapat diterima dalam konteks Islam tradisional. Karya-

karya Abduh, bersama dengan pengembangan pemikiran 

oleh muridnya, Rasyid Ridha, terus memengaruhi diskusi 

tentang Islam dan modernitas hingga hari ini. Menurut 

(Abbas, 2014) Muhammad Abduh sangat menentang taklid, 

menurutnya merupakan faktor utama yang melemahkan 



 

67 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

jiwa umat Islam. Pandangannya tentang perlunya mem-

bongkar kebekuan yang sudah lama terjadi ini menghasil-

kan gagasan tentang pentingnya melaksanakan ijtihad. 

Menurut Abduh, *taklid* membatasi akal manusia, karena 

bertentangan dengan akal sehat, bertentangan dengan sifat 

dasar kehidupan, dan juga bertentangan dengan prinsip-

prinsip dasar Islam. Abduh berusaha menghapuskan taklid 

sebagai sebuah prinsip, terutama dalam bentuk yang ada 

pada zamannya, seperti mengikuti mazhab secara literal 

dan pengkultusan yang berlebihan. Fanatisme semacam ini, 

menurutnya, disebabkan oleh kelemahan dalam pemikiran, 

politik, dan ekonomi masyarakat Islam. 

Menurut Abduh, ijtihad bukan hanya diperbolehkan, 

tetapi juga sangat diperlukan. Namun, ia menekankan 

bahwa tidak setiap orang bisa melakukan ijtihad. Hanya 

orang-orang tertentu yang memenuhi syarat yang berhak 

untuk melakukan ijtihad. Ijtihad dilakukan langsung ter-

hadap Al-Qur’an dan Hadis, yang merupakan sumber ajaran 

Islam. Bidang ijtihad menurut Abduh adalah persoalan 

muamalah hubungan antar manusia di mana ayat-ayat dan 

hadis-hadisnya bersifat umum dan jumlahnya terbatas. 

Sedangkan ibadah tidak termasuk dalam wilayah ijtihad, 

karena ibadah merupakan hubungan antara manusia dan 

Tuhan, yang tidak memerlukan perubahan seiring dengan 

perkembangan zaman (Abdullah, 2014). Muhammad Abduh 



 

68 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

melihat taklid sebagai penghalang utama bagi perkembang-

an dan kemajuan umat Islam. Ia percaya bahwa taklid 

membatasi kebebasan berpikir dan merusak esensi dari 

Islam yang dinamis. Menurutnya, taklid bukan saja merugi-

kan umat dalam hal intelektual, tetapi juga melemahkan 

daya saing politik dan ekonomi mereka. Abduh menekan-

kan bahwa Islam pada dasarnya adalah agama yang 

rasional dan terbuka terhadap penafsiran baru, asalkan 

sesuai dengan prinsip-prinsip dasar Al-Qur’an dan Hadis. 

Oleh karena itu, ia mendorong ijtihad sebagai cara untuk 

memperbaharui dan menghidupkan kembali ajaran Islam 

yang relevan dengan zaman modern. Namun, Abduh juga 

menyadari bahaya dari kebebasan ijtihad yang tidak 

terkontrol.  

Oleh karena itu, ia menetapkan bahwa hanya mereka 

yang memiliki pengetahuan mendalam dan memenuhi 

syarat yang dapat melakukan ijtihad. Dengan demikian, 

Abduh berusaha menjaga keseimbangan antara pembaruan 

dan penghormatan terhadap tradisi Islam. Ia ingin memas-

tikan bahwa umat Islam tetap terhubung dengan sumber-

sumber asli ajaran mereka, sambil tetap mampu menye-

suaikan diri dengan tuntutan zaman. Pandangan ini menjadi 

salah satu pilar penting dalam upaya Abduh untuk meng-

angkat umat Islam dari keterpurukan dan mendorong 

mereka menuju kemajuan (Lubis, 2005). Keterbelakangan 



 

69 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan kemunduran yang dialami umat Islam, menurut 

Muhammad Abduh, disebabkan oleh pandangan dan sikap 

jumud. Untuk mengatasi hal ini dan mengembalikan umat 

Islam kepada ajaran yang sesuai dengan Al-Qur’an dan 

Hadis, Abduh menekankan perlunya membebaskan umat 

dari taklid dan mengecam mereka yang melakukannya. 

Menurut Abduh, seseorang melakukan taqlid (muqallid) 

berada pada tingkat yang lebih rendah disbandingkan deng-

an orang yang diikutinya. Sebab, muqallid hanya mengikuti 

tindakan orang lain tanpa memeriksa dasar dan alasan di 

balik tindakan tersebut, sehingga menjadikannya tidak 

memiliki dasar yang kuat dan tidak terarah. 

Pandangan Abduh tentang perlunya ijtihad dan 

penghapusan taklid didasarkan pada keyakinannya yang 

tinggi terhadap akal. Ia berpendapat bahwa Islam mem-

berikan kedudukan yang tinggi kepada akal karena akal 

mampu membedakan antara yang baik dan buruk, serta 

yang bermanfaat dan tidak bermanfaat. Islam adalah agama 

rasional, dan penggunaan akal merupakan salah satu 

prinsip dasar Islam. Kebenaran yang diperoleh melalui akal 

tidak akan bertentangan dengan kebenaran yang disampai-

kan oleh wahyu. Menurut Abduh, jika terdapat kontradiksi 

antara dalil akal dan dalil naql (wahyu), ada dua cara untuk 

menanganinya: pertama, menerima dalil naql sebagai valid 

meskipun kita tidak mampu memahaminya sepenuhnya, 



 

70 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan menyerahkan pemahaman tersebut kepada Allah SWT; 

kedua, menafsirkan dalil naql dengan cara yang sesuai 

dengan tata bahasa agar artinya selaras dengan apa yang 

ditetapkan oleh akal (Jaelani, 2023). 

Meskipun demikian, Muhammad Abduh tetap meng-

akui keterbatasan akal manusia. Menurutnya, selain akal, 

wahyu juga diperlukan, karena tanpa wahyu, akal tidak 

dapat membawa manusia mencapai kebahagiaan. Abduh 

berpendapat bahwa masalah-masalah terkait hakikat 

Tuhan dan masalah metafisika tidak sepenuhnya dapat 

dijangkau oleh akal. Oleh karena itu, eksplorasi akal dalam 

hal-hal tersebut perlu dibatasi. Selain itu, akal juga memiliki 

keterbatasan dalam mengetahui kegunaan tindakan-tinda-

kan tertentu, seperti jumlah rakaat dalam shalat atau ama-

lan dalam ibadah haji. Dengan demikian, menurut Abduh, 

ijtihad sangat penting dalam Islam untuk memastikan umat 

tidak terbelenggu oleh taklid dan memberikan ruang bagi 

umat untuk berijtihad selama tidak bertentangan dengan 

ajaran Islam. 

Muhammad Abduh menekankan pentingnya wahyu 

sebagai sumber petunjuk yang melengkapi kemampuan 

akal manusia. Dalam pandangannya, akal manusia memiliki 

batasan, terutama dalam memahami aspek-aspek meta-

fisika dan hakikat Tuhan yang tidak sepenuhnya dapat 

dijangkau oleh rasio manusia. Untuk itu, wahyu berfungsi 



 

71 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

sebagai panduan yang membimbing manusia dalam hal-hal 

yang melampaui batas kemampuan akal. Sementara akal 

berguna untuk menginterpretasikan dan menerapkan aja-

ran agama dalam konteks praktis, wahyu menyediakan ke-

benaran yang tidak dapat diakses hanya dengan pemikiran 

rasional. 

Abduh juga mengakui bahwa terdapat aspek-aspek 

dalam praktik ibadah yang memerlukan ketentuan lang-

sung dari wahyu, seperti jumlah rakaat dalam shalat atau 

amalan tertentu dalam ibadah haji, yang tidak dapat diubah 

melalui *ijtihad*. Oleh karena itu, ia menekankan bahwa 

ijtihad harus dilakukan dalam batas-batas yang ditetapkan 

ajaran Islam dan harus mematuhi prinsip-prinsip wahyu. 

Dengan pendekatan ini, Abduh ingin memastikan bahwa 

pembaruan dan reformasi dalam Islam dapat dilakukan 

tanpa mengabaikan dasar-dasar ajaran agama sudah ada. 

D. Teologi Abduh 

Teologi Muhammad Abduh muncul dalam konteks 

reformasi Islam di akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20. 

Abduh, sebagai salah satu tokoh penting dalam gerakan 

modernism Islam, berusaha untuk mengintegrasikan 

prinsip-prinsip rasional dan ilmiah dengan ajaran agama 

Islam, dalam upaya mengatasi kemunduran dan keterbela-

kangan umat Islam yang ia pandang disebabkan oleh 

ketidakmampuan untuk beradaptasi dengan perubahan 



 

72 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

zaman.  Abduh menempatkan akal sebagai salah satu pilar 

utama dalam teologi Islam. Menurutnya, akal merupakan 

alat penting untuk memahami dan menerapkan ajaran 

agama. Ia berpendapat bahwa Islam adalah agama rasional 

yang selaras dengan prinsip-prinsip akal sehat. Dalam pan-

dangan Abduh, akal tidak akan bertentangan dengan wahyu 

jika dipahami dengan benar. Oleh karena itu, ia mendorong 

umat Islam untuk menggunakan akal dalam penafsiran dan 

aplikasi ajaran agama (Syukur, 2016). 

Abbad menjelaskan bahwa Abduh sangat kritis ter-

hadap taklid pendekatan mengikuti secara membabi buta 

terhadap ajaran atau praktik tanpa pemahaman yang men-

dalam. Menurutnya, taklid melemahkan intelektualitas 

umat Islam dan menghambat pembaruan. Ia percaya bahwa 

umat Islam perlu bebas dari belenggu taklid dan men-

dorong mereka untuk berijtihad, yaitu menggunakan akal 

untuk memahami dan menerapkan ajaran agama (Abbas, 

2014). Meskipun Abduh menekankan pentingnya akal, ia 

juga mengakui keterbatasan akal manusia. Menurutnya, 

wahyu diperlukan untuk memberikan petunjuk dalam hal-

hal yang melampaui kemampuan akal, seperti masalah 

metafisika dan hakikat Tuhan. Abduh percaya bahwa 

wahyu dan akal harus bekerja bersama; wahyu memberi-

kan kebenaran yang tidak dapat dijangkau oleh akal, se-

mentara akal membantu dalam menafsirkan dan menerap-



 

73 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kan ajaran wahyu dalam konteks kehidupan sehari-hari. 

Teologi Abduh mencakup pentingnya ijtihad sebagai alat 

pembaharuan dalam Islam. Ia berpendapat bahwa ijtihad 

perlu dilakukan untuk menyesuaikan ajaran Islam dengan 

perkembangan zaman tanpa melanggar prinsip-prinsip 

dasar agama. Dengan mengedepankan ijtihad, Abduh ingin 

mendorong umat Islam untuk berpikir kritis dan inovatif 

dalam menghadapi tantangan modern. Teologi Abduh 

memiliki dampak yang signifikan dalam sejarah pemikiran 

Islam. Karyanya tidak hanya mempengaruhi pemikir 

Muslim kontemporer, tetapi juga menarik perhatian para 

orientalis Barat. Pemikiran Abduh tentang rasionalitas, 

ijtihad, dan penekanan pada wahyu telah memberikan 

kontribusi besar terhadap reformasi Islam dan pembentu-

kan gerakan modernisme Islam. Bagi Abduh sebagai mentor 

bagi murid-muridnya, seperti Rasyid Ridha, yang melanjut-

kan dan mengembangkan pemikiran-pemikiran reformis-

nya. Teologi Abduh memberikan landasan bagi perdebatan 

tentang bagaimana Islam dapat beradaptasi dengan tuntu-

tan zaman modern sambil tetap berpegang pada ajaran 

dasarnya (Ningsih, 2021). 

Teologi membahas ajaran dasar suatu agama, yang 

dalam istilah Arab dikenal sebagai Usul al-Din (Hidayatulloh 

& Saumantri, 2023b). Bagi Muhammad Abduh, teologi atau 

ilmu tauhid mencakup kajian tentang keberadaan Allah, 



 

74 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

sifat-sifat-Nya, serta masalah kenabian. Namun, definisi ini 

terasa kurang lengkap karena teologi juga harus mencakup 

hubungan antara Tuhan dan makhluk-Nya, mengingat 

bahwa alam adalah ciptaan Tuhan. Dalam bidang teologi, 

Muhammad Abduh mengangkat dua tema utama: 1) 

Pembebasan umat Islam dari akidah kaum Jabariyah. 2) 

Penegasan bahwa akal adalah karunia Allah yang harus 

selaras dengan agama dan wahyu-Nya. Mengabaikan 

kemampuan akal berarti menolak nikmat Allah (Saefuddin, 

2014). 

Abduh berpendapat bahwa sikap fanatik terhadap ber-

bagai mazhab dan literatur agama secara mutlak tidak 

hanya terkait dengan kelemahan pengetahuan dan kepriba-

dian umat Islam pada waktu itu, yang membuat mereka 

tidak lagi sesuai dengan Al-Qur’an dan Hadis, tetapi juga 

berhubungan dengan akidah Jabariyah. Paham Jabariyah, 

yang mirip dengan taklid, berpegang pada prinsip kebetu-

lan (fatalisme) dan menganggap bahwa nasib sepenuhnya 

bergantung pada takdir. Abduh tidak setuju dengan paham 

ini karena ia percaya bahwa fatalisme melemahkan jiwa, 

kemauan, dan peran aktif manusia. Oleh karena itu, ia 

berusaha keras untuk menghapuskan paham Jabariyah agar 

umat Islam lebih aktif dalam berusaha (ikhtiar) (Asmuni, 

2009). Dalam menghadapi paham Jabariyah, Muhammad 

Abduh tidak hanya mengandalkan pendekatan filosofis 



 

75 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

yang terbatas pada satu sudut pandang saja. Sebaliknya, ia 

menawarkan pandangan yang lebih luas dan kritis, seperti 

seorang ahli agama yang memiliki wawasan komprehensif. 

Pendekatan Abduh didasarkan pada ajaran agama, dengan 

tujuan yang ingin dicapainya juga bersifat religius, dan 

saran yang ia berikan senantiasa berhubungan dengan 

prinsip-prinsip agama. Pandangan Abduh mengenai per-

lunya manusia untuk berusaha (ikhtiar) berlandaskan pada 

ayat-ayat Al-Qur’an dan teks-teks lainnya yang menunjuk-

kan bahwa balasan di akhirat sangat terkait dengan amal 

perbuatan di dunia. Kepercayaan Abduh terhadap kekuatan 

akal membawanya pada keyakinan bahwa manusia me-

miliki kebebasan dalam kehendak dan tindakan (free will 

and free act atau qadariyah). Ia berpendapat bahwa 

manusia menciptakan tindakannya melalui kehendak dan 

usaha sendiri, sembari tetap mengakui bahwa ada kekuatan 

dan kekuasaan yang lebih tinggi yang mengatur segalanya 

(Nasution, 2003). 

Dalam majalah al-Urwatul Wuthqa, Muhammad Abduh 

dan Jamaluddin al-Afghani mengkritik penyimpangan 

paham qada dan qadar yang telah berubah menjadi fatalis-

me. Mereka berargumen bahwa konsep asli qada dan qadar 

sebenarnya mengandung unsur dinamis yang dapat men-

dorong kemajuan, seperti yang tercermin pada zaman 

klasik Islam. Fatalisme, yang berkembang di kalangan umat 



 

76 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Islam, perlu digantikan dengan pemahaman tentang kebe-

basan dalam kehendak dan tindakan. Keyakinan pada qada 

dan qadar tidak sama dengan fatalisme (Jabariyah). 

Keyakinan pada qada didukung oleh dalil-dalil dan sesuai 

dengan fitrah manusia. Abduh berpendapat bahwa manusia 

adalah makhluk yang berpikir dan berusaha dalam tinda-

kan mereka berdasarkan petunjuk pikiran. Manusia me-

miliki kebebasan dalam menentukan pilihan karena akal 

mereka memungkinkan mereka untuk membuat keputusan 

dalam tindakan. Menurut Abduh, tidak ada paksaan yang 

mengikat manusia dalam amal perbuatan mereka. Pilihan 

yang diambil manusia akan membawa konsekuensi: per-

buatan baik mendapatkan pahala, sementara perbuatan 

buruk akan mendatangkan siksaan (Alif, 2021). 

E. Pemikiran tentang Politik 

Pemikiran politik Muhammad Abduh mencerminkan 

upayanya untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam 

dengan reformasi sosial dan politik. Abduh, sebagai seorang 

pemikir modernis, memiliki pandangan yang kompleks 

mengenai hubungan antara agama dan politik, serta tentang 

bagaimana masyarakat Islam seharusnya diatur. Menurut 

Muhammad Abduh, Islam tidak menentukan bentuk peme-

rintahan yang spesifik. Jika sistem khalifah dipertahankan, 

sistem tersebut harus beradaptasi dengan perkembangan 

masyarakat. Dengan kata lain, apapun bentuk pemerinta-



 

77 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

han yang dipilih, Abduh menekankan perlunya sistem yang 

fleksibel dan responsif terhadap perubahan zaman. Abduh 

berpendapat bahwa kekuasaan pemerintah berasal dari 

rakyat, yang memiliki hak untuk memilih dan mengawasi 

pemerintah (Rahman, 2023). Oleh karena itu, rakyat harus 

menjadi pertimbangan utama dalam pembentukan hukum 

yang mengutamakan kesejahteraan mereka. Karena kekua-

saan tertinggi hanya milik Allah dan Rasul-Nya, Islam tidak 

mengenal kekuasaan agama yang absolut seperti dalam 

Gereja Katolik di Barat pada abad pertengahan. Dalam pan-

dangan Abduh, kekuasaan pemerintah harus mencermin-

kan kehendak dan kepentingan rakyat, bukan merupakan 

bentuk otoritas religius yang terpisah dari kehidupan 

sehari-hari masyarakat. 

Menurut Abduh, salah satu prinsip fundamental dalam 

ajaran Islam adalah penghapusan kekuasaan agama setelah 

Allah dan Rasul-Nya. Ia berpendapat bahwa tidak ada 

individu lain yang memiliki otoritas atas akidah dan agama 

orang lain. Nabi Muhammad, dalam pandangannya, hanya 

berfungsi sebagai penyampai pesan dan pemberi peringa-

tan, tanpa memaksa orang untuk mengikuti ajarannya. 

Pendapat ini menunjukkan ketidaksepakatannya dengan 

pemikir politik klasik dan pertengahan yang beranggapan 

bahwa kekuasaan khalifah atau kepala negara merupakan 

mandat dari Allah dan karenanya harus dipertanggung 



 

78 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

jawabkan kepada-Nya. Bagi Abduh, khalifah atau kepala 

negara adalah penguasa sipil yang diangkat dan diberhen-

tikan oleh rakyat, bukan hak Tuhan untuk mengangkat dan 

mencopotnya (Agbaria, 2019). 

Dalam hal ketaatan, Abduh berpendapat bahwa rakyat 

tidak wajib mengikuti pemimpin yang melakukan tindakan 

maksiat yang bertentangan dengan al-Qur’an dan hadits. 

Jika seorang pemimpin melakukan tindakan yang ber-

tentangan dengan prinsip-prinsip tersebut, rakyat berhak 

untuk menggantinya dengan pemimpin yang lebih sesuai, 

asalkan proses penggantian tersebut tidak menimbulkan 

kerugian yang lebih besar daripada manfaatnya. Abduh 

menekankan bahwa kekuasaan politik harus dijalankan 

oleh pemimpin yang dapat menerapkan prinsip-prinsip 

Islam sesuai dengan situasi dan kondisi masyarakat. Abduh 

juga menekankan pentingnya undang-undang yang adil dan 

sesuai dengan kondisi lokal, bukan sekadar meniru prinsip-

prinsip budaya dan politik negara lain. Ia berpendapat 

bahwa setiap negara memiliki karakteristik unik terkait 

lokasi, kondisi perdagangan, dan pertanian, serta per-

bedaan dalam tradisi, moral, dan keyakinan warganya. Oleh 

karena itu, peraturan harus disesuaikan dengan perbedaan 

manusia dan kondisi setempat, guna memastikan undang-

undang yang diterapkan bermanfaat dan sesuai dengan 

kebutuhan spesifik masyarakat tersebut (Kazziha, 2007). 



 

79 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

F. Pemikiran tentang Pendidikan  

Reformasi sistem pendidikan di al-Azhar dipandang 

oleh Muhammad Abduh sebagai langkah kunci dalam 

proses modernisasi Islam. Menurut Abduh, al-Azhar adalah 

lembaga pendidikan yang menjadi tujuan bagi pelajar dari 

berbagai belahan dunia, dan para lulusan dari institusi ini 

akan kembali ke negara mereka masing-masing sebagai 

agen pembaharuan Islam. Oleh karena itu, reformasi di al-

Azhar diharapkan dapat menghasilkan pembaharu yang 

akan memengaruhi masyarakat mereka. Selain itu, Abduh 

mengusulkan bahwa sekolah-sekolah pemerintah yang 

telah didirikan untuk melatih ahli di berbagai bidang 

seperti administrasi, militer, kesehatan, dan industri, juga 

perlu memasukkan komponen pendidikan tentang sejarah 

Islam dan kebudayaan Islam. Usahanya ini berkontribusi 

pada pendirian Majelis Pengajaran Tinggi, sebuah lembaga 

yang bertugas untuk menyempurnakan sistem Pendidikan 

(Hidayatullah, 2023). 

Abduh mengidentifikasi bahaya dari sistem dualisme 

dalam pendidikan, di mana madrasah lama menghasilkan 

ulama yang kurang berpengetahuan tentang ilmu modern, 

sementara sekolah-sekolah pemerintah melahirkan ahli 

yang minim pengetahuan agama. Untuk mengatasi masalah 

ini, ia menyarankan agar madrasah-madrasah menambah-

kan pengetahuan umum dalam kurikulumnya, dan sekolah-



 

80 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

sekolah umum menambah pelajaran agama. Ini diharapkan 

dapat mengurangi jurang antara kedua sistem Pendidikan 

(Usman & Umar, 2021). Kemudian, Abduh menekankan 

pentingnya revitalisasi bahasa Arab. Ia mengusulkan per-

baikan metode pengajaran bahasa Arab, menggantikan 

sistem hafalan dengan pemahaman dan penalaran materi. 

Selain itu, ia mendukung penerjemahan teks-teks peng-

etahuan modern ke dalam bahasa Arab, termasuk istilah-

istilah baru yang tidak memiliki padanan dalam kosakata 

Arab, sebagai langkah untuk memperkaya bahasa dan 

menjadikannya lebih relevan dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan. Bagi Abduh modernisasi pendidikan di al-

Azhar dan institusi lainnya merupakan prasyarat untuk 

pembaharuan Islam yang efektif. Menurut (Fikri, 2018) 

dengan mengintegrasikan pengetahuan modern dan ilmu 

agama, serta memperbaiki metode pengajaran, Abduh ber-

harap dapat menciptakan generasi ulama dan profesional 

yang tidak hanya terampil dalam bidangnya tetapi juga 

memiliki pemahaman yang mendalam tentang agama. 

Langkah ini diharapkan akan memperkuat posisi Islam 

dalam menghadapi tantangan zaman modern serta mem-

fasilitasi integrasi antara tradisi dan inovasi. 

Jaelani menjelaskan bahwa reformasi sistem pendidi-

kan di al-Azhar dipandang oleh Muhammad Abduh sebagai 

langkah kunci dalam proses modernisasi Islam. Menurut 



 

81 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Abduh, al-Azhar adalah lembaga pendidikan yang menjadi 

tujuan bagi pelajar dari berbagai belahan dunia, dan para 

lulusan dari institusi ini akan kembali ke negara mereka 

masing-masing sebagai agen pembaharuan Islam. Oleh 

karena itu, reformasi di al-Azhar diharapkan dapat meng-

hasilkan pembaharu yang akan memengaruhi masyarakat 

mereka (Jaelani, 2023). 

Selain itu, Abduh mengusulkan bahwa sekolah-sekolah 

pemerintah yang telah didirikan untuk melatih ahli di 

berbagai bidang seperti administrasi, militer, kesehatan, 

dan industri, juga perlu memasukkan komponen pendidi-

kan tentang sejarah Islam dan kebudayaan Islam. Usahanya 

ini berkontribusi pada pendirian Majelis Pengajaran Tinggi, 

sebuah lembaga yang bertugas untuk menyempurnakan 

sistem pendidikan. Abduh mengidentifikasi bahaya dari 

sistem dualisme dalam pendidikan, di mana madrasah lama 

menghasilkan ulama yang kurang berpengetahuan tentang 

ilmu modern, sementara sekolah-sekolah pemerintah me-

lahirkan ahli yang minim pengetahuan agama. Untuk 

mengatasi masalah ini, ia menyarankan agar madrasah-

madrasah menambahkan pengetahuan umum dalam kuri-

kulumnya, dan sekolah-sekolah umum menambah pelaja-

ran agama. Ini diharapkan dapat mengurangi jurang antara 

kedua sistem pendidikan. 



 

82 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Lebih lanjut, Abduh menekankan pentingnya revitali-

sasi bahasa Arab. Ia mengusulkan perbaikan metode 

pengajaran bahasa Arab, menggantikan sistem hafalan 

dengan pemahaman dan penalaran materi. Selain itu, ia 

mendukung penerjemahan teks-teks pengetahuan modern 

ke dalam bahasa Arab, termasuk istilah-istilah baru yang 

tidak memiliki padanan dalam kosakata Arab, sebagai 

langkah untuk memperkaya bahasa dan menjadikannya 

lebih relevan dengan perkembangan ilmu pengetahuan. 

Abduh percaya bahwa modernisasi pendidikan di al-Azhar 

dan institusi lainnya merupakan prasyarat untuk pem-

baharuan Islam yang efektif. Dengan mengintegrasikan 

pengetahuan modern dan ilmu agama, serta memperbaiki 

metode pengajaran, Abduh berharap dapat menciptakan 

generasi ulama dan profesional yang tidak hanya terampil 

dalam bidangnya tetapi juga memiliki pemahaman yang 

mendalam tentang agama. Langkah ini diharapkan akan 

memperkuat posisi Islam dalam menghadapi tantangan 

zaman modern serta memfasilitasi integrasi antara tradisi 

dan inovasi (Fikri, 2018). 

Kesimpulan 

Muhammad Abduh lahir di Mesir pada tahun 1849 M 

dan wafat pada tahun 1905 M. Ia tumbuh di lingkungan 

pedesaan yang dihuni oleh masyarakat pekerja keras, yang 

beriman kepada Allah dan yakin akan balasan di akhirat. 



 

83 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Abduh dikenal sebagai salah satu tokoh utama modernisme 

Islam, yang melakukan pembaruan di berbagai bidang 

seperti pendidikan, politik, dan teologi. Abduh menuntut 

ilmu di al-Azhar pada tahun 1866, di mana ia bertemu 

dengan Jamaluddin al-Afghani dan menjadi murid setianya. 

Namun, berbeda dengan gurunya yang lebih fokus pada 

bidang politik, Abduh lebih menekankan pembaruan di 

bidang pendidikan dan ilmu pengetahuan. Menurutnya, 

salah satu penyebab utama keterbelakangan umat Islam 

adalah hilangnya tradisi intelektual, terutama kebebasan 

berpikir. Sebagai bagian dari upaya modernisasi, Abduh 

berusaha membebaskan umat Islam dari sifat jumud dan 

memberantas taklid, serta mendorong kebebasan ber-

ijtihad. Ia juga mereformasi sistem pendidikan dengan 

mengintegrasikan pengetahuan modern ke dalam kuriku-

lum sekolah, di samping pengetahuan agama, untuk men-

ciptakan generasi Muslim yang mampu bersaing dalam 

dunia yang semakin maju. 

 

 

 

 

 

 



 

84 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

85 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

BAB IV 
PEMIKIRAN MUHAMMAD RASYID RIDHA 

Pendahuluan 

Pemikiran politik Islam modern mengalami interaksi 

dengan pemikiran politik Barat dan menimbulkan berbagai 

respon, seperti akomodasi atau penolakan. Banyak negara 

dunia ketiga menghadapi tantangan dalam menciptakan 

pemerintahan representatif dan sistem politik modern, 

dengan mayoritas mengadopsi demokrasi sebagai bentuk 

pemerintahan yang dianggap mampu menampung aspirasi 

rakyat (Bowker, 2017). Muhammad Rasyîd Ridhâ, seorang 

pemikir politik Islam, mencoba merekonstruksi sistem pe-

merintahan dengan mengkaji ulang konstitusi dan lembaga 

negara melalui bukunya al-Khilâfah. Ia berpendapat bahwa 

mendirikan lembaga kekhalifahan bertujuan untuk mene-

gakkan hukum dan kesejahteraan umat Islam. Ridhâ per-

caya bahwa kebangkitan umat Islam dan pemulihan iden-

titas asli Islam dapat dicapai dengan kembali pada al-Quran 

dan Sunnah, serta mengikuti petunjuk para salaf ash-shâlih. 



 

86 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Ia juga menekankan perlunya reformasi hukum Islam dan 

perbaikan dalam sistem kekhalifahan, mendefinisikan 

khilafah sebagai lembaga yang mengurus kepentingan 

agama dan dunia. Ridhâ sejalan dengan definisi at-Taftazânî 

yang melihat khilafah sebagai institusi masa Rasulullah 

yang mengatur kepentingan umum (Shofwan, 2022). 

Muhammad Rasyîd Ridhâ sependapat dengan al-

Mâwardî bahwa khilafah didirikan untuk menjalankan 

fungsi kenabian dalam melindungi agama dan mengatur 

dunia. Ridhâ juga mengutip ar-Râzî, yang menambahkan 

bahwa khilafah berfungsi mengatur kepentingan umum 

baik agama maupun dunia untuk setiap individu. Meskipun 

Ridhâ dipandang sebagai seorang yang memiliki paham 

tradisional, ia juga merupakan pemikir modernis pada 

zamannya. Alî Muhammad Lâghâ dalam bukunya asy-Syûrâ 

wa al-Dîmuqrâthiyyah menempatkan pemikiran Ridhâ di 

antara taqlîd (tradisionalisme) dan tajdîd (modernisasi). 

Penilaian ini memerlukan data akurat untuk memahami 

posisi pemikiran Ridhâ secara proporsional (Kasim, 2016). 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menegaskan bahwa 

agar umat Islam dapat maju, mereka harus kembali pada 

Alquran dan sunnah. Ia membedakan antara dua aspek: 

peribadatan, yang terkait dengan hubungan dengan Allah 

dan harus diikuti sesuai ketentuan al-quran dan hadis, serta 

muamalah, yang berkaitan dengan interaksi manusia dan 



 

87 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dapat disesuaikan dengan situasi dan perkembangan mas-

yarakat selama tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar 

Islam seperti keadilan dan persamaan. Dalam bidang pen-

didikan, Ridha percaya bahwa kemajuan umat Islam ber-

gantung pada penguasaan bidang ini dan mendorong umat 

untuk menggunakan kekayaan mereka untuk membangun 

lembaga pendidikan. 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menjelaskan bahwa 

kemajuan umat Islam bergantung pada kembalinya mereka 

kepada Alquran dan sunnah. Ia memisahkan dua aspek 

utama: peribadatan, yang harus diikuti sesuai ketentuan Al-

qur’an dan hadis tanpa terpengaruh oleh perubahan mas-

yarakat, dan muamalah, yang harus disesuaikan dengan 

situasi sosial namun tetap berlandaskan prinsip dasar Islam 

seperti keadilan dan persamaan. Ridha juga menekankan 

pentingnya pendidikan, percaya bahwa kemajuan umat 

Islam tergantung pada penguasaan di bidang ini dan men-

dorong penggunaan kekayaan untuk mendirikan lembaga 

pendidikan. 

A. Biorgrafi Muhammad Rasyid Ridha 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha lahir di Qalamun, 

desa pesisir di dekat Libanon, pada tahun 1282 H/1865 M, 

saat Libanon masih bagian dari Kerajaan Turki Utsmani. 

Nama lengkapnya adalah Muhammad Rasyid Ibn Ali Ridha 

Ibn Muhammad Syamsuddin Ibn Muhammad Bahauddin 



 

88 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Ibn Manla Ali Khalifah, berasal dari keluarga terhormat 

yang bermigrasi dari Bagdad ke Qalamun. Kelahirannya di 

daerah dengan tradisi kesalehan Sunni yang kuat mencer-

minkan latar belakang keagamaannya. Sejak usia tujuh 

tahun, Ridha belajar di madrasah tradisional dan al-kuttab 

di desanya, fokus pada pembelajaran Al-Qur’an, menulis, 

dan berhitung. Berbeda dengan anak-anak lain, ia lebih 

sering menghabiskan waktu belajar dan membaca buku 

daripada bermain, menunjukkan kecerdasan dan kecintaan 

awalnya terhadap ilmu pengetahuan (Athaillah, 2006). 

Setelah menyelesaikan pendidikan di al-Kuttab, Sayyid 

Muhammad Rasyid Ridha melanjutkan studi di Madrasah 

Ibtidaiyah di Tripoli, Libanon, yang mengajarkan ilmu 

nahwu, sharaf, akidah, fiqih, dan ilmu bumi dengan bahasa 

Turki sebagai bahasa pengantar. Karena kurang tertarik, ia 

pindah setahun kemudian ke Madrasah Wathaniyyah 

Islamiyyah, sekolah Islam terkemuka dengan bahasa Arab, 

Turki, dan Prancis sebagai bahasa pengantar. Di sini, ia di-

bimbing oleh Syaikh Husain al-Jisr, ulama modern yang juga 

pemimpin tarekat Khalwatiyah. Syaikh Husain berperan 

penting dalam perkembangan pemikiran Ridha dan mem-

bantunya menulis di surat kabar Tripoli serta memimpin 

majalah al-Manar. Selain itu, Ridha juga belajar dari Syaikh 

Mahmud Nasyabah, ahli hadis, yang membantunya menilai 

hadis-hadis yang lemah dan palsu. Karena keahliannya, 



 

89 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Ridha dikenal sebagai “Voltaire Muslim” karena kemam-

puannya menggugat hal-hal yang tidak benar dalam agama. 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha sangat terpengaruh oleh 

Ihya Ulum ad-Din karya al-Ghazali, yang membentuk pan-

dangannya tentang perlunya penghayatan iman secara 

mendalam dan melampaui ketaatan lahiriyah. Buku ini 

mendorongnya untuk fokus pada persiapan spiritual untuk 

kehidupan akhirat dan menjadi guru pertama dalam 

pembentukan kepribadiannya. Dalam masa pengaruh al-

Ghazali, Ridha mengikuti tarekat Naqsyabandiyyah, meng-

amalkan ajarannya, dan menjalani latihan spiritual yang 

berat. Namun, setelah beberapa tahun, Ridha menyadari 

adanya bidah dan khurafat dalam ajaran tasawuf dan 

tarekat, menyebabkan ia meninggalkan praktik tersebut. Ia 

kemudian memimpin masyarakat untuk menjauhi praktik-

praktik yang bercampur dengan bidah dan khurafat, seperti 

mengadakan pengajian, menebang pohon keramat, dan 

melarang pencarian berkah dari kuburan atau bertawasul 

dengan wali yang telah wafat (Ningsih, 2021). 

Fattah menjelaskan bahwa perubahan sikap Sayyid 

Muhammad Rasyid Ridha terhadap tasawuf dan tarekat 

terjadi setelah ia mempelajari kitab-kitab hadis dengan 

tekun. Sikap ini semakin jelas setelah ia terpengaruh oleh 

ide-ide reformis Syekh Jamal al-Din al-Afghani dan Syekh 

Muhammad Abduh yang dipublikasikan dalam majalah al-



 

90 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

’Urwah al-Wutsqa di Paris. Ridha mulai membaca majalah 

tersebut saat belajar di Tripoli, dan melalui publikasi ini, ia 

mengenal gagasan kedua tokoh pembaharu tersebut. Ide-

ide mereka sangat mempengaruhi Ridha dan menumbuh-

kan keinginan kuat untuk bergabung dan belajar langsung 

dari mereka (Fattah et al., 2023). 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha tidak sempat bertemu 

dengan Jamaluddin al-Afghani karena tokoh tersebut 

meninggal lebih dahulu. Namun, ia berkesempatan ber-

dialog dengan Muhammad Abduh setelah Abduh dibuang ke 

Beirut pada akhir 1882. Pertemuan ini semakin memper-

kuat semangat Ridha untuk mengatasi keterbelakangan dan 

kebodohan umat Islam. Ridha mencoba menerapkan ide-ide 

pembaruan di Libanon, namun menghadapi tekanan dari 

Kerajaan Turki Usmani. Akibatnya, pada 1898, Ridha pin-

dah ke Mesir berguru langsung kepada Muhammad Abduh, 

menjadi murid dan mitra dekat Abduh, serta menerjemah-

kan dan mengulas pemikiran-pemikirannya. Selama masa 

pendidikannya, Ridha membagi waktu antara ilmu dan 

ibadah di masjid keluarga. Ibunya menyebutkan bahwa 

Ridha tidak pernah tidur sebelum orang lain bangun, dan 

adiknya menganggap Ridha sebagai wali setelah menyadari 

bahwa Nabi Muhammad SAW adalah penutup para nabi. 

Ridha memanfaatkan ilmu pengetahuannya untuk mem-

bimbing sahabat-sahabatnya, memantau masalah agama 



 

91 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan sosial melalui media, dan sangat terkesan dengan 

majalah al-’Urwah al-Wutsqa yang dipimpin Jamaluddin al-

Afghani dan Muhammad Abduh, meskipun ia menyesal 

tidak bertemu dengan al-Afghani (Gojali & Fauzi, 2024). 

B. Pemikiran Pembaharuan Sayyid Muhammad 

Rasyid Ridha 

Dalam literatur kontemporer, Sayyid Muhammad 

Rasyid Ridha sering digambarkan sebagai pejuang muslim 

yang mirip dengan Muhammad Abduh. Abduh berpendapat 

bahwa pembaharuan di dunia Islam bisa lebih cepat dicapai 

melalui politik, sementara melalui pendidikan dan peng-

ajaran, meskipun memerlukan waktu lebih lama, hasilnya 

lebih stabil dan bertahan lama. Keduanya sebenarnya saling 

terkait. Ridha percaya bahwa pembaharuan mutlak diperlu-

kan agar umat Islam tidak terjebak dalam kemunduran dan 

keterbelakangan, serta untuk memastikan bahwa mereka 

tetap mengikuti ajaran Islam yang sebenarnya. 

Ridha menampilkan pemikiran modernis dan konteks-

tual dalam memahami berbagai persoalan keagamaan, ter-

utama dalam pembaharuan hukum Islam. Dalam karya 

utamanya, Tafsîr al-Manâr, Ridha menekankan pentingnya 

kembali pada esensi hukum Islam dan memahami prinsip-

prinsip syariat secara mendalam. Ia percaya bahwa pema-

haman kontekstual dan logis terhadap teks hukum diperlu-

kan sebelum penerapannya di masyarakat, agar makna dan 



 

92 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

hikmah hukum tersebut jelas. Ridha juga menolak fanatic-

me mazhab, menganjurkan toleransi antarmazhab, dan 

membuka pintu ijtihad seluas-luasnya. Menurut Ridha, 

ijtihad yang benar harus berpegang pada supremasi Al-

Qur’an dan Sunnah. Muhammad Asad menambahkan bahwa 

ijtihad para sahabat Nabi tidak bisa dianggap mutlak se-

bagai sumber hukum, karena terbatas pada konteks dan 

kondisi sosial budaya zaman mereka, sementara masalah 

kontemporer jauh lebih kompleks (Al Hasani & Masnawati, 

2024). 

Rasyîd Ridha memfokuskan upayanya pada moderni-

sasi hukum Islam dengan menekankan supremasi Al-Qur’an 

dan Sunnah. Ia berpendapat bahwa kemunduran umat 

Islam disebabkan oleh ketidakmampuan mereka dalam 

menganut ajaran Islam yang sebenarnya. Maryam Jameelah 

mencatat empat poin utama perjuangan Ridha dalam mo-

dernisme Islam: 1) Memurnikan ajaran Islam dari pengaruh 

yang menyimpang, terutama sufisme dan tarekat yang 

dianggap sesat; 2) Reformasi pendidikan tinggi Islam untuk 

menghadapi tantangan zaman modern; 3) Reinterpretasi 

doktrin Islam sesuai dengan pemahaman modern; dan 4) 

Melindungi integritas dunia Islam dari ancaman Barat 

(Septiyadi, 2023). Ridha menilai bahwa bid’ah dan keper-

cayaan yang menyesatkan, seperti ajaran kekuatan batin 

dan fatalisme, merugikan kemajuan umat Islam. Ia percaya 



 

93 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

bahwa faham fatalisme (jabariyyah) merupakan salah satu 

penyebab kemunduran, sementara pemikiran dinamis 

(rasional) adalah kunci kemajuan masyarakat. Faham 

fatalisme yang berkembang di kalangan umat Islam, 

terutama sebagai dampak ajaran tasawuf dan tarekat sesat, 

telah melemahkan semangat berusaha dan menciptakan 

kesan bahwa Islam adalah agama yang pasif. Rasyîd Ridha 

menilai hal ini bertentangan dengan ajaran Al-Qur’an, yang 

menempatkan manusia sebagai khalifah di bumi dengan 

hak dan kebebasan untuk mengelola dan memanfaatkan 

alam, sambil bersyukur kepada Tuhan. Ridha menganjur-

kan umat Islam untuk meninggalkan faham fatalisme, 

menghidupkan kembali semangat jihad dan dinamisme, 

serta menggunakan akal untuk memahami teks Al-Qur’an 

dan Hadits, khususnya dalam konteks sosial (mu`āmalah) 

(Taufiq, 2022). Ia membatasi penggunaan ijtihad untuk ayat 

dan Hadits yang tidak jelas maknanya serta masalah yang 

tidak disebutkan dalam Al-Qur’an dan Hadits. Ridha me-

nekankan pentingnya wahyu di atas akal dan tetap meng-

hormati pendapat ulama terdahulu. 

C. Pembaharuan Bidang Keagamaan 

Terdapat beberapa faktor yang menyebabkan umat 

Islam tertinggal dibandingkan bangsa Barat, salah satunya 

adalah masuknya ajaran tampak Islami namun sebenarnya 

menyimpang. Akibatnya, umat Islam melaksanakan ajaran 



 

94 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

yang tidak sesuai dengan ajaran Islam yang sebenarnya. 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha berpendapat bahwa umat 

Islam dapat mengejar ketertinggalan dari bangsa Eropa jika 

mereka kembali pada ajaran Islam asli yang diajarkan Nabi 

Muhammad SAW dan dipraktikkan oleh para sahabat. Oleh 

karena itu, Ridha menganjurkan untuk menelaah kembali 

teks Al-Qur’an. 

Menurut (Saepulah, 2021) Ijtihad merupakan langkah 

awal penting dalam mempertahankan syariat Islam yang 

memenuhi kebutuhan pembaruan, karena syariat Islam 

adalah wahyu terakhir dari Tuhan. Allah SWT telah men-

yempurnakan agama ini, menjadikannya universal dalam 

aspek ruhani dan jasmani, serta memberikan ruang untuk 

ijtihad yang benar sesuai dengan kemaslahatan manusia di 

setiap tempat dan waktu. Pada masa hidupnya, aqidah yang 

diajarkan oleh Sayyid Muhammad Rasyid Ridha belum 

tercemar oleh unsur tradisi atau pemikiran filosofis. 

Dalam bidang teologi, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha 

banyak terpengaruh oleh pemikiran gerakan salafiyah, dan 

hal ini terlihat dalam beberapa konsep pembaharuannya. 

Rasyid Ridha berpendapat bahwa dalam urusan ketuhanan, 

keyakinan harus mengikuti wahyu, meskipun akal tetap 

berperan penting dalam memberikan penjelasan dan argu-

men, terutama bagi mereka yang meragukan ajaran ter-

sebut. Dalam hal sifat Tuhan, ia mengikuti pandangan salafi 



 

95 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

yang menerima sifat-sifat Tuhan sebagaimana dinyatakan 

oleh nash tanpa menafsirkannya atau memberikan takwil 

(Kharlie, 2018). Ketika membahas perbuatan manusia, 

Rasyid Ridha berpendapat bahwa tindakan manusia diatur 

hukum Tuhan yang tidak berubah, yang dikenal dengan 

nama Sunatullah. Ini menunjukkan bahwa meskipun ma-

nusia memiliki peran dalam tindakannya, semua perbuatan 

mereka tetap berada dalam kerangka hukum ilahi yang 

telah ditetapkan. Sedangkan dalam konsep iman, Rasyid 

Ridha percaya bahwa kemunduran umat Islam disebabkan 

oleh penyimpangan dari ajaran Islam yang sebenarnya. Ia 

menekankan bahwa upaya pembaharuannya bertujuan 

untuk mengembalikan umat kepada ajaran Islam asli, 

dengan keyakinan bahwa iman didasarkan pada pem-

benaran hati (tasdiq) daripada hanya pembenaran rasional. 

Pemikiran pembaharuan Sayyid Muhammad Rasyid 

Ridha dalam bidang keagamaan sejalan dengan pemikiran 

Muhammad Abduh. Menurut Rasyid Ridha, kemunduran 

umat Islam disebabkan oleh penyimpangan dari ajaran 

Islam yang murni, yang terkontaminasi oleh khurafat, 

takhayul, bidah, jumud, dan taklid. Ia menekankan bahwa 

untuk memajukan umat Islam, semua unsur penyimpangan 

ini harus dihilangkan (Fauziah, 2024). Rasyid Ridha fokus 

pada masalah akidah Islam dan praktik keagamaan yang 

berlaku pada zamannya. Ia mengamati bahwa umat Islam 



 

96 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

sering kali terjebak dalam taklid, yaitu mengikuti hukum 

atau fatwa yang dianggap mutlak benar tanpa mempertim-

bangkan perbedaan pandangan. Sikap taklid ini, menurut-

nya, tidak hanya mengekang pemikiran, tetapi juga menye-

babkan perpecahan dan konflik di kalangan umat Islam. 

Oleh karena itu, Rasyid Ridha mendorong umat Islam untuk 

mencari alternatif pemahaman keagamaan yang mendu-

kung persatuan dan mencerminkan praktik pada zaman 

Rasulullah Saw. 

Fauzi berpendapat bahwa dalam Islam, terdapat 

banyak unsur bidah yang menghambat kemajuan umat. 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menentang keras ajaran-

ajaran tarekat yang menekankan ketidakpentingan kehidu-

pan duniawi, serta puji-pujian dan kepatuhan berlebihan 

kepada syekh dan wali. Menurutnya, umat Islam perlu 

kembali kepada ajaran Islam yang murni, yang bebas dari 

bidah yang merusak ajaran tauhid. Rasyid Ridha berpen-

dapat bahwa Islam yang murni itu sederhana, baik dalam 

ibadah maupun muamalah. Ibadah tampak rumit karena 

seringkali ditambah dengan hal-hal yang sebenarnya 

sunnat, yang kemudian menimbulkan perbedaan pemaha-

man dan konflik (Gojali & Fauzi, 2024). Sedangkan dalam 

muamalah, ajaran Islam hanya memberikan prinsip-prinsip 

dasar seperti keadilan, persamaan, dan pemerintahan 

syura, sementara rincian pelaksanaannya diserahkan ke-



 

97 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

pada umat. Hukum fiqih tentang kehidupan masyarakat, 

meskipun didasarkan pada Alquran dan hadis, tidak ber-

sifat absolut dan harus disesuaikan dengan kondisi zaman 

dan tempat. 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menganjurkan agar 

umat Islam menghidupkan toleransi bermazhab, memper-

tahankan kesamaan faham pada hal-hal dasar, dan mem-

berikan kebebasan untuk penjelasan dalam perincian. Ia 

juga mendorong pembaharuan dalam hukum dan penya-

tuan mazhab hukum. Menurutnya, salah satu penyebab 

kemunduran umat Islam adalah sikap fatalisme, sementara 

kemajuan masyarakat Barat disebabkan oleh faham di-

namika. Untuk mengatasi kelemahan ini, umat Islam harus 

meninggalkan fatalisme dan menggantinya dengan dinamis-

me yakni keyakinan bahwa kemajuan dan perubahan hidup 

sepenuhnya bergantung pada usaha manusia sendiri. 

Melalui dengan mengedepankan asas kemajuan, umat 

Islam akan menyadari bahwa nasib dan keberuntungan 

adalah hasil dari usaha mereka sendiri. Oleh karena itu, 

umat Islam harus bersikap aktif, dengan semangat jihad 

yang berarti berusaha keras dan berkorban demi mencapai 

tujuan perjuangan. Semangat jihad inilah yang memungkin-

kan umat Islam pada zaman klasik untuk menguasai dunia. 

Selain itu, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menghargai 

akal sebagai alat penting, meskipun tidak setinggi penghar-



 

98 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

gaan gurunya, Muhammad Abduh. Akal, menurutnya, di-

gunakan dalam ajaran-ajaran sosial kemasyarakatan, tetapi 

tidak dalam ibadah. Konsep ijtihad, yang memungkinkan 

umat Islam untuk berfikir keras tentang agama dan mas-

yarakat, hanya berlaku dalam muamalah dan tidak dalam 

ibadah. Ijtihad diperlukan untuk menangani persoalan-

persoalan yang tidak diatur secara tegas dalam Alquran dan 

hadis, sedangkan ayat dan hadis yang jelas tidak memerlu-

kan ijtihad. Inilah inti dari dinamika Islam menurut faham 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha (Jahrani et al., 2023). 

D. Pembaharuan Bidang Pendidikan dan Ilmu 

Pengetahuan 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menganjurkan agar 

umat Islam memperkuat diri untuk menghadapi tantangan 

dunia modern dengan cara menerima peradaban Barat. 

Menurutnya, pencapaian peradaban Barat dapat dilakukan 

melalui upaya mempelajari ilmu pengetahuan dan teknologi 

Barat, yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Bah-

kan, umat Islam dianjurkan untuk mempelajari dan meng-

adopsi ilmu pengetahuan serta teknologi tersebut agar 

dapat maju (Taufiq, 2022). Dalam tulisannya, Sayyid 

Muhammad Rasyid Ridha menggarisbawahi pentingnya 

investasi dalam lembaga pendidikan lebih dari sekadar 

membangun masjid. Ia berpendapat bahwa masjid tidak 

memiliki nilai jika pengunjungnya tidak berpengetahuan. 



 

99 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Dengan membangun lembaga pendidikan, kebodohan dapat 

diatasi, yang pada gilirannya akan memperbaiki kehidupan 

duniawi dan ukhrawi. Pendidikan yang luas adalah kunci 

untuk mencapai kemakmuran. Dalam upaya ini, ia mendiri-

kan Madrasah Aldakwah Wa Al-Irsyad di Kairo pada tahun 

1912 M, yang bertujuan untuk menyebarkan ajaran Islam 

yang murni berdasarkan Al-Qur’an dan Al-Hadist ke seluruh 

dunia Islam (Gojali & Fauzi, 2024). 

Sejalan dengan konsep “jihad” yang diajukan, Sayyid 

Muhammad Rasyid Ridha menganjurkan umat Islam untuk 

membangun kekuatan yang diperlukan guna menghadapi 

tantangan dunia modern. Kekuatan ini hanya dapat dicapai 

jika umat Islam mau menerima dan mengadaptasi perada-

ban Barat. Untuk memperoleh peradaban Barat, umat Islam 

perlu berusaha mempelajari dan menguasai ilmu pengeta-

huan serta teknologi Barat. Menurut Ridha, ilmu pengeta-

huan dan teknologi tidak bertentangan dengan ajaran 

Islam; sebaliknya, umat Islam diwajibkan untuk mempela-

jari dan mengadopsinya jika mereka ingin berkembang. 

Menurut Sayyid Muhammad Rasyid Ridha, peradaban 

Barat modern berakar dari kemajuan ilmu pengetahuan 

dan teknologi. Dalam hal ini, Ridha sangat mendukung 

upaya Muhammad Abduh untuk mengintegrasikan ilmu-

ilmu umum ke dalam lembaga pendidikan Islam tradisional, 

seperti sekolah atau madrasah. Ridha percaya bahwa ilmu 



 

100 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

pengetahuan dan teknologi tidak bertentangan dengan 

Islam, dan umat Islam harus siap menerima peradaban 

Barat, terutama dalam hal ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Ia menganggap bahwa mempelajari dan memanfaatkan 

ilmu pengetahuan modern adalah kewajiban bagi umat 

Islam, asalkan digunakan untuk kebaikan. Ridha mengamati 

bahwa umat Islam pada masa lalu mampu mencapai kema-

juan berkat keinginan mereka untuk belajar dan meman-

faatkan akal dalam mempelajari ilmu pengetahuan. Barat 

sendiri maju karena memanfaatkan ilmu yang awalnya di-

kembangkan oleh umat Islam (Kharlie, 2018). Dengan 

demikian, mengadopsi ilmu pengetahuan Barat modern 

berarti mengembalikan pengetahuan yang pernah dimiliki 

oleh umat Islam. 

Dalam bidang pendidikan, Sayyid Muhammad Rasyid 

Ridha mengikuti jejak gurunya, Muhammad Abduh, dengan 

memberikan perhatian besar terhadap perkembangan 

pendidikan. Ia meyakini bahwa kemajuan umat Islam 

sangat bergantung pada penguasaan dalam bidang pendidi-

kan. Oleh karena itu, Ridha terus mendorong umat Islam 

untuk menginvestasikan kekayaan mereka dalam pembang-

unan lembaga pendidikan. Baginya, mendirikan lembaga 

pendidikan lebih bermanfaat daripada membangun masjid, 

karena lembaga pendidikan berperan penting dalam meng-

atasi kebodohan dan pada akhirnya memajukan dan mema-



 

101 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kmurkan umat (Kasim, 2016). Pada tahun 1909, Ridha 

melakukan kunjungan ke Istanbul dengan niat mendirikan 

lembaga pendidikan Islam yang sahih dan untuk mengatasi 

kesalahpahaman antara Turki dan Arab. Namun, usahanya 

tidak berhasil, sehingga ia memutuskan untuk melanjutkan 

niatnya di Kairo. Setelah kembali dari kunjungannya ke 

India pada tahun 1912, Ridha akhirnya mewujudkan ren-

cana tersebut dengan mendirikan Dar al-Da’wah wa al-

Irsyad. Selama kunjungannya ke Istanbul, India, dan tempat 

lainnya, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha sering menyam-

paikan pidato mengenai pentingnya pendidikan dan faktor-

faktor yang dapat mengangkat derajat umat Islam. Dalam 

tulisan-tulisannya yang diterbitkan di al-Manar, ia juga 

mengemukakan pandangannya tentang pendidikan. Selain 

itu, Rasyid Ridha menginisiasi pendirian lembaga pendidi-

kan bernama al-Dakwah Wal Irsyad di Kairo pada tahun 

1912. Upayanya untuk mendirikan madrasah serupa di 

Konstantinopel sebelumnya tidak berhasil karena kurang-

nya dukungan dari pemerintah setempat. Kegagalan ini 

membuatnya memutuskan untuk melanjutkan rencananya 

di Kairo (Zakoni & Sahroni, 2023). 

Motivasi di balik pendirian madrasah ini muncul dari 

keluhan yang diterima dari berbagai negara Islam, ter-

masuk Indonesia, mengenai aktivitas misi Kristen di 

negara-negara tersebut. Untuk menanggapi hal ini, Rasyid 



 

102 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Ridha merasa penting untuk mendirikan sekolah Islam 

sebagai alternatif untuk menyaingi sekolah-sekolah Kristen 

yang banyak dihadiri oleh umat Islam pada waktu itu, 

terutama karena sekolah Kristen menawarkan ilmu peng-

etahuan umum dan teknologi modern. Dengan adanya al-

Dakwah Wal Irsyad, (Ridha, 1990) berharap lulusan dari 

sekolah ini dapat dikirim ke berbagai negara yang mem-

butuhkan bantuan dalam bidang pendidikan dan kenega-

raan. Namun, keberadaan lembaga ini tidak bertahan lama 

karena situasi perang dunia mempengaruhi operasionalnya. 

E. Pembaharuan Bidang Politik dan Sosial 

Kemasyarakatan 

Menurut Sayyid Muhammad Rasyid Ridha, kesatuan 

umat Islam hanya dapat terwujud jika mereka berpegang 

pada satu keyakinan, sistem moral, pendidikan, dan hukum 

yang sama. Hukum dan undang-undang memerlukan ke-

kuasaan pemerintah untuk dapat diterapkan secara efektif. 

Oleh karena itu, untuk mencapai kesatuan umat, diperlukan 

sebuah negara. Rasyid Ridha menganjurkan bentuk negara 

kekhalifahan sebagai solusinya. Ia percaya bahwa meng-

hidupkan kembali sistem kekhalifahan di era modern akan 

memperkuat kesatuan umat Islam. Meski mengakui kema-

juan peradaban Barat, Rasyid Ridha menolak ide kebang-

saan Barat. Baginya, konsep kebangsaan dalam Islam harus 

didasarkan pada aspek keagamaan, bukan meniru model 



 

103 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Barat. Ia mengimpikan pemulihan kesatuan dan persatuan 

umat Islam di bawah satu sistem hukum dan moral yang 

seragam. Untuk itu, negara diperlukan sebagai alat pelak-

sana hukum, dengan kepala negara yang dibantu oleh 

ulama-ulama sebagai penasihat (Rani, 2022).  

Kepala negara dalam sistem kekhalifahan, menurut 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha, adalah seorang khalifah 

yang memiliki kekuasaan legislatif dan harus memiliki 

kemampuan sebagai mujtahid. Namun, khalifah tidak boleh 

bersikap absolut. Para ulama berperan sebagai penasihat 

utama dalam pemerintahan umat. Awalnya, Rasyid Ridha 

berharap pada kerajaan Usmani untuk mewujudkan kesa-

tuan umat, tetapi harapan tersebut sirna setelah Mustafa 

Kemal Atatürk menghapus sistem kekhalifahan dan meng-

gantinya dengan Republik. Rasyid Ridha berpendapat 

bahwa calon khalifah tidak hanya berasal dari kalangan 

ulama atau ahli agama yang sudah mencapai tingkat 

mujtahid, tetapi juga dari pemuka masyarakat di berbagai 

bidang, seperti perdagangan dan perindustrian. Syarat 

utama bagi calon khalifah adalah memiliki pengetahuan 

agama dan bahasa Arab yang mendalam, sehingga mampu 

memahami dengan benar maksud-maksud Al-Qur’an dan 

sunnah Nabi, serta mengikuti teladan para salaf yang saleh. 

Selain itu, calon khalifah juga harus mampu melakukan 

ijtihad dengan benar (Ali, 2005).  



 

104 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha mengusulkan pen-

dirian lembaga pendidikan tinggi khusus untuk melatih 

calon-calon khalifah yang memenuhi kriteria tertentu. 

Lembaga ini akan menawarkan pendidikan dalam berbagai 

bidang, termasuk ilmu agama Islam, sejarah, ilmu sosial, 

dan ajaran agama lainnya. Calon khalifah akan dipilih dari 

lulusan lembaga tersebut, dengan kriteria utama meliputi 

penguasaan ilmu yang mendalam dan kemampuan ber-

ijtihad (Athaillah, 2006).  

Pemilihan khalifah dilakukan secara bebas oleh sesama 

lulusan lembaga, dan keputusan ini kemudian disahkan 

oleh Ahl-al-Halli wa al-Aqdi kelompok ahli ilmu dan agama 

yang berhak menentukan khalifah dari seluruh dunia Islam. 

Taat kepada khalifah yang terpilih dan dibaiat melalui 

proses ini adalah kewajiban bagi setiap Muslim. Untuk 

merealisasikan ide ini, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha 

menyarankan penyelenggaraan muktamar besar di Kairo 

yang melibatkan wakil dari semua negara Islam serta umat 

Islam dari berbagai belahan dunia. Ia menyebutkan Mesir 

sebagai tempat yang paling tepat untuk menyelenggarakan 

pertemuan ini, meskipun tidak memberikan alasan rinci 

mengenai pilihan tersebut (Septiyadi, 2023).  

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha percaya bahwa 

lembaga pendidikan yang komprehensif akan menghasilkan 

pemimpin yang mampu memadukan pengetahuan agama 



 

105 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dengan keahlian praktis. Melalui muktamar tersebut, di-

harapkan adanya rekonsiliasi dan konsolidasi di kalangan 

negara-negara Islam untuk membentuk sistem kekhalifahan 

yang efektif dan relevan dengan kebutuhan zaman. Ini me-

nunjukkan keyakinannya bahwa revitalisasi sistem kekhali-

fahan memerlukan dukungan internasional dan koordinasi 

di antara umat Islam. Muktamar yang diadakan pada tahun 

1926 berakhir dengan kegagalan karena tidak tercapainya 

kesepakatan di antara peserta yang terlibat, yang disebab-

kan banyaknya pertentangan di antara mereka. Mengenai 

nasionalisme yang berkembang pada masa itu, Sayyid 

Muhammad Rasyid Ridha menilai bahwa ide nasionalisme 

bertentangan dengan prinsip persaudaraan Islam. Ia me-

nolak konsep nasionalisme yang diperkenalkan oleh 

Mustafa Kemal di Mesir dan Turki Muda di Turki, karena 

menurutnya, persaudaraan Islam melampaui batasan ras, 

bangsa, bahasa, dan wilayah (Fattah et al., 2023). 

Namun, konsep kekhalifahan yang diajukan oleh Sayyid 

Muhammad Rasyid Ridha, sebagaimana dijelaskan dalam 

bukunya al-Khalifah, tampaknya lebih merupakan hasil 

refleksi dan pandangannya terhadap sejarah khalifah al-

Rasyidin. Sayyid Muhammad Rasyid Ridha cenderung fokus 

pada fungsi negara tanpa mempertimbangkan aspek di-

namika pertumbuhan penduduk dan perubahan zaman 

(Ridha, 1990). Dengan kata lain, ia tampaknya kurang 



 

106 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

memperhitungkan perkembangan sejarah pemerintahan 

Islam dari zaman klasik hingga pertengahan. Secara admi-

nistratif, sistem kekhalifahan berpotensi menyebabkan 

instabilitas dan konflik kekuasaan, karena sistem ini dapat 

membatasi kreativitas dan aspirasi rakyat. Oleh karena itu, 

tampaknya sistem kekhalifahan sudah tidak lagi sesuai 

dengan tuntutan dan perkembangan zaman saat itu. 

Kesimpulan  

Muhammad Rasyîd Ridhâ dikenal sebagai modernis 

berkat pengaruh signifikan pemikirannya terhadap moder-

nisasi Islam di Mesir dan belahan dunia lainnya. Ide-idenya 

terinspirasi gurunya, Muhammad Abduh, dan Jamaluddin 

al-Afghani. Melalui majalah al-Manâr, tulisan Ridhâ dan 

Abduh menyebar ke seluruh dunia Islam, memperluas 

pengaruh Ridhâ, terutama di Timur Tengah, Afrika Utara, 

dan Asia Tenggara, termasuk Indonesia.  Ridhâ (1865-

1935) juga dikenal sebagai pemikir tradisionalis, terutama 

karena usahanya mendirikan kembali kekhalifahan. Ia 

hidup pada masa kebangkitan imperialisme Barat dan 

disintegrasi politik Islam tradisional. Setelah kekalahan 

Dinasti Usmani dalam Perang Dunia I dan pembubaran 

kekhalifahan oleh Majelis Nasional Agung Turki pada tahun 

1924, Ridhâ tetap memegang teguh tradisi Islam yang 

dianggapnya otentik dan abadi. Ia berkomitmen pada 

syariah dan praktik yang dicontohkan oleh salaf, serta 



 

107 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

cenderung melindungi dan mempertahankan tradisi ter-

sebut dalam menghadapi tantangan zaman. Dalam aspek 

politik, Ridhâ menekankan realisme yang sesuai dengan 

norma-norma Islam dan mendukung institusi politik tra-

disional seperti kekhalifahan dan kesultanan, berkembang 

di bawah ajaran syariah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

108 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

109 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

BAB V 
PEMIKIRAN MUHAMMAD IQBAL 

Pendahuluan 

Muhammad Iqbal (1877-1938), yang dikenal sebagai 

Allama Iqbal, adalah seorang filsuf, penyair, dan politisi asal 

Asia Selatan berperan penting dalam gerakan kemerdekaan 

India dan pembentukan Pakistan. Dikenal dengan julukan 

“Mufakkir-e-Pakistan” (Pemikir Pakistan), “Shair-e-Mashriq” 

(Penyair Timur), dan “Hakeem-ul-Ummat” (Penyembuh 

Umat), pemikiran Iqbal tentang Islam sangat berpengaruh, 

mencakup berbagai aspek keagamaan, politik, dan filsafat. 

Salah satu kontribusi terbesarnya dalam pemikiran Islam 

modern adalah gagasannya tentang rekonstruksi pemikiran 

Islam (Amin, 2019). Selain mengkritik kondisi umat Islam 

pada masanya, Iqbal juga menawarkan solusi konkret untuk 

memodernisasi pemikiran Islam. Karya penting yang men-

cerminkan usaha ini adalah “The Reconstruction of Religious 

Thought in Islam,” serangkaian kuliah yang ia sampaikan 

pada tahun 1920-an, di mana ia membahas cara-cara Islam 



 

110 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dapat diinterpretasikan dan diterapkan dalam konteks 

modern. Muhammad Iqbal tidak hanya dikenal sebagai 

seorang filsuf, ahli hukum, pemikir politik, dan reformis 

Muslim, tetapi juga sebagai seorang penyair ulung. Puisi-

puisinya mencakup berbagai aspek kehidupan manusia dan 

ditulis dalam bahasa Arab, Urdu, Persia, serta Inggris. 

Karya-karya puisinya ini sangat berpengaruh dalam 

membentuk pandangan Iqbal (B. K. Iqbal, 2022b).  

Iqbal memberikan kontribusi signifikan terhadap per-

kembangan pemikiran Islam di abad ke-20. Pembahasan 

tentang “Rekonstruksi Pemikiran Islam Muhammad Iqbal” 

bertujuan untuk menelaah dan menganalisis gagasan-

gagasannya yang inovatif, terutama dalam memperbarui 

pendekatan teologis dan filosofis dalam Islam. Iqbal me-

nekankan pentingnya umat Islam untuk secara kritis meres-

pons warisan intelektual mereka, guna memicu kebang-

kitan intelektual dan spiritual yang mampu memperkuat 

identitas Islam di tengah modernitas Barat. Pemikiran Iqbal 

memberikan wawasan mendalam tentang bagaimana tra-

disi Islam dapat diinterpretasikan ulang untuk menjawab 

tantangan kontemporer, sambil tetap berpegang pada 

prinsip-prinsip esensial dan universal agama (Walid & 

Salik, 2022). Muhammad Iqbal melihat puisi bukan hanya 

sebagai ekspresi artistik, tetapi juga sebagai alat yang 

ampuh untuk membangkitkan kesadaran dan semangat di 



 

111 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kalangan umat Islam. Melalui puisi, Iqbal mampu menyam-

paikan ide-ide filosofis dan teologisnya dengan cara yang 

lebih emosional dan inspiratif, menjangkau hati dan pikiran 

masyarakat yang lebih luas. Ini memungkinkan pemikiran 

Iqbal untuk diterima tidak hanya oleh kalangan intelektual, 

tetapi juga oleh masyarakat umum (Syarif, 2007). Selain itu, 

Iqbal menekankan pentingnya pembaruan dalam Islam 

yang tidak hanya terbatas pada aspek teologis, tetapi juga 

mencakup aspek sosial, politik, dan budaya. Ia percaya 

bahwa umat Islam harus mengembangkan pemikiran yang 

dinamis dan relevan dengan perkembangan zaman, tanpa 

mengorbankan prinsip-prinsip dasar Islam. Dalam konteks 

inilah konsep rekonstruksi pemikiran Islam menjadi sangat 

relevan, karena Iqbal mengusulkan perlunya reinterpretasi 

terhadap ajaran-ajaran Islam dengan tetap berlandaskan 

pada nilai-nilai inti agama. 

Bagi (M. Iqbal, 2016) kebangkitan umat Islam hanya 

dapat dicapai melalui pendidikan yang berkualitas dan 

pengembangan kapasitas intelektual. Ia melihat modernitas 

bukan sebagai ancaman, tetapi sebagai tantangan yang 

harus dihadapi dengan pengetahuan dan kebijaksanaan. 

Dalam pandangannya, umat Islam harus mampu menyerap 

pengetahuan modern sambil tetap mempertahankan iden-

titas spiritual dan kultural mereka.  

 



 

112 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

A. Biografi Muhammad Iqbal 

Muhammad Iqbal adalah seorang filsuf, penyair, dan 

politisi yang memberikan kontribusi signifikan terhadap 

perkembangan pemikiran Islam modern serta pembentu-

kan Pakistan. Kehidupan dan pendidikannya memiliki 

peran penting dalam membentuk pandangan intelektual 

dan filosofisnya yang luas dan mendalam. Latar belakang 

intelektual Iqbal dipengaruhi oleh pendidikan yang ia 

terima serta konteks historis di mana ia hidup. Lahir di 

Sialkot, sebuah kota bersejarah di Punjab pada tahun 1876, 

Iqbal berasal dari keluarga yang tidak terlalu kaya. Nenek 

moyangnya berasal dari Lembah Kasymir, dan keluarganya 

memeluk Islam sekitar tiga abad sebelum kelahirannya. 

Kakek neneknya pindah ke Punjab pada awal abad ke-19 

dan menetap di Sialkot. Ayahnya, Nur Muhammad, seorang 

pegawai negeri yang kemudian menjadi pedagang, dikenal 

sebagai Muslim yang saleh dengan kecenderungan sufistik 

dan turut berperan dalam perkembangan intelektual Iqbal. 

Ibunya, Imam Bibi, dikenal sebagai wanita yang sangat 

saleh (Haque, 2005). 

Iqbal menerima pendidikan awal di sebuah madrasah 

(maktab) dan kemudian melanjutkan di Scottish Mission 

School. Sejak kecil, ia mendapat bimbingan dari Sayyid Mir 

Hasan, yang mengenali bakat besar Iqbal dan terus 

mendorongnya untuk berkembang. Pada masa mudanya, 



 

113 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Iqbal mendapatkan pendidikan dalam bahasa Urdu, Farsi, 

dan Arab, serta mempelajari Al-Quran dan literatur Islam, 

yang berkontribusi pada pembentukan pandangan intelek-

tualnya. Iqbal meninggal di Lahore pada 21 April 1938. 

Iqbal menunjukkan kecemerlangan akademis sejak usia 

muda dan melanjutkan pendidikannya di Government 

College Lahore, di mana ia mendalami filsafat, bahasa 

Inggris, dan hukum. Ia meraih gelar Bachelor of Arts pada 

tahun 1897, dan kemudian gelar Master of Arts dalam 

bidang filsafat pada tahun 1899. Pengalaman Pendidikan-

nya di Lahore memperkenalkannya pada pemikiran Barat 

serta tradisi Sufi, yang kelak sangat mempengaruhi karya-

karyanya. 

Pada tahun 1905, Iqbal melanjutkan pendidikannya ke 

Eropa. Ia mendaftar di Trinity College, Cambridge, di mana 

ia belajar di bawah bimbingan filsuf terkenal J.M.E. 

McTaggart. Selama di Cambridge, Iqbal terpapar pada 

pemikiran filosofis Barat, khususnya idealisme. Setelah 

menyelesaikan studinya di Cambridge, ia melanjutkan studi 

doktoralnya di University of Munich, Jerman, di mana ia 

menulis disertasi doktoralnya berjudul “The Development of 

Metaphysics in Persia,” yang membahas perkembangan 

pemikiran metafisika di Persia, menunjukkan minatnya 

yang mendalam dalam menggabungkan pemikiran Timur 

dan Barat. Selain itu, Iqbal juga menghabiskan waktu di 



 

114 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

University of Heidelberg untuk memperdalam pemahaman-

nya tentang filsafat dan sastra Jerman (Green, 2011). 

Pendidikan Iqbal di Eropa mempertemukannya dengan 

trentren filosofis Barat dan memperkuat keinginannya 

untuk menerapkan metode kritis dan analitis dalam 

memahami Islam. Pemikirannya dipengaruhi oleh filsafat 

Nietzsche, Hegel, dan Bergson, serta puisi Goethe, yang 

semuanya memberikan kontribusi penting terhadap peng-

embangan ide-idenya. Pengaruh pendidikan dan peng-

alaman intelektual Iqbal membentuk pandangannya ten-

tang ego, waktu, dan gerakan, yang kemudian ia gunakan 

untuk menginterpretasikan konsep-konsep Islam dengan 

cara yang inovatif. Setelah kembali ke India pada tahun 

1908, Iqbal memulai karirnya sebagai advokat di Lahore 

(Ahmadi, 2022), namun minat utamanya tetap pada filsafat 

dan puisi. Selain itu, Iqbal terlibat aktif dalam politik, 

mendukung perjuangan kemerdekaan India dan kemudian 

mengadvokasi pembentukan negara terpisah bagi umat 

Islam di India, yang kelak menjadi Pakistan. 

Pendidikan dan pengalaman intelektual yang diperoleh 

Iqbal menjadikannya seorang pemikir yang mampu me-

nawarkan perspektif baru dan mendalam terhadap tan-

tangan yang dihadapi umat Islam di era modern. Karya-

karyanya, yang berhasil menjembatani kesenjangan antara 

tradisi dan modernitas, tetap relevan dan terus dipelajari 



 

115 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

hingga saat ini. Di penghujung hidupnya, Muhammad Iqbal 

sempat membacakan sajak terakhirnya, yang berbunyi: 

“Melodi perpisahan, apakah engkau akan bergema 
kembali? Angin Hijaz, apakah engkau akan berhembus 
kembali? Saat-saat hidupku telah berakhir. Entah 
pujangga lain akan datang atau tidak. Kukatakan 
kepadamu ciri seorang mukmin: Bila maut datang, 
senyum akan merekah di bibirnya.” 

Sajak tersebut mencerminkan ketenangan dan kepas-

rahan Iqbal dalam menyambut kematian. Pada saat-saat 

terakhirnya, Iqbal meletakkan tangannya di atas jantungnya 

dan berkata, “Kini, sakit telah sampai di sini.” Ia merintih 

sebentar, lalu tersenyum, sebelum akhirnya “terbang ber-

sama burung filsafat kemanusiaannya” menuju Sang Khalik. 

Sir Muhammad Iqbal meninggal dunia pada usia 60 tahun 

menurut kalender Masehi, atau 63 tahun menurut kalender 

Hijriah (M. Iqbal, 2016). 

B. Gagasan Pemikiran Iqbal 

Latar belakang intelektual dan filosofis Muhammad 

Iqbal diperkaya oleh interaksi antara tradisi filsafat Barat 

dan Timur, yang membentuk karakter unik pemikirannya. 

Pendidikan Iqbal yang beragam, baik di India maupun 

Eropa, memberinya wawasan filosofis luas yang ia integ-

rasikan dan tafsirkan dalam kerangka Islam. Iqbal dipeng-

aruhi oleh filsafat idealisme Jerman, terutama Hegel, dari 

mana ia mengadaptasi konsep dialektika sejarah namun 



 

116 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

menolak absolutisme Hegel, dan menerapkan dialektika ini 

dalam konteks spiritual Islam (Thahir, 2020). Filsafat Henri 

Bergson, terutama pandangannya tentang waktu (durée) 

dan intuisi, juga berpengaruh besar pada Iqbal. Ia menarik 

paralel antara konsep waktu Bergson dengan waktu dalam 

Islam, menekankan pentingnya intuisi dan pengalaman 

spiritual dalam memahami Tuhan. Pengaruh Nietzsche 

terlihat dalam pemikirannya tentang individualisme dan 

kekuatan kehendak, di mana Iqbal mengadaptasi konsep 

‘Übermensch’ menjadi ‘Mard-e-Momin’ (Man of Faith) dalam 

konteks Islam (Muslih, 2018). Selain itu, Iqbal terinspirasi 

oleh karya Goethe, khususnya “West-östlicher Divan,” yang 

memperkuat visinya tentang sintesis antara Timur dan 

Barat dan menunjukkan bagaimana sastra dapat digunakan 

untuk eksplorasi filosofis dan teologis. 

Di Timur, Muhammad Iqbal sangat dipengaruhi oleh 

Sufisme, terutama karya-karya Rumi dan Attar, dari mana ia 

mengambil gagasan tentang cinta, kebebasan, dan per-

jalanan spiritual. Gagasan Sufi tentang pencarian terus-

menerus untuk penyatuan dengan Tuhan sangat mem-

pengaruhi pandangan Iqbal tentang spiritualitas dalam 

Islam. Selain itu, Iqbal juga terinspirasi oleh filsuf Islam 

klasik seperti Al-Farabi, Ibn Sina (Avicenna), dan terutama 

Ibn Arabi. Dari Ibn Arabi, Iqbal mengadaptasi konsep 

“wahdat al-wujud” (kesatuan eksistensi) dengan cara yang 



 

117 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

memperkuat kesadaran ego dan identitas individu dalam 

konteks agama (B. K. Iqbal, 2022). Menurut (Restu Aulad Al-

Fattaah et al., 2023) Iqbal berusaha menyatukan yang 

terbaik dari Timur dan Barat. Dari Barat, ia mengadopsi 

metode analitis dan kritis serta gagasan filosofis tentang 

evolusi dan individualisme. Dari Timur, ia mengambil 

kedalaman spiritual dan penghargaan terhadap intuisi dan 

wahyu. Melalui sintesis ini, Iqbal menciptakan visi Islam 

yang dinamis, yang menghormati tradisi sambil tetap 

terbuka terhadap perubahan dan adaptasi sesuai tuntutan 

zaman.  

Pendekatan Iqbal dalam mengintegrasikan filsafat 

Timur dan Barat mencerminkan keinginannya untuk mem-

bentuk pemikiran Islam yang relevan di era modern, yang 

mampu berdialog dengan perubahan dunia dan menjawab 

tantangan kontemporer. Selain itu, konteks kolonialisme 

memainkan peran penting dalam perkembangan pemikiran 

Iqbal. Penjajahan Inggris di India tidak hanya membawa 

dampak ekonomi dan politik, tetapi juga mempengaruhi 

identitas kultural dan religius di wilayah tersebut. Pengaruh 

ini memberikan dorongan kuat bagi Iqbal dalam mengem-

bangkan gagasannya tentang identitas Islam, modernitas, 

dan tanggapan terhadap kekuatan Barat (R. B. Bistara, 

2021). Kolonialisme memperkenalkan sistem pendidikan 

Barat di India, yang kemudian dimanfaatkan oleh Iqbal. 



 

118 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Meskipun sistem ini memperkuat dominasi intelektual dan 

kultural Barat, Iqbal memanfaatkan pendidikan tersebut 

untuk melawan pengaruh tersebut dari dalam. Pengalaman 

pendidikannya di Barat membuka wawasan baru tentang 

filsafat dan ilmu pengetahuan modern, yang kemudian dia 

integrasikan dengan nilai-nilai dan pemikiran Islam 

(Ahmad, 1967). Meskipun Iqbal menghargai pencapaian 

Barat dalam sains dan teknologi, ia juga mengkritik materi-

alisme Barat dan nilai-nilainya yang dianggapnya merusak 

aspek spiritual. Kritik ini mencerminkan upayanya untuk 

menciptakan sintesis antara pencapaian teknis Barat dan 

kedalaman spiritual Islam, sebuah tema yang sering muncul 

dalam puisi dan karya-karyanya. 

C. Evaluasi Kritis Iqbal terhadap Pemikiran Islam 

Tradisional 

Dalam karya-karyanya, Muhammad Iqbal secara 

konsisten mengkritik pendekatan statis terhadap doktrin 

dan praktik agama yang diadopsi oleh sebagian umat Islam, 

yang menurutnya menyebabkan kemunduran intelektual 

dan spiritual di zaman modern. Iqbal mengusulkan pen-

dekatan yang lebih dinamis dan evolutif terhadap Islam 

untuk membantu umat Islam menghadapi tantangan dunia 

kontemporer. Ia sangat kritis terhadap penutupan ‘pintu 

ijtihad,’ yang dianggapnya menghambat kemajuan dan 

adaptasi Islam terhadap realitas baru. Menurut Iqbal, 



 

119 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

ijtihad sebagai proses interpretasi independen terhadap 

sumber-sumber Islam adalah alat vital yang harus terus 

digunakan untuk menjaga relevansi dan responsivitas Islam 

terhadap perubahan sosial, politik, dan ilmiah. 

Iqbal sangat mengkritik pandangan tradisional yang 

melihat perubahan sebagai ancaman terhadap integritas 

Islam, berpendapat bahwa perubahan adalah hukum ke-

hidupan yang harus diterima. Ia menekankan bahwa Islam, 

sejak awal, adalah agama yang mendorong pengetahuan 

dan pembelajaran, dan harus terus berkembang. Menurut 

Iqbal, pendekatan statis dalam pemikiran keagamaan 

menghambat kemajuan ilmiah, sosial, dan moral, serta 

menyimpang dari roh asli Islam yang menghargai pengeta-

huan dan pembelajaran (Syed, 2009). 

Iqbal mendesak umat Islam untuk menghidupkan 

kembali prinsip ijtihad, meyakini bahwa melalui ijtihad 

yang berkelanjutan, umat Islam dapat menemukan solusi 

untuk isu-isu kontemporer tanpa meninggalkan prinsip-

prinsip dasar agama mereka. Ia memandang Islam bukan 

sebagai kumpulan ajaran statis, tetapi sebagai proses 

evolutif yang harus terus mengalami reinterpretasi dalam 

konteks sosio-politik yang berubah. Pandangannya mencer-

minkan keyakinannya bahwa kehidupan adalah gerakan 

dan perubahan, dan agama harus mencerminkan dinamika 

ini. Iqbal memberikan pendangannya terkait pentingnya 



 

120 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

mengintegrasikan akal (rasio) dan wahyu (keyakinan 

religius) dalam pemikiran Islam. Ia berpendapat bahwa 

wahyu memberikan prinsip-prinsip dasar, sementara akal 

memungkinkan pemahaman yang mendalam dan adaptasi 

prinsip-prinsip tersebut dalam berbagai konteks (Nasr, 

1997). Evaluasi dan saran Iqbal terhadap pendekatan statis 

dalam Islam memberikan kontribusi signifikan terhadap 

pemikiran Islam kontemporer. Ia tidak hanya memperkaya 

diskursus tentang modernitas dalam Islam, tetapi juga 

menginspirasi banyak pemikir Muslim untuk mencari cara 

inovatif dalam mempraktikkan agama mereka di dunia 

modern. Pendekatannya menawarkan jalan tengah antara 

menolak modernitas secara keseluruhan dan menerimanya 

tanpa kritik, mengadvokasi sebuah bentuk Islam yang 

berakar dalam tradisi namun terbuka untuk beradaptasi 

dan berkembang sesuai dengan tuntutan zaman. 

Muhammad Iqbal adalah kritikus tajam terhadap taklid 

(imitasi buta) dalam pemikiran dan praktik Islam, yang ia 

anggap sebagai penghambat utama kemajuan intelektual 

dan spiritual umat Islam. Iqbal mengecam taklid karena 

menghalangi kreativitas, pemikiran kritis, dan adaptasi 

yang diperlukan untuk menghadapi tantangan kontem-

porer. Ia juga menekankan pentingnya menghidupkan kem-

bali ijtihad (penafsiran bebas) sebagai respons terhadap 

penolakan tradisional terhadap ijtihad di kalangan ulama 



 

121 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

konservatif. Pandangannya mengenai taklid dan ijtihad 

merupakan inti dari upaya pembaruan yang lebih luas 

dalam Islam. Menurut Iqbal, taklid yang melibatkan 

penerimaan buta terhadap interpretasi hukum dan doktrin 

yang telah mapan menghalangi umat Islam dari interaksi 

kritis dan kreatif dengan warisan mereka. Ia melihat taklid 

sebagai penyebab kemunduran umat Islam dibandingkan 

dengan masyarakat Barat yang lebih menerima perubahan 

dan inovasi. Taklid memaksa umat Islam untuk tetap 

berpegang pada solusi dan interpretasi yang mungkin 

sudah tidak relevan dengan kondisi sosial, politik, dan 

ekonomi yang berubah, sehingga hukum dan praktik Islam 

tampak kaku dan tidak dapat beradaptasi dengan realitas 

baru. Iqbal menekankan bahwa Islam awal adalah agama 

yang dinamis, dengan ijtihad sebagai alat untuk menafsir-

kan wahyu dalam konteks yang selalu berubah. Taklid, 

menurut Iqbal, menolak prinsip dasar ini dan membatasi 

kapasitas Islam untuk berfungsi sebagai sumber moral dan 

intelektual yang hidup dan adaptif (Asadu et al., 2021). 

Iqbal menyerukan pengembalian praktik ijtihad se-

bagai alat esensial untuk menjaga relevansi Islam di tengah 

tantangan modern. Dengan menghidupkan kembali ijtihad, 

ia berharap umat Islam dapat mengadaptasi fleksibel ter-

hadap situasi baru tanpa mengorbankan prinsip dasar 

agama mereka. Iqbal melihat ijtihad sebagai cara untuk 



 

122 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

mengintegrasikan pemikiran ilmiah dan filosofis modern ke 

dalam kerangka Islam. Dengan mengintegrasikan ijtihad, 

pemahaman wahyu dapat diperdalam melalui perkem-

bangan ilmu pengetahuan dan humaniora, menjadikannya 

lebih kaya dan aplikatif (Nawaz, 2023). Ijtihad, menurut (M. 

Iqbal, 2016), mendorong kebebasan intelektual dan meng-

urangi otoritarianisme dalam interpretasi agama. Hal ini 

akan memfasilitasi diskusi dan perdebatan yang lebih sehat 

dalam masyarakat Islam, meningkatkan kemampuan umat 

Islam untuk menghadapi masalah internal dan eksternal 

secara lebih efektif. 

Kritik Iqbal terhadap taklid dan dukungannya terhadap 

ijtihad merupakan bagian dari visinya untuk mereformasi 

pemikiran dan praktik Islam. Dengan mempromosikan 

pendekatan yang lebih kritis, dinamis, dan fleksibel, Iqbal 

berupaya mempersiapkan umat Islam untuk berpartisipasi 

aktif dalam urusan dunia dan mengembangkan masyarakat 

yang lebih adil, berpengetahuan, dan berkembang. Ia me-

mandang ini sebagai langkah penting untuk memulihkan 

vitalitas intelektual dan spiritual Islam yang telah merosot 

akibat pengaruh taklid yang berkepanjangan. 

D. Peran Ijtihad dalam Reformasi Pemikiran Iqbal 

Ijtihad, yang berarti usaha atau upaya bebas dalam 

Islam, adalah proses penafsiran mandiri terhadap sumber-

sumber agama untuk menangani isu-isu baru yang tidak 



 

123 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

secara eksplisit diatur dalam kitab suci atau hadis (Al 

Hasani & Masnawati, 2024). Muhammad Iqbal menempat-

kan ijtihad sebagai pusat reformasi pemikirannya, meng-

anggapnya sebagai alat penting untuk membangkitkan dan 

memodernisasi umat Islam di era modern. Bagi Iqbal, 

ijtihad bukan hanya metode, tetapi juga aspek ideologis 

yang esensial dalam menyesuaikan ajaran Islam dengan 

realitas dan tantangan zaman. Ia melihat ijtihad sebagai 

cara untuk memastikan bahwa Islam tetap relevan dan 

responsif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan, 

sosial, dan politik (Inayati, 2021). 

Iqbal berpendapat bahwa tanpa ijtihad, umat Islam 

berisiko terjebak dalam praktik yang ketinggalan zaman, 

yang dapat menghambat kemajuan individu dan komunitas. 

Ia sangat kritis terhadap stagnasi intelektual yang di-

akibatkan penolakan ijtihad, yang menyebabkan penerima-

an taklid (imitasi buta) dan menghambat inovasi serta 

kreativitas. Dengan mempromosikan ijtihad, Iqbal berusaha 

melawan dogmatisme dan mendukung keterbukaan ter-

hadap interpretasi dan pertanyaan baru, yang ia anggap 

penting untuk kebangkitan intelektual Islam. Dalam pemiki-

ran Iqbal, ijtihad berfungsi sebagai jembatan antara akal 

(logika dan rasionalitas) dan wahyu (ajaran agama), yang 

dianggap saling melengkapi daripada bertentangan. Dengan 

ijtihad, ulama dan cendekiawan Muslim dapat menerapkan 



 

124 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

akal mereka untuk memahami dan menyesuaikan wahyu 

dengan konteks sosial dan ilmiah kontemporer, sehingga 

mengatasi jurang antara tradisi Islam dan modernitas Barat 

yang sering dianggap tidak kompatibel (M. Iqbal, 2019). 

Iqbal menjelaskan pentingnya pendidikan yang mendorong 

pemikiran kritis dan independen. Ia mengusulkan reformasi 

pendidikan Muslim untuk mengembangkan kecintaan pada 

pengetahuan dan pemikiran mandiri, agar generasi muda 

Muslim siap berpartisipasi dalam ijtihad dan memimpin 

komunitas mereka menghadapi tantangan masa depan. 

Iqbal melihat ijtihad sebagai cara krusial bagi umat 

Islam untuk memperbarui identitas mereka dalam dunia 

global yang terus berubah. Ia berpendapat bahwa ijtihad 

memungkinkan umat Islam untuk merebut kembali otoritas 

interpretatif dari pengaruh luar dan menyesuaikan praktik 

agama mereka dengan nilai-nilai serta kebutuhan kontem-

porer, alih-alih mengikuti standar yang ditetapkan oleh 

kekuatan kolonial atau asing. Dalam pemikiran Iqbal, ijtihad 

bukan hanya metode teologis tetapi juga kebutuhan stra-

tegis dan ideologis untuk kebangkitan dan kemajuan umat 

Islam. Hal ini mencerminkan komitmennya terhadap pemi-

kiran yang dinamis, adaptasi, dan kebebasan intelektual 

semua elemen kunci dalam visinya untuk modernisasi Islam 

(Segrest, 2022). Ijtihad tetap sangat relevan dalam konteks 

modern karena memungkinkan ulama untuk menangani 



 

125 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

isu-isu kontemporer yang tidak diatur oleh teks-teks klasik. 

Dalam era globalisasi dan perubahan cepat dalam sosial, 

politik, dan teknologi, ijtihad menyediakan alat penting 

untuk memastikan bahwa Islam tetap responsif dan adaptif. 

Misalnya, ijtihad memungkinkan pengembangan panduan 

hukum Islam untuk isu-isu baru seperti kloning, kecerdasan 

buatan, etika biomedis, dan lingkungan hidup dengan 

mempertimbangkan prinsip-prinsip Islam serta konteks 

ilmiah terkini (Muhammadun, 2019). 

Selain itu, ijtihad membantu menyelaraskan ajaran 

Islam dengan norma-norma global seperti hak asasi ma-

nusia, kesetaraan gender, dan keadilan sosial, sambil 

menjaga integritas teologis. Ini mendukung dialog dan kerja 

sama antarbudaya yang lebih produktif. Ijtihad juga 

memberikan fleksibilitas dalam menyesuaikan praktik 

hukum Islam (syariah) dengan kondisi lokal yang berbeda, 

memastikan penerapan syariah relevan dan sensitif 

terhadap konteks sosial, ekonomi, dan politik setempat. 

Dalam hal pendidikan dan penelitian Islam, ijtihad men-

dorong pendekatan kritis dan analitis terhadap teks-teks 

klasik, yang memfasilitasi pendidikan dan penelitian yang 

menanggapi isu-isu global dan lokal secara efektif serta 

melahirkan generasi baru ulama yang siap menghadapi 

tantangan kontemporer (Taufiq, 2022). Maka dari itu, 

ijtihad menawarkan alternatif terhadap interpretasi kaku 



 

126 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan ekstremis, mempromosikan pemahaman Islam yang 

lebih inklusif dan terbuka, dan membantu melawan narasi 

sempit yang sering diadopsi oleh kelompok radikal. 

Dalam konteks modern yang terus berubah, ijtihad 

sangat penting untuk keberlangsungan dan vitalitas Islam. 

Ijtihad memungkinkan umat Islam untuk merespons tan-

tangan zaman dengan cara yang proaktif dan positif, sambil 

tetap berpegang pada prinsip dan tradisi agama mereka. 

Oleh karena itu, ijtihad tidak hanya berfungsi sebagai 

praktik hukum, tetapi juga sebagai kebutuhan eksistensial 

yang memastikan bahwa Islam terus berkembang dan 

memberikan dampak positif pada kehidupan pengikutnya 

di seluruh dunia. 

E. Integrasi Akal dan Wahyu dalam Pemikiran Iqbal 

Dalam pandangan Iqbal, wahyu berfungsi sebagai 

sumber utama pengetahuan mengenai dimensi metafisik 

dan moralitas yang tidak sepenuhnya dapat dipahami atau 

digantikan oleh rasio manusia semata. Wahyu menawarkan 

panduan etis dan spiritual yang mengarahkan tujuan akhir 

kehidupan dan alam semesta, serta membentuk nilai-nilai 

yang mendasar bagi kehidupan sosial dan individu Muslim. 

Menurut Iqbal, akal tidak hanya digunakan untuk mema-

hami dunia materi tetapi juga untuk menafsirkan dan 

menerapkan pesan wahyu dalam konteks dunia modern 

yang terus berubah. Dengan demikian, akal dan wahyu 



 

127 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

bukanlah entitas yang bertentangan, melainkan saling 

melengkapi dalam pencarian kebenaran dan pemahaman. 

Iqbal mendukung penggunaan ijtihad sebagai proses penaf-

siran bebas terhadap sumber-sumber hukum Islam, yang 

melibatkan akal secara aktif untuk menjembatani wahyu 

dengan kebutuhan kontemporer (Hidayatulloh, 2024). 

Proses ijtihad membuktikan bahwa akal berperan aktif 

dalam memahami, menafsirkan, dan menerapkan wahyu, 

menegaskan bahwa Islam adalah agama yang dinamis dan 

mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Iqbal meng-

kritik pemikiran Islam yang menekankan wahyu secara 

eksklusif sambil mengabaikan peran akal, serta mengkritik 

pemikiran Barat yang mengabaikan aspek spiritual dan 

metafisik yang hanya dapat dipahami melalui wahyu. Dalam 

pandangan Iqbal, hubungan antara akal dan wahyu adalah 

simbiosis krusial; keduanya harus berkolaborasi untuk 

mencapai pemahaman Islam yang menyeluruh dan praktis. 

Iqbal menekankan bahwa sinergi ini merupakan kunci 

untuk kebangkitan intelektual dan spiritual umat Islam. Ia 

berargumen bahwa dengan mengintegrasikan akal dan 

wahyu, Islam dapat mempertahankan relevansi dan vitali-

tasnya dalam menghadapi tantangan zaman modern 

(Koshul, 2015).  Bagi (M. Iqbal, 2016) akal dan wahyu tidak 

seharusnya dianggap sebagai entitas yang terpisah atau 

saling bertentangan, melainkan sebagai kekuatan yang 



 

128 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

saling melengkapi. Akal berfungsi untuk memahami dan 

menerapkan wahyu dalam konteks yang berubah, sedang-

kan wahyu memberikan panduan moral dan metafisik yang 

mendalam yang tidak dapat sepenuhnya dijelaskan oleh 

rasio manusia. Kolaborasi ini memungkinkan umat Islam 

untuk menyikapi perubahan zaman secara dinamis dan 

adaptif, menghindari stagnasi pemikiran dan memastikan 

bahwa ajaran Islam tetap relevan dan berfungsi secara 

efektif dalam konteks sosial, politik, dan ilmiah yang terus 

berkembang. 

F. Khudi dan Realisasi Potensi Manusia 

Khudi, dalam pemikiran Muhammad Iqbal, adalah 

konsep fundamental yang diterjemahkan sebagai “ego” atau 

“diri sendiri”. Konsep ini melibatkan kesadaran diri, iden-

titas pribadi, serta potensi individu untuk meraih keung-

gulan baik secara spiritual maupun material (M. Iqbal, 

2016). Dalam filsafat Iqbal, khudi mencerminkan proses 

penemuan dan pengembangan kekuatan diri, yang meliputi 

peningkatan kesadaran spiritual dan pengembangan karak-

ter. Iqbal menekankan pentingnya individu untuk meng-

embangkan khudi mereka melalui usaha yang konsisten, 

terinspirasi oleh ide-ide Sufi tentang perjalanan spiritual 

dan realisasi diri. Dalam pandangan Iqbal, khudi memiliki 

beberapa aspek krusial: Pertama, khudi dianggap sebagai 

kunci untuk memenuhi potensi manusia secara penuh, yang 



 

129 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

melibatkan pengembangan kekuatan moral dan intelektual 

untuk meraih kemerdekaan dari pengaruh eksternal yang 

dapat menurunkan kemandirian pribadi.  Kedua, khudi 

berkaitan erat dengan kemandirian dan kebebasan. Iqbal 

berpendapat bahwa tanpa khudi yang kuat, individu tidak 

hanya rentan terhadap penindasan fisik, tetapi juga ter-

hadap penindasan intelektual dan spiritual. Ketiga, dalam 

menghadapi tantangan modernitas, khudi memungkinkan 

individu untuk menegosiasikan identitas mereka di dunia 

global yang terhubung, membantu mereka mempertahan-

kan identitas agama sambil berinteraksi dengan ide-ide dan 

nilai-nilai global. Keempat, peningkatan khudi mendorong 

individu untuk tidak hanya fokus pada pengembangan diri 

tetapi juga pada tanggung jawab sosial, berkontribusi pada 

kesejahteraan dan keadilan dalam masyarakat. 

Dan Kelima, khudi juga merupakan alat untuk men-

capai kedekatan yang lebih besar dengan Allah. Dalam 

konteks Sufisme, yang mempengaruhi pemikiran Iqbal, 

khudi berfungsi sebagai instrumen dalam perjalanan spiri-

tual untuk mengatasi ego rendah dan menyatu dengan rea-

litas yang lebih tinggi (B. K. Iqbal, 2022). Menurut (Bausani, 

1960) Konsep khudi merupakan elemen sentral dalam 

pemikiran Iqbal, menggabungkan dimensi personalitas, 

spiritualitas, dan etika dalam satu kerangka yang mendu-

kung perbaikan diri dan masyarakat. Khudi mendorong 



 

130 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

individu untuk terus berkembang, mengejar kebebasan, dan 

memberikan kontribusi yang berarti dalam masyarakat, 

sambil tetap berpegang pada nilai-nilai spiritual dan budaya 

mereka. Ini berfungsi sebagai panduan bagi umat Islam 

untuk menghadapi kompleksitas zaman modern dengan 

cara yang memperkuat identitas dan keimanan mereka. 

Pengembangan khudi, atau pencapaian kesadaran diri 

yang tinggi dan realisasi potensi pribadi, adalah inti dari 

filosofi Iqbal. Menurutnya, proses ini adalah kunci untuk 

mencapai kehidupan yang bermakna dan berdampak. 

Dalam pemikirannya, Iqbal mengusulkan beberapa cara 

untuk mengembangkan khudi: Pertama, Iqbal menekankan 

pentingnya pendidikan yang menyeluruh, tidak hanya men-

cakup aspek akademis tetapi juga pelatihan dalam berpikir 

kritis dan reflektif (Koshul, 2015). Ia percaya bahwa mem-

perluas pengetahuan di berbagai bidang seperti ilmu peng-

etahuan, filsafat, dan agama dapat memperluas cakrawala 

mental dan memperkuat kesadaran diri. Kedua, refleksi diri 

dianggap penting dalam memahami “aku” seseorang, yang 

merupakan komponen kunci dalam pengembangan khudi. 

Meditasi dan kontemplasi mendalam tentang tujuan hidup 

dan peran individu di dunia dapat membantu memperjelas 

visi dan memperkuat kemauan internal, sehingga memu-

dahkan individu mengatasi hambatan dan mengarahkan 

energi mereka ke arah yang produktif dan bermanfaat. 



 

131 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Mengembangkan khudi memerlukan keberanian untuk 

menghadapi rintangan dan keteguhan di tengah kesulitan. 

Iqbal menekankan bahwa menghadapi tantangan dengan 

keberanian dan risiko yang diperhitungkan bukan hanya 

membentuk karakter, tetapi juga memperkuat khudi, 

meningkatkan kepercayaan diri, dan kemandirian. Selain 

itu, khudi tidak hanya berkisar pada pencapaian pribadi, 

tetapi juga melibatkan tanggung jawab sosial. Iqbal meng-

anjurkan agar individu mengembangkan rasa tanggung 

jawab terhadap masyarakat dan berkontribusi secara 

positif, yang tidak hanya mengatasi egoisme tetapi juga 

meningkatkan kesadaran sosial dan empati (Ramin, 2023). 

Dalam konteks pemikiran Iqbal yang dipengaruhi oleh 

Sufisme, pengembangan spiritual adalah komponen penting 

dari khudi. Mengenali dan menyatu dengan kehendak ilahi 

melalui ibadah, doa, dan meditasi membantu memperdalam 

pemahaman individu tentang diri dan tujuan hidup mereka, 

memberi kekuatan dan arah yang penting untuk realisasi 

khudi yang sejati. Iqbal menganggap kreativitas sebagai alat 

penting dalam pengembangan khudi. Ekspresi diri melalui 

seni, sastra, atau aktivitas kreatif lainnya memungkinkan 

individu mengeksplorasi dan menyatakan identitas pribadi 

mereka, serta mengatasi konflik internal dan mengembang-

kan pandangan hidup yang harmonis (Ja’far, 2015). Maka 

secara universal, pengembangan khudi adalah proses ber-



 

132 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kelanjutan yang mencakup pertumbuhan intelektual, moral, 

sosial, dan spiritual. Dengan mengikuti prinsip-prinsip 

Iqbal, individu dapat berusaha mencapai potensi mereka 

sepenuhnya dan memberikan dampak positif pada mas-

yarakat dan dunia di sekitar mereka. 

Kesimpulan  

Muhammad Iqbal, sebagai filsuf dan pemikir, telah 

mengembangkan konsep dan ide yang menantang serta 

menginspirasi pembaruan dalam pemikiran Islam dan 

praktik keagamaan. Pemikirannya, yang mengintegrasikan 

tradisi Islam dengan filosofi Barat dan menolak materialis-

me, tetap relevan untuk konteks kontemporer. Iqbal me-

nawarkan wawasan yang penting dalam menghadapi 

tantangan modern, dengan mengajukan sintesis antara 

spiritualitas dan perkembangan intelektual. Gagasannya 

mengenai rekonstruksi pemikiran Islam menyoroti per-

lunya revitalisasi ijtihad, penggabungan akal dan wahyu, 

serta pemahaman mendalam tentang ‘khudi’ atau ego diri. 

Iqbal mendorong umat Islam untuk merefleksikan kembali 

praktek keagamaan mereka dan mengadopsi pendekatan 

yang dinamis dan adaptif. Pemikirannya berfungsi sebagai 

dasar filosofis untuk dialog antaragama, reformasi pendidi-

kan Islam, dan integrasi nilai-nilai Islam dengan demokrasi 

dan modernitas. Dengan menantang stagnasi intelektual 

dan mendorong pluralisme serta kemajuan ilmiah, Iqbal 



 

133 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

memberikan panduan bagi umat Islam untuk merangkul 

perubahan dan mencapai keunggulan dalam era global. 

Rekonstruksi pemikiran Islam menurut Iqbal merupakan 

seruan intelektual dan spiritual untuk mengevaluasi 

kembali cara umat Islam memahami dan mengamalkan 

agama mereka di tengah perubahan dunia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

134 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

135 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

BAB VI 
PEMIKIRAN ALI ‘ABD AL-RAZIQ 

Pendahuluan 

Ali ‘Abd Al-Raziq adalah salah satu intelektual Muslim 

terkemuka pada awal abad ke-20 yang pemikirannya 

menimbulkan kontroversi besar di dunia Islam. Ia dikenal 

terutama melalui karyanya yang berjudul Al-Islam wa Usul 

al-Hukm (Islam dan Prinsip-Prinsip Pemerintahan), yang 

diterbitkan pada tahun 1925. Dalam buku ini, Al-Raziq 

mengejutkan banyak kalangan dengan pandangannya yang 

revolusioner bahwa Islam tidak mewajibkan pendirian 

kekhilafahan sebagai suatu institusi politik. Pendapat ini 

bertolak belakang dengan pandangan umum pada masa itu 

yang menganggap bahwa kekhilafahan adalah bagian 

integral dari ajaran Islam. Perdebatan tentang hubungan 

agama dan negara masih menjadi topik hangat di kalangan 

pemikir politik Islam, yang terus mencari konsep ideal 

tentang negara bagi umat Islam. Tiga tipologi utama yang 

muncul dalam diskusi ini adalah paradigma integralistik 



 

136 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

(agama dan negara tidak terpisahkan), simbiotik (agama 

dan negara saling mendukung), dan sekularistik (agama 

dan negara terpisah) (Saumantri, 2022c). Putra, dalam 

penelitiannya Filsafat Politik Ali Abdul Raziq, menggunakan 

istilah “paradigma” untuk menggambarkan pembagian ini 

(Putra, 2020). 

Dalam paradigma Integralistik, agama dan negara 

menyatu, dengan negara dianggap sebagai bagian dari 

agama. Kepala negara dalam sistem ini memegang kekua-

saan agama dan politik, karena kedaulatan dianggap berasal 

dari Tuhan (divine sovereignty), seperti yang diuraikan oleh 

Hans Kung menjelaskan bahwa Paradigma Simbiotik me-

lihat hubungan antara agama dan negara sebagai timbal 

balik, di mana agama membutuhkan negara untuk berkem-

bang, sementara negara memerlukan agama untuk men-

dapatkan bimbingan moral dan spiritual (Harjuna, 2019). 

Pemikir seperti Ibnu Taimiyah mendukung pandangan ini, 

dengan menyatakan dalam karyanya as-Siyasah as-Syar’iyah 

bahwa kekuasaan negara diperlukan agar agama dapat 

tegak. Sebaliknya, paradigma Sekularistik secara tegas 

memisahkan agama dari negara, menolak kedua paradigma 

sebelumnya, dan menekankan pemisahan yang jelas antara 

keduanya (Musaddad et al., 2022). Tiga paradigma utama 

Integralistik, Simbiotik, dan Sekularistikmuncul dari pen-

dekatan dan pemahaman berbeda, yang mencerminkan 



 

137 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

pola pemikiran yang bervariasi di kalangan pemikir politik 

Islam. Meskipun demikian, ketiganya memiliki tujuan yang 

sama: mencari rekonsiliasi antara idealitas agama dan 

realitas politik, yang merupakan tantangan utama dalam 

diskursus politik Islam. Pentingnya topik ini muncul karena 

hubungan antara negara dan agama sering menimbulkan 

masalah, termasuk kesenjangan, konflik, dan pertentangan. 

Di antara pemikir yang menempati salah satu dari ketiga 

paradigma ini adalah Ali Abdul Raziq, yang dikenal sebagai 

perwakilan dari arus pemikiran sekularistik. Pandangan 

politiknya yang sekularistik dituangkan dalam karyanya al-

Islâm wa Ushûl al-Hukm: Bahs fî al-Khilâfah wa al-Hukûmah 

fî al-Islâm, atau yang lebih dikenal dengan al-Islâm wa Ushûl 

al-Hukm. 

Kemudian dalam konteks relasi Islam dengan negara, 

(Hidayatulloh & Saumantri, 2023) mengidentifikasi tiga 

aliran utama. Pertama, aliran yang berpendapat bahwa 

Islam adalah agama yang sempurna dan mencakup semua 

aspek kehidupan, termasuk sistem politik. Tokoh-tokoh 

utama dari aliran ini antara lain Hasan al-Banna, Sayyid 

Quthb, dan Rasyid Ridha, dengan Abu al-A’la al-Maududi 

sebagai salah satu yang paling vokal. Kedua, aliran yang 

berpendapat bahwa Islam tidak memiliki hubungan dengan 

negara karena Islam tidak mengatur urusan pemerintahan. 

Aliran ini menekankan kepemimpinan Nabi Muhammad 



 

138 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

lebih bersifat risalah dan tidak berhubungan dengan kekua-

saan politik. Ali Abdul Raziq dan Thaha Husein adalah 

pemikir utama dalam aliran ini. Ketiga, aliran yang menolak 

pandangan bahwa Islam mencakup segala aspek kehidupan 

maupun bahwa Islam hanya mengatur hubungan antara 

manusia dan Tuhan. Aliran ini berpendapat bahwa Islam 

menyediakan seperangkat prinsip dan nilai etika untuk 

kehidupan bermasyarakat, termasuk bernegara, yang harus 

dikembangkan oleh umat Islam. Muhammad Husein Haikal 

adalah salah satu tokoh terkenal dari aliran ini. Dalam 

kajian politik Islam, khilafah menjadi topik yang hangat 

diperdebatkan oleh ketiga aliran tersebut, dan Ali Abdul 

Raziq menjadi salah satu tokoh yang terlibat aktif dalam 

diskusi mengenai konsep khilafah dalam Islam. 

A. Biografi Ali ‘Abd Al-Raziq 

Ali Abd al-Raziq, lahir pada tahun 1888 di Minia, Mesir, 

dan wafat pada tahun 1966. Ia berasal dari keluarga 

terhormat, putra dari Hasan Abdul Raziq Pasya, seorang 

tuan tanah dan tokoh politik yang pernah menjadi anggota 

parlemen dari Partai Rakyat (Hizb al-Ummah). Pendidikan 

awal Raziq dimulai di Kuttab desa, di mana ia belajar mem-

baca, menulis, berhitung, dan menghafal Al-Qur’an. Setelah 

itu, ia melanjutkan pendidikan di Universitas al-Azhar, 

sesuai dengan keinginan ayahnya. Di Al-Azhar, Raziq belajar 

di bawah bimbingan Syekh Muhammad Abduh, seorang 



 

139 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

ulama terkenal yang mempromosikan teologi rasional dan 

reformasi Islam. Selain belajar di Al-Azhar, Raziq juga 

menghadiri kuliah di Universitas Mesir, belajar dengan para 

orientalis seperti Mallino dan Prof. Sentillana. Pada tahun 

1911, ia memperoleh gelar al-’Alimiah dari Al-Azhar, dan 

setahun kemudian melanjutkan studi di Universitas Oxford 

dalam bidang politik dan ekonomi. Namun, pada tahun 

1914, ia harus kembali ke Mesir karena pecahnya Perang 

Dunia I (Sajadi, 2022). 

Setahun setelah kembali dari Inggris, pada tahun 1915 

M (1333 H), Raziq diangkat sebagai hakim agama di Mesir. 

Jabatan ini mendorongnya untuk meneliti lebih dalam 

tentang peradilan syar’i, yang ia pandang sebagai salah satu 

pilar utama pemerintahan Islam. Menurutnya, peradilan 

adalah bagian integral dari pemerintahan, dan peradilan 

syar’i merupakan cabang penting dalam sistem pemerinta-

han Islam, yaitu khilafah. Pandangan ini membuat Raziq 

memusatkan kajiannya pada “pemerintahan dalam Islam 

atau khilafah,” yang akhirnya diselesaikannya pada tahun 

1925. Raziq memulai pendidikannya dengan mempelajari 

Al-Qur’an di sekolah desa dan melanjutkan pendidikan 

agama tradisional di Madrasah al-Qadi di Minya. Pada usia 

remaja, ia dikirim ke Kairo untuk belajar di Universitas Al-

Azhar, pusat pembelajaran Islam tertua dan paling ber-

pengaruh di dunia. Di Al-Azhar, Ali mempelajari berbagai 



 

140 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

disiplin ilmu agama, termasuk tafsir Al-Qur’an, hadis, fikih 

(yurisprudensi Islam), dan teologi. Namun, Ali merasa tidak 

puas dengan pendekatan tradisional yang diajarkan di Al-

Azhar, dan ia mulai tertarik pada pemikiran modern dan 

reformis yang sedang berkembang di Mesir pada masa itu. 

Sepulang dari Inggris, Ali ‘Abd Al-Raziq kembali ke 

Mesir dan menjabat sebagai qadi (hakim) di Mahkamah 

Syariah. Namun, karier hukumnya tidak berlangsung lama 

karena pandangan-pandangan kontroversial yang mulai ia 

sampaikan melalui tulisan-tulisannya. Pada tahun 1925, ia 

menerbitkan karyanya yang paling terkenal, Al-Islam wa 

Usul al-Hukm (Islam dan Prinsip-Prinsip Pemerintahan), 

yang segera menimbulkan kontroversi besar di kalangan 

ulama dan cendekiawan Muslim. 

Dalam bukunya ini, al-Raziq mengajukan argumen 

bahwa Islam tidak menetapkan bentuk tertentu dari sistem 

pemerintahan, termasuk khilafah, sebagai kewajiban reli-

gius. Ia berpendapat bahwa Nabi Muhammad tidak men-

dirikan negara atau sistem politik, melainkan hanya men-

jalankan misi spiritual dan moral. Menurut Ali, khilafah 

yang muncul setelah wafatnya Nabi adalah hasil dari per-

kembangan sejarah dan bukan ajaran langsung dari Islam. 

Oleh karena itu, menurutnya, umat Islam bebas untuk 

memilih sistem pemerintahan yang paling sesuai dengan 

kondisi dan kebutuhan mereka tanpa merasa terikat pada 



 

141 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

model khilafah tradisional (Al-Raziq, 1995). Pendapat al-

Raziq ini bertentangan dengan pandangan dominan pada 

masa itu, yang menganggap bahwa khilafah adalah institusi 

yang esensial bagi Islam. Karya ini dianggap oleh banyak 

ulama sebagai serangan terhadap dasar-dasar agama Islam 

dan menyebabkan Ali dikecam secara luas. Ia dihadapkan 

pada pengadilan disipliner oleh Al-Azhar, yang akhirnya 

mencabut gelar alim (ulama) yang pernah diberikan 

kepadanya. Selain itu, ia juga kehilangan jabatannya sebagai 

qadi dan mengalami pengucilan sosial dan intelektual. 

B. Gagasan Pemikiran Ali ‘Abd Al-Raziq 

Pemikiran Raziq secara geneologis dipengaruhi oleh 

faktor sosial, termasuk lingkungan dan pendidikannya, yang 

sangat berperan dalam membentuk sikap, mental, dan 

pemikirannya. Raziq dibesarkan di tengah keluarga yang 

berpendidikan dan aktif dalam politik. Menurut Agung 

Prawoto, mengutip Kamil Saf’an dalam Ali Abdul Raziq al-

Islam wa Usul al-Hukm, ayahnya, Hasan Abdurraziq, ber-

peran penting dalam gerakan reformasi agama di Mesir 

pada akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20. Pada tahun 

1907, ayahnya menjadi anggota parlemen dari Hizb al-

Ummah (Partai Rakyat), sebuah partai yang memiliki hu-

bungan dekat dengan Inggris dan dibentuk untuk melawan 

Hizb al-Wathani (Partai Nasional). Sebagai wakil rakyat, ia 

duduk di Majlis al-Nuwab pada masa pemerintahan al-



 

142 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Khadyuwi Isma’il dan kemudian di Majlis Syura, yang 

bertugas menyusun undang-undang negara selama 18 

tahun. Keluarga Raziq juga dikenal sebagai keluarga feodal 

dengan lahan pertanian yang luas dan pengaruh besar di 

Provinsi Minya, daerah Sha’id. Oleh karena itu, Ali Abdul 

Raziq berasal dari keluarga berpengaruh di Mesir, terutama 

dalam bidang politik, yang memiliki hubungan erat dengan 

kolonial Inggris (Pirmoradian & Abdipour, 2015). 

Menurut (Donohue, 2008) Pemikiran Ali ‘Abd Al-Raziq 

dipengaruhi oleh hubungan keluarganya dengan penjajah 

Inggris, mengingat relasi erat yang mereka miliki. Selain itu, 

latar belakang akademik Raziq, termasuk interaksinya 

dengan para orientalis selama studinya di Al-Azhar dan 

Universitas Oxford di Inggris, juga berperan signifikan 

dalam membentuk pandangannya. Pengaruh ini semakin 

diperkuat oleh pengakuannya dalam pendahuluan buku 

yang menjadi fokus kajiannya, di mana ia menyatakan 

bahwa rencana untuk mendalami topik ini sudah ada sejak 

pertama kali ia diangkat sebagai hakim agama pada tahun 

1915, sepulangnya dari Inggris. Pemikiran Raziq memiliki 

pengaruh yang signifikan dalam diskusi tentang hubungan 

antara Islam dan negara. Ia menjadi salah satu tokoh utama 

dalam arus pemikiran sekularistik dalam Islam, yang ber-

pendapat bahwa agama dan politik harus dipisahkan. 

Pemikirannya juga membuka jalan bagi perdebatan yang 



 

143 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

lebih luas mengenai modernitas, reformasi agama, dan 

peran negara dalam Islam. Raziq berargumen bahwa kon-

sep khilafah tidak memiliki dasar teologis yang kuat dan 

lebih merupakan konstruksi historis daripada doktrin ke-

agamaan. Ia menegaskan bahwa Islam adalah agama yang 

mengatur hubungan spiritual antara manusia dan Tuhan, 

dan oleh karena itu, urusan politik dan pemerintahan harus 

diserahkan kepada kebijaksanaan manusia. Pandangan ini 

sangat dipengaruhi oleh pemikirannya tentang modernitas 

dan gagasan bahwa umat Islam harus mampu menyesuai-

kan diri dengan perubahan zaman tanpa merasa terikat 

pada tradisi yang kaku. Bagi (Al-Raziq, 1995) kebebasan 

beragama dan berpendapat bahwa negara harus menjamin 

kebebasan ini tanpa campur tangan dalam urusan agama. Ia 

percaya bahwa negara yang modern dan maju harus di-

bangun atas dasar nilai-nilai keadilan, kesetaraan, dan 

kebebasan, yang semuanya dapat ditemukan dalam ajaran 

Islam jika dipahami dengan benar. 

Reaksi terhadap pemikiran Ali ‘Abd Al-Raziq sangat 

beragam. Di satu sisi, ia mendapatkan dukungan dari kala-

ngan intelektual dan reformis yang menginginkan peruba-

han dalam struktur sosial dan politik di dunia Islam. Mereka 

melihat pandangan Ali sebagai langkah maju menuju pem-

baruan Islam yang lebih sesuai dengan tuntutan zaman 

modern. Di sisi lain, Ali menghadapi kritik keras dari ulama 



 

144 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

tradisional dan konservatif yang melihat pandangannya 

sebagai ancaman terhadap tatanan keagamaan yang telah 

mapan (Mohamad Latief et al., 2022). 

Salah satu kritik utama terhadap Raziq adalah bahwa ia 

dianggap mengabaikan aspek sejarah dan politik dari ajaran 

Islam. Banyak ulama berpendapat bahwa Islam tidak hanya 

mengatur hubungan spiritual, tetapi juga memiliki dimensi 

sosial dan politik yang penting, termasuk konsep khilafah. 

Mereka menuduh Raziq sebagai seorang yang terpengaruh 

oleh pemikiran Barat dan sekularisme, serta berusaha 

melemahkan fondasi Islam. Namun, meskipun menghadapi 

tekanan besar, Ali ‘Abd Al-Raziq tetap teguh pada pen-

diriannya. Ia terus menulis dan berbicara tentang penting-

nya reformasi dalam Islam dan perlunya memisahkan 

agama dari urusan politik. Pandangannya tetap kontro-

versial hingga saat ini, tetapi ia diakui sebagai salah satu 

pemikir berpengaruh dalam sejarah pemikiran politik Islam 

(Sajadi, 2022). 

C. Pandangan Ali Abdul Raziq tentang Khilafah 

Sebelum mengkaji lebih dalam pemikiran Raziq, 

penting untuk menjelaskan peta pemikiran politik Islam 

untuk menentukan posisinya. Raziq diidentifikasi sebagai 

penganut paradigma sekularistik dalam hubungan Islam 

dengan politik. Oleh karena itu, perlu dipahami posisi Raziq 

dalam konteks peta pemikiran politik Islam. Universalitas 



 

145 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Islam melahirkan pemikir di berbagai disiplin ilmu dan 

menghasilkan berbagai pola pemikiran, dari liberal hingga 

fundamental. Keberagaman ini dipengaruhi oleh upaya 

untuk memahami dan menerapkan hukum agama dalam 

hubungan manusia dengan Tuhan serta dalam aspek sosial, 

politik, dan ekonomi. 

Kedua, upaya ini juga bertujuan mencari solusi untuk 

persoalan kemasyarakatan yang tidak ada pada masa 

Rasulullah Saw. dan para sahabat, serta memperbaiki 

perilaku tertentu sesuai ajaran Islam. Ketiga, upaya ini 

menyelaraskan prinsip-prinsip Islam dengan pemikiran 

asing yang mempengaruhi umat. Keempat, ia bertujuan 

untuk mempertahankan akidah Islam dari kepercayaan lain 

dan menjelaskan akidah Islam yang sebenarnya. Kelima, 

tujuan ini adalah menjaga prinsip-prinsip Islam agar tetap 

utuh sebagaimana ajaran Rasulullah Saw. dan diterapkan 

oleh umat Islam hingga akhir zaman. 

Kalangan liberal cenderung menginginkan interpretasi 

teks agama yang luas tanpa batasan, dengan keyakinan 

bahwa pembatasan pemahaman akan membuat umat Islam 

tertinggal. Mereka sering terpengaruh oleh kebaratan dan 

menghindari tradisi ketimuran yang dianggap tradisional 

(Azyumadi Azra, 1996). Dalam politik, mereka cenderung 

sekuler, memisahkan agama dari politik. Sebaliknya, pemi-

kiran Islam fundamental menekankan pemahaman tekstual 



 

146 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

terhadap doktrin agama. Mereka berpendapat bahwa 

pemahaman bebas tanpa batasan dapat mengakibatkan 

penyimpangan dalam doktrin normatif. Pemikir funda-

mental lebih menghargai keilmuan klasik dari dunia Arab 

dan sering menolak pengetahuan Barat tanpa penelitian 

mendalam. Dalam politik, mereka mengintegrasikan agama 

dan negara (din wa dawlah). 

Kedua aliran pemikiran Islam, liberal dan fundamental, 

tampaknya saling bertentangan dan sulit menemukan titik 

temu, meskipun keduanya berasal dari sumber yang sama, 

yaitu Islam. Sebagai upaya penyeimbang, muncul model 

pemikiran Islam moderat, yang disebut oleh (Shihab, 2020) 

sebagai “Islam jalan tengah.” Kelompok pemikir moderat ini 

dianggap sebagai respons logis terhadap dinamika politik 

pemikiran yang ada, dan menawarkan perspektif yang 

berbeda. Pemikiran Islam moderat berusaha menengahi 

kebebasan berpikir ala liberal dan romantisme pemahaman 

klasik ala fundamental, dengan mengadopsi nilai-nilai dari 

kedua aliran tersebut untuk menghasilkan sudut pandang 

baru dalam memahami Islam. 

Berdasarkan tiga model pemikiran Islam, Raziq dikenal 

dengan pemikiran Islam Liberal. Argumentasi pemikiran-

nya, terutama terkait hubungan antara agama dan negara, 

serta khilafah, mendukung identifikasi ini. Raziq mengaju-

kan pertanyaan penting dalam kritiknya terhadap khilafah: 



 

147 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

(1) Apakah khilafah diperlukan? (2) Adakah sistem peme-

rintahan Islami? (3) Dari mana sumber legitimasi kekuasa-

an, dari Tuhan atau rakyat? Pertanyaan-pertanyaan ini 

muncul dalam konteks sosial dan politik saat itu, di mana 

kekhalifahan Islam, terutama di Eropa Timur, mengalami 

kemunduran, menyebabkan ketegangan di kalangan aktivis 

politik Islam. Di Turki, ketegangan ini berujung pada pem-

bubaran kekhalifahan Ottoman pada tahun 1923/1924 oleh 

pemerintah Turki di bawah Kemal Ataturk. Abdel Wahab el-

Affendi menyatakan bahwa pembubaran khilafah disebab-

kan oleh pandangan bahwa lembaga keulamaan pada masa 

itu hanya melayani kepentingan sultan/khalifah, berfungsi 

sebagai justifikasi penguasa tanpa memperhatikan kelema-

han yang ada (M. Mulia, 2011). 

Seiring dengan melemahnya sistem khilafah, yang 

sebagian disebabkan oleh kepentingan pribadi penguasa, 

Raziq mengembangkan argumennya mengenai kekuasaan. 

Ia berpendapat bahwa meskipun masyarakat memerlukan 

kekuasaan politik, bentuk kekuasaan tersebut tidak harus 

mengikuti format tertentu. Tesis Raziq adalah sebagai 

berikut: (1) Nabi Muhammad tidak mendirikan negara, dan 

otoritasnya murni bersifat spiritual; (2) Islam tidak mene-

tapkan sistem pemerintahan yang definitif, sehingga umat 

Islam bebas memilih bentuk pemerintahan yang dianggap 

sesuai; (3) Tipe pemerintahan yang muncul setelah 



 

148 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

wafatnya Nabi tidak memiliki dasar dalam doktrin Islam; 

istilah khilafah digunakan untuk memberi legitimasi 

religius pada sistem yang diadopsi; (4) Sistem ini sering kali 

menjadi sumber masalah dalam dunia Islam karena diguna-

kan untuk melegitimasi tirani dan menyebabkan dekadensi 

umat Islam (Raziq, 1991). 

Pertanyaan-pertanyaan Raziq mengarah pada justifi-

kasi bahwa khilafah tidak memiliki dasar yang kuat dalam 

Al-Qur’an, hadits, dan ijma. Ia menolak penegakan khilafah, 

berpendapat bahwa masalah kenegaraan seharusnya di-

serahkan kepada akal dan pengalaman manusia. Ini ber-

beda dengan pandangan ulama yang menganggap bahwa 

kedudukan dan otoritas khalifah setara dengan Nabi 

Muhammad SAW dan menilai pendirian khilafah sebagai 

kewajiban berdasarkan ijma. Raziq menggugat klaim-klaim 

tersebut dalam bukunya dengan mendefinisikan khilafah 

secara bahasa dan istilah, serta mengulas pendapat ulama 

tentang khilafah dan kedudukan khalifah (Yusuf, 2017). 

Menurut Raziq, secara etimologis, khilafah berasal dari 

kata takhallafa, yang berarti menggantikan atau mengikuti 

di belakang orang lain. Khalifah adalah pengganti seseorang 

yang telah meninggal atau tidak dapat menjalankan tugas. 

Istilah khalifah dalam bentuk jamak adalah khulafa, dan 

merujuk pada kekuasaan tertinggi atau terbesar. Menurut 

istilah, kata “khilafah” dalam pandangan Raziq memiliki 



 

149 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

padanan dengan imamah, yaitu kepemimpinan menyeluruh 

dalam urusan agama dan dunia sebagai pengganti 

Rasulullah SAW. Para ulama umumnya melihat khalifah 

sebagai pengganti Rasulullah SAW yang bertugas mengelola 

masalah keagamaan dan menyampaikan ajaran Allah SWT 

kepada umat. Khalifah dipilih untuk memelihara pelaksana-

an ajaran agama dan urusan politik duniawi. Sebutan imam 

mencerminkan posisi yang harus diikuti, mirip dengan 

imam shalat, sementara khalifah menunjukkan posisi se-

bagai pengganti Rasulullah SAW (Khalif al-Rasulullah) dan 

kemudian berkembang menjadi Khalifatullah. Terhadap 

istilah Khalifatullah, terdapat perbedaan pendapat di 

kalangan ulama; sebagian menerima, sementara yang lain 

menolaknya, seperti Abu Bakar yang mengatakan: “Saya 

bukan Khalifatullah, tetapi Khalifah al-Rasulullah SAW” 

(Bara et al., 2022). 

Menurut (Siregar, 2018), Raziq tidak banyak menyum-

bang pemikiran konkrit tentang khilafah, melainkan lebih 

banyak mengutip pendapat ulama sebelumnya dan mendes-

kripsikan khilafah dalam konteks wacana pemikiran politik 

Islam. Raziq kemudian menyimpulkan dan menjustifikasi 

pendapat-pendapat tersebut. Penulis berpendapat bahwa 

pandangan Harir Muzakki tepat. Dalam al-Islâm wa Ushûl 

al-Hukm, Raziq sering merujuk pada ulama seperti al-

Baidawi dan Ibnu Khaldun. Al-Baidawi (w. 791 H) 



 

150 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

menyatakan bahwa kata khilafah adalah sinonim dari 

imamah, yang berarti penggantian fungsi Rasulullah SAW 

untuk menjalankan undang-undang syariat dan melestari-

kan ajaran agama. Sementara itu, Ibnu Khaldun (1332-

1406) mendefinisikan khilafah sebagai tanggung jawab 

umum sejalan dengan tujuan syariat, yaitu menciptakan 

kemaslahatan ukhrawi dan memastikan bahwa persoalan 

dunia harus mengikuti prinsip akhirat sesuai syariat (Al-

Raziq, 1995). 

Meskipun mengutip pendapat al-Baidawi dan Ibnu 

Khaldun, (Al-Raziq, 1995) berpendapat bahwa khilafah 

bukanlah institusi yang berasal dari Islam dan menolak 

bahwa mendirikan khilafah merupakan kewajiban agama. 

Ia berargumen bahwa tidak ada dasar kuat untuk men-

dukung kewajiban mendirikan khilafah. Raziq menilai 

bahwa argumen yang menyatakan khilafah sebagai ke-

wajiban agama berdasar pada dua poin: pertama, ijma’ 

sahabat dan tabi’in yang menyetujui pengangkatan Abu 

Bakar as-Shiddiq setelah wafatnya Rasulullah SAW, dan 

kedua, pengangkatan khalifah dianggap perlu untuk 

menegakkan syi’ar agama dan kemaslahatan rakyat, 

termasuk amar ma’ruf nahi munkar. Raziq mengkritik 

alasan-alasan kewajiban khilafah beberapa argumen utama. 

Ia berpendapat bahwa tidak ada dasar kuat dalam Al-

Qur’an atau hadits yang mewajibkan pembentukan khilafah. 



 

151 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Menurutnya, ayat-ayat seperti Q.S. an-Nisa: 59 tidak mem-

buktikan kewajiban khilafah, karena “Ulil Amri” merujuk 

pada berbagai pemimpin dalam masyarakat, bukan khilafah 

sebagai sistem pemerintahan. Raziq juga mengutip 

Zamakhsyari yang menyatakan bahwa ayat tersebut hanya 

mengharuskan adanya pemimpin sebagai rujukan, bukan 

khilafah. 

Raziq menerima ijma’ sebagai dalil syar’i, namun 

menolak klaim bahwa ijma’ mengharuskan khilafah. Ia 

berpendapat bahwa tindakan para khalifah lebih bersifat 

politik ketimbang kepentingan agama dan mengkritik klaim 

ijma’ dengan menunjukkan adanya perbedaan pendapat di 

kalangan umat Islam, seperti kaum Khawarij dan 

Mu’tazilah. Selain itu, Raziq menolak argumen logika yang 

menyatakan bahwa khilafah diperlukan untuk kemaslaha-

tan umat. Ia berpendapat bahwa sistem pemerintahan, 

termasuk khilafah, tidak diwajibkan oleh agama dan se-

harusnya ditentukan berdasarkan akal dan pengalaman, 

bukan klaim agama (Khatab, 2002). 

Sejumlah pemikir dan sarjana, baik dari kalangan Islam 

maupun Barat, telah menulis tentang pemikiran Raziq 

dengan berbagai sikap. Beberapa menolak keras tesis-

tesisnya, beberapa mendukung, sementara yang lain hanya 

mendeskripsikan tanpa mengambil posisi jelas. Dhiya’ al-

Din al-Rais, dalam bukunya al-Islam wa al-Khilafah fi al-Asr 



 

152 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

al-Hadith: Naqd Kitab Islam wa Usul al-Hukm, secara tegas 

menolak pandangan sekuler Raziq, mengkritik penggunaan 

istilah khilafah oleh Raziq yang dianggap tidak sesuai 

dengan akar kata yang benar, dan membantah beberapa 

referensi yang dikutip Raziq, seperti Thomas Hobbes dan 

Locke. 

Sebaliknya, (Jebari, 2018) dalam Arabic thought beyond 

the liberal age mengklasifikasikan Raziq sebagai pemikir 

Arab liberal yang berusaha mencari format baru dalam 

ajaran dan praktik Islam melalui telaah kritis. Hourani men-

deskripsikan ide-ide Raziq secara historis untuk memahami 

maksud sebenarnya dan memilih untuk tetap netral dalam 

mendukung atau menolak tesis-tesis tersebut. 

Muhammad Imarah, seorang murid Raziq, mendekati 

pemikiran gurunya dengan pendekatan historis dalam l-

Islam wa Sulthan al-Diniyah. Meskipun kritis terhadap 

Raziq, Imarah tetap melanjutkan pemikiran Raziq tentang 

konsep kenegaraan dan menyimpulkan bahwa masalah 

negara Islam merupakan masalah ijtihadi yang dapat 

diperdebatkan. Namun, ia juga mengkritik Raziq, terutama 

dalam hal khilafah dan pemerintahan, menilai bahwa 

gambaran dalam karya Raziq tidak sesuai dengan semangat 

Islam, seperti yang ditunjukkan dalam bukunya Al-Islam Wa 

Ushul al-Hukm Li Ali Abd. al-Raziq. Sementara itu, (Binder, 

1999) dalam Islamic Liberalism: A Critique of Development 



 

153 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Ideologies menilai pemikiran liberal Raziq sebagai alternatif 

yang ditolak, karena mencoba menggugat khilafah yang 

telah diterima secara historis dan konsensus ulama. 

D. Agama dan Negara 

Agama dan negara memiliki hakikat yang berbeda; 

agama merupakan kabar gembira dan peringatan, sedang-

kan negara adalah kekuatan pemaksa. Agama diwakili oleh 

khatib, juru dakwah, dan ulama, sementara negara memiliki 

birokrasi, pengadilan, dan militer. Agama mempengaruhi 

sejarah melalui kesadaran bersama, sedangkan negara 

melalui keputusan dan kekuasaan. Agama adalah kekuatan 

internal, sedangkan negara adalah kekuatan eksternal 

(Dahlan, 2014). Setelah kritik dari dewan ulama dan peng-

usirannya dari al-Azhar, Raziq tetap berpendapat bahwa 

khilafah bukanlah sistem negara yang disyariatkan dalam 

Islam, karena Rasulullah tidak mendirikan pemerintahan 

atau negara. Menurut Raziq, politik adalah urusan duniawi 

yang terpisah dari agama, mencerminkan sekularisme 

objektif yang muncul dari gerakan Humanisme zaman 

Renaisans (Putra, 2020). 

Menurut al-Raziq, meskipun pada masa Nabi 

Muhammad terdapat sistem pemerintahan sederhana, hal 

itu tidak berarti Nabi mendirikan negara sebagaimana 

dimaksud dalam ilmu politik. Nabi melaksanakan tugas-

tugas pemerintahan seperti distribusi zakat, jizyah, dan 



 

154 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

ghanimah, serta mendelegasikan tugas kepada para 

sahabat, menunjukkan bahwa beliau juga merupakan 

pemimpin politik. Namun, al-Raziq mempertanyakan 

apakah Nabi berperan sebagai raja, apakah Islam menuntut 

pendirian negara Islam, dan apakah peran kenabian 

meliputi kepemimpinan negara. Menurut al-Raziq, risalah 

dan kekuasaan politik adalah dua hal yang terpisah; risalah 

berdiri sendiri dan tidak berkaitan dengan status sebagai 

raja. Nabi, menurut al-Raziq, hanya menjalankan misi 

kenabian yang bersifat spiritual, bukan kekuasaan politik. 

Dengan demikian, pemerintahan Nabi adalah bagian dari 

ajaran Islam, namun tidak sama dengan kepemimpinan 

negara dalam pengertian politik (Putra, 2019). 

Namun, pandangan al-Raziq yang menganggap Nabi 

Muhammad hanya sebagai pembawa risalah cenderung 

berat sebelah. Al-Raziq tidak mengkaji secara menyeluruh 

peran penting Nabi dalam membentuk perjanjian politik, 

seperti Piagam Madinah, yang menunjukkan bahwa Nabi 

tidak hanya sebagai pemimpin agama, tetapi juga sebagai 

pemimpin politik yang menjalankan kekuasaan berdasar-

kan wahyu. Peperangan yang terjadi di masa Nabi juga 

menunjukkan penggunaan kekuasaan yang bersifat me-

maksa untuk melindungi komunitas Muslim yang baru ter-

bentuk. John L. Esposito menganalisis bahwa ikatan masya-

rakat di masa Nabi tidak bersifat politik, melainkan berbasis 



 

155 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kesamaan keyakinan agama (Esposito, 2007). Kekuasaan 

politik bersifat sementara, sedangkan kenabian adalah 

tugas yang diberikan oleh Allah dan berakhir dengan wafat-

nya Nabi. Setelah kematian Nabi, kekuasaan politik menjadi 

sementara dan berbeda dari kekuasaan kenabian. 

Al-Raziq menunjukkan komitmen liberalisme politik 

dengan menganggap bahwa bentuk negara bisa bervariasi 

baik konstitusional maupun absolut, republik maupun 

monarki dan bahwa khilafah rentan terhadap korupsi. Ia 

percaya bahwa negara harus fleksibel dan sesuai dengan 

kondisi umat, selama tidak bertentangan dengan ajaran 

Islam (Sajadi, 2022). Oleh karena itu, tindakan Ataturk yang 

menghapus khilafah di Turki dianggapnya tidak bertentang-

an dengan Islam. Al-Raziq konsisten pada ide sekularisasi 

negara, dimana kewenangan politik harus ada terlepas dari 

agama atau keyakinan penguasa.  

E. Membangun Kesadaran Politik dalam Islam 

Banyak pemikir Islam kontemporer, seperti Aziz al-

Azmeh, Mohammad Abid al-Jabiri, dan Burhan Ghalioun, 

berpendapat bahwa karya al-Raziq kini dianggap tidak lagi 

relevan karena konteks historis dan situasi pada masa 

kelahirannya. Namun, penulis berargumen bahwa karya al-

Raziq masih relevan, terutama dalam cara dia menangani 

isu-isu fundamental. Karya al-Raziq memberikan titik tolak 

untuk menata kembali kesadaran keagamaan dan sejarah 



 

156 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kaum Muslim dengan mengatasi tiga masalah utama: pe-

misahan antara keyakinan agama dan proses historis, pemi-

sahan antara wacana agama dan politik, serta penggunaan 

instrumen baru untuk menerapkan ajaran agama (Martanti, 

2019). 

Menurut (Raziq, 1991), banyak Muslim, terutama dari 

kalangan Sunni, menganggap khilafah rasyidah sebagai 

kelanjutan alami dari kenabian, mencampuradukkan kedua 

periode ini dan menjadikannya rujukan masa keemasan 

Islam. Muhammad Imarah, sebaliknya, menolak pemisahan 

antara Islam dan khilafah yang diusulkan al-Raziq, ber-

pendapat bahwa khilafah adalah bagian tak terpisahkan 

dari ajaran Islam yang suci. Al-Raziq berpendapat bahwa 

transisi utama terletak pada pemisahan antara masa 

kenabian dan periode setelahnya, bukan pada khilafah 

Umayyah yang mempengaruhi kesadaran keagamaan umat 

Islam. Meskipun Abu Bakar, Umar, Usman, dan Ali berperan 

penting dalam membela agama dan menyukseskan dakwah, 

tindakan mereka setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW 

bersifat duniawi dan tidak menjadikan khilafah sebagai 

dasar agama (Khatab, 2002). 

Kesadaran Islam telah dipengaruhi oleh peristiwa-

peristiwa sejarah setelah wafatnya Nabi, seperti persete-

ruan antara Ali dan Muawiyah, yang telah menciptakan 

kontras antara kenyataan dan idealisme dalam pandangan 



 

157 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kaum Muslim, baik Syi’ah maupun Sunni. Peristiwa-peris-

tiwa ini seringkali mendapatkan perhatian yang berlebihan 

dalam kesadaran keagamaan. Al-Raziq menekankan perlu-

nya memisahkan keyakinan inti bahwa Muhammad adalah 

nabi terakhir dan bahwa agama telah sempurna pada saat 

beliau wafat dari evolusi historis dan peristiwa yang terjadi 

setelahnya, yang tidak memiliki status suci (N. Hidayati, 

2023). 

Poros kedua membahas perbedaan antara prinsip-

prinsip agama dan moral dengan lembaga dan praktik 

pemerintahan. Al-Raziq berpendapat bahwa Islam tidak 

menyediakan model pemerintahan yang baku atau 

konstitusi secara formal. Ada dua tingkat wacana: yang satu 

berkaitan dengan prinsip umum yang dapat memengaruhi 

konstitusi, sedangkan yang lain berkaitan dengan praktik 

dan struktur kekuasaan. Al-Raziq melihat khilafah sebagai 

gabungan berbagai sistem, dari kesukuan awal hingga 

model kekaisaran, yang berkembang sesuai kebutuhan 

manusia dan bukan sebagai lembaga suci, melainkan 

bersifat profane. 

Pada poros ketiga, al-Raziq menekankan bahwa tidak 

ada larangan bagi umat Muslim untuk mengadopsi metode 

atau alat dari bangsa lain yang terbukti efektif dalam men-

capai tujuan sesuai dengan nilai agama dan rasionalitas. 

Modernitas, menurutnya, tidak hanya memperkenalkan alat 



 

158 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

teknik baru tetapi juga memungkinkan penataan sosial 

yang lebih baik, mendukung rasionalisme dalam hubungan 

manusia dengan alam dan antar manusia, serta melahirkan 

negara hukum dengan sistem yang mendorong kreativitas 

individu dan masyarakat sipil. 

Ali Abd al-Raziq menegaskan perlunya penataan 

kembali dasar persoalan dan mengatasi ambiguitas yang 

masih mempengaruhi kesadaran umat Islam, terutama 

terkait dengan konflik historis seperti perseteruan antara 

Ali dan Muawiyah. Usaha ini berlanjut hingga kini dengan 

banyak sejarawan dan pemikir Islam yang berjuang untuk 

memperbarui kesadaran Islam dan membebaskan dari 

pandangan tradisional. Dengan demikian, Islam dapat ber-

kembang dan menemukan keseimbangan di luar struktur-

struktur membatasi kesadaran kolektif (Haddade, 2016). 

Kesimpulan  

Kajian terhadap pemikiran Raziq memberikan per-

spektif baru mengenai konsep khilafah dalam Islam. 

Sebagai seorang pemikir sekuler, Raziq memisahkan agama 

dari politik, sehingga pandangannya dianggap sebagai 

terobosan terhadap tradisi pemikiran politik Islam yang 

mapan. Ia dianggap sebagai pengkritik utama terhadap 

legitimasi khilafah yang selama berabad-abad diterima oleh 

umat Islam dan ulama. Raziq berargumen bahwa khilafah 

tidak memiliki dasar dalam Al-Qur’an, Sunnah, atau Ijma’, 



 

159 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan mengklaim bahwa Islam tidak mengatur jenis atau 

bentuk pemerintahan, melainkan hal tersebut harus di-

serahkan pada keputusan umat berdasarkan rasionalitas 

dan pengalaman mereka. Pandangan Raziq, yang menolak 

tatanan lama dan mengusulkan pendekatan berbasis rasio-

nalitas terhadap pemerintahan, memberikan kontribusi 

signifikan dalam wacana politik Islam. Pendekatannya 

membantu memperluas pemahaman tentang bagaimana 

konsep-konsep politik dalam Islam dapat dipertimbangkan 

dan diterapkan dalam konteks modern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

160 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

161 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

BAB VII 
PEMIKIRAN FATIMA MERNISSI 

Pendahuluan 

Fatima Mernissi adalah salah satu pemikir feminis 

Muslim yang paling berpengaruh pada abad ke-20. 

Pemikirannya menantang narasi tradisional tentang peran 

perempuan dalam Islam dan membuka jalan bagi diskusi-

diskusi kritis mengenai gender dalam konteks keagamaan 

dan sosial. Mernissi tidak hanya dikenal sebagai seorang 

akademisi, tetapi juga sebagai aktivis yang berusaha untuk 

mengubah persepsi dan kebijakan yang berkaitan dengan 

hak-hak perempuan di dunia Muslim. Dalam karya-

karyanya, ia menggabungkan analisis teoretis dengan peng-

alaman sosial, memberikan wawasan yang mendalam 

tentang bagaimana norma-norma patriarki telah mengakar 

dalam tradisi keagamaan dan bagaimana interpretasi ulang 

terhadap teks-teks agama dapat berkontribusi pada pem-

bebasan Perempuan (Anwar, 2021). Pemikiran Mernissi 

merupakan refleksi dari upaya untuk menyeimbangkan 



 

162 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

antara identitas sebagai seorang Muslim dengan tuntutan 

kesetaraan gender, sebuah tantangan yang relevan dan 

signifikan dalam diskursus kontemporer mengenai Islam 

dan modernitas. 

Diskursus mengenai kesetaraan gender merupakan 

topik yang tidak pernah habis dibahas, terutama dalam 

masyarakat yang masih kuat menganut sistem patriarki. 

Kesetaraan gender adalah tujuan yang harus diperjuangkan 

seluruh umat manusia untuk menghindari ketidakadilan, 

terutama antara perempuan dan laki-laki. Meskipun kedua 

gender dapat mengalami ketidakadilan, perempuan lebih 

sering menjadi korban dalam berbagai konteks sosial. 

Seiring perkembangan masyarakat, isu hak-hak perempuan 

terus menjadi fokus perhatian, baik dalam konteks historis 

maupun kontemporer, termasuk dalam pemikiran Islam 

liberal juga menyoroti demokrasi, hak-hak non-Muslim, dan 

kebebasan berpendapat. Penting untuk memahami keseta-

raan antara pria dan wanita dalam kemanusiaan, meskipun 

peran mereka mungkin berbeda (Saumantri, 2022). 

Menurut (Schenk & Hasbullah, 2022) Menjelang 

datangnya Islam, kondisi perempuan di masyarakat Arab 

sangat memprihatinkan. Pada masa jahiliyah, perempuan 

dipaksa untuk tunduk sepenuhnya kepada kepala suku atau 

suaminya dan sering diperlakukan sebagai barang yang bisa 

dikontrol, dijual, atau diwariskan. Salah satu tradisi yang 



 

163 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

paling kejam adalah mengubur bayi perempuan hidup-

hidup karena dianggap sebagai beban dan mudah menjadi 

korban musuh. Terdapat pula tiga bentuk pernikahan yang 

sangat merendahkan martabat perempuan. Pertama, dalam 

nikah al-dayzan, seorang anak laki-laki tertua berhak 

menikahi ibunya jika ayahnya meninggal, hanya dengan 

melemparkan kain sebagai tanda warisan. Kedua, zawj al-

balad, di mana dua pria bertukar istri tanpa perlu mahar. 

Ketiga, zawj al-istibda, di mana suami memaksa istrinya 

tidur dengan pria lain hingga hamil, kemudian memaksa 

istri kembali setelah hamil, dengan harapan mendapatkan 

keturunan unggul. Sebelum kedatangan Islam, perempuan 

tidak memiliki hak-hak yang diakui secara hukum dan di-

perlakukan dengan cara yang tidak adil dalam masyarakat. 

Hingga kini, perempuan masih sering diposisikan 

sebagai warga kelas dua dan dianggap tidak sejajar dengan 

laki-laki, yang tercermin dalam aturan, kebiasaan, budaya, 

dan interpretasi agama yang membatasi hak-hak perem-

puan. Dalam beberapa komunitas Islam, misalnya, terdapat 

pandangan bahwa suara perempuan adalah aurat, yang 

menghalangi mereka untuk berpartisipasi di ranah publik. 

Hak perempuan untuk berkembang, beraktivitas di luar 

rumah, dan mengaktualisasikan diri sering kali dibatasi 

peran domestik yang dibebankan kepada mereka. Pembata-

san ini juga diwujudkan dalam simbol-simbol seperti ke-



 

164 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

wajiban memakai purdah, yang memisahkan perempuan 

dari dunia luar (Suhada, 2021). Akibatnya, peran perem-

puan dalam masyarakat masih jauh dari setara dengan laki-

laki, dan masalah ini terus mempengaruhi semua lapisan 

masyarakat. Ketika membahas isu kesetaraan gender, 

pertanyaan utama yang muncul adalah tentang akar per-

masalahan dalam diskursus gender yang diusung oleh para 

feminis Muslim dari perspektif Islam. Tidak bisa dipungkiri 

bahwa keluarga dan lingkungan sangat memengaruhi pan-

dangan hidup, termasuk para tokoh feminis dalam mem-

perjuangkan hak-hak perempuan, yang dipengaruhi faktor 

alamiah (nature) dan pengasuhan (nurture).  

Seseorang yang tumbuh di lingkungan dengan dis-

kriminasi yang timpang antara kebebasan perempuan dan 

laki-laki cenderung akan mempertanyakan ketidakadilan 

tersebut dan, seperti Fatima Mernissi, melawan norma-

norma masyarakat yang tidak adil. Mernissi, yang dibesar-

kan di lingkungan harem dengan dua kultur keluarga yang 

berbedakeluarga ayahnya di kota Fez dengan harem yang 

dikelilingi dinding tinggi dan keluarga ibunya di pedesaan 

dengan harem yang dikelilingi kebun luasmendapatkan 

pemahaman mendalam tentang ketidakadilan gender. 

Pengalamannya ini membawanya untuk mengkritisi pemi-

sahan peran gender yang membatasi laki-laki di sektor 

publik dan perempuan di ranah domestik. Mernissi mene-



 

165 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

gaskan pentingnya mengkaji kembali penafsiran-penafsiran 

agama berdasarkan konteks historisnya, serta memperlaku-

kan perempuan sebagai mitra sejajar dalam perjuangan 

(Zakariya, 2017). 

A. Biografi Fatima Mernissi 

Fatima Mernissi, seorang feminis Muslim Arab yang 

lahir di Fez, Maroko pada tahun 1940, adalah salah satu 

perempuan Maroko pertama mendapatkan Pendidikan 

Tinggi. Mernissi tumbuh dalam lingkungan harem dengan 

dua budaya keluarga yang berbeda: keluarga ayah-nya di 

kota Fez, di mana harem dibatasi oleh dinding tinggi, dan 

keluarga ibunya di pedesaan, di mana harem berbentuk 

rumah yang dikelilingi kebun luas. Pengalamannya di 

rumah neneknya memberikan wawasan penting tentang 

kesetaraan, keterkungkungan dalam harem, dan kaitan 

antara kekalahan politik umat Muslim dengan penindasan 

terhadap perempuan. Masa kecil Mernissi banyak dihabis-

kan di dalam harem, sebuah ruang tertutup yang ditujukan 

untuk perempuan dalam keluarga besar. Harem ini, dengan 

segala aturan dan pembatasan yang melekat padanya, 

menjadi laboratorium sosial pertama bagi Mernissi di mana 

ia mulai mempertanyakan peran gender dan ketidaksetara-

an (E. Setiawan, 2019). Meskipun Fatima Mernissi lahir 

dalam lingkungan harem, ia beruntung masih bisa meng-

akses pendidikan, berbeda dengan perempuan senior di 



 

166 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

harem tidak mendapatkan kesempatan serupa. Mernissi 

lahir pada masa ketika Maroko dikuasai oleh kaum nasio-

nalis yang berusaha memperjuangkan pendidikan setara 

bagi laki-laki dan perempuan serta berkomitmen meng-

hapuskan poligami dan meningkatkan status perempuan. 

Terinspirasi oleh gagasan Muhammad Abduh, para reformis 

Maroko memulai gerakan pendidikan di Kota-Kota seperti 

Fez, Rabat, dan Sale, mendirikan sekolah-sekolah yang 

mengajarkan tata bahasa Arab, etika, logika, sejarah Islam, 

dan aritmatika, meskipun ilmu pengetahuan modern belum 

diajarkan. 

Pada awal pemikirannya, Fatima Mernissi banyak 

dipengaruhi oleh neneknya, Yasmina, yang digambarkannya 

sebagai sosok kritis dan puitis. Neneknya sering bercerita 

tentang Madinah dan Nabi Muhammad SAW, menekankan 

bagaimana persamaan dihargai pada masa itu. Kisah-kisah 

ini membuat Mernissi terobsesi dengan konsep Islam di 

Madinah. Neneknya berbeda dari kebanyakan wanita 

Maroko pada masanya, karena ia sangat peduli terhadap 

perlakuan yang diterima perempuan dari laki-laki dalam 

kehidupan sehari-hari. Neneknya inilah yang pertama kali 

menyadarkan Mernissi akan ketidakadilan yang dialami 

perempuan, dan pengaruh inilah yang kemudian mengarah-

kan fokus kajian Mernissi pada isu-isu perempuan. 

Lingkungan keluarga Mernissi terbelah antara dua kultur 



 

167 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

yang berbeda. Di satu sisi, keluarga ayahnya tinggal di 

sebuah rumah tradisional di kota Fez, dikelilingi oleh 

dinding tinggi yang menjaga privasi perempuan dari dunia 

luar. Di sisi lain, keluarga ibunya tinggal di sebuah rumah 

pedesaan yang lebih terbuka dan dekat dengan alam. Di 

rumah nenek dari pihak ibu, Lalla Yasmina, Mernissi 

merasakan kebebasan yang berbeda, di mana perempuan 

diperlakukan dengan lebih setara dan lebih berperan dalam 

kehidupan sosial dan ekonomi keluarga. Mernissi mengecap 

pendidikan formal pada saat yang jarang bagi perempuan 

Muslim pada masanya. Setelah menyelesaikan pendidikan 

dasarnya di sekolah-sekolah lokal, Mernissi melanjutkan 

studinya di Lycée de Filles di Rabat, Maroko. Ia kemudian 

melanjutkan pendidikan tingginya di Sorbonne, Paris, dan 

meraih gelar sarjana di bidang ilmu politik. Tidak puas 

dengan sekadar memahami teori politik Barat, Mernissi 

melanjutkan pendidikannya ke Amerika Serikat dan men-

dapatkan gelar doktor Universitas Brandeis, Massachusetts, 

di bidang sosiologi (A. Hidayati et al., 2022). 

Saat remaja, Fatima Mernissi merasakan penurunan 

minat terhadap Al-Qur’an, namun pengenalannya dengan 

sunnah di sekolah menengah membuka hatinya. Salah satu 

momen penting terjadi ketika gurunya mengajarkan hadis 

dari kitab Al-Bukhari yang menyatakan bahwa “anjing, 

keledai, dan wanita dapat membatalkan shalat seseorang 



 

168 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

jika melintas di depannya.” Pernyataan ini membuat 

Mernissi terguncang dan merasa sangat bingung, bertanya-

tanya bagaimana mungkin Rasulullah SAW mengucapkan 

sesuatu yang begitu melukai perasaannya, terutama karena 

tidak sesuai dengan gambaran kehidupan Nabi Muhammad 

yang ia kenal. Kegelisahan ini semakin mendalam saat 

dewasa, ketika Mernissi bertanya kepada seorang pedagang 

sayur apakah perempuan bisa menjadi pemimpin kaum 

Muslim, dan pedagang itu dengan kaget menjawab, 

“Na’udzu billah min dzalik.” Tak lama setelah itu, seorang 

guru belum dikenalnya juga menegaskan bahwa “suatu 

kaum yang menyerahkan urusannya kepada perempuan 

tidak akan memperoleh kemakmuran.” Mernissi merasa 

terdiam, kalah, dan marah, menyadari bahwa dalam sejarah 

Islam, hadis bukanlah sesuatu bisa diabaikan begitu saja. 

Pengalaman-pengalaman ini mendorong Mernissi 

untuk lebih mendalami studi tentang hadis dan meng-

umpulkan informasi yang relevan. Meskipun ia dikenal 

sebagai pemikir yang kritis terhadap masalah perempuan, 

Mernissi mencoba untuk menghubungkan ajaran suci Al-

Qur’an dan hadis dengan harapan menemukan kebebasan 

dan perbaikan posisi perempuan dalam Islam. Namun, ia 

juga menyadari bahwa tradisi dan sejarah telah meng-

halangi potensi ini, dengan agama yang sering digunakan 

untuk menekan perempuan. Bagi Mernissi, masalah bukan 



 

169 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

terletak pada teks agama itu sendiri, melainkan pada 

penafsirannya yang cenderung patriarkal dan merugikan 

perempuan. Pemikiran Fatima Mernissi sangat dipengaruhi 

oleh latar belakang sosiologis dan pandangan kritisnya 

terhadap masyarakat patriarkal. Ia percaya bahwa banyak 

masalah yang dihadapi oleh perempuan Muslim bukanlah 

akibat dari Islam itu sendiri, melainkan dari interpretasi 

yang salah dan budaya patriarki yang sudah mengakar. 

Mernissi berpendapat bahwa untuk mencapai kesetaraan 

gender dalam masyarakat Muslim, diperlukan revisi ter-

hadap interpretasi teks-teks keagamaan dan reformasi 

sosial yang menyeluruh (Ichwayudi & Alfani, 2024). 

Selain itu, Mernissi juga dikenal karena pandangannya 

tentang modernisasi di dunia Muslim. Ia percaya bahwa 

modernisasi tidak harus identik dengan Westernisasi, dan 

bahwa dunia Muslim dapat menemukan jalannya sendiri 

menuju kemajuan tanpa harus meninggalkan nilai-nilai 

Islam. Dalam karyanya, Mernissi menekankan pentingnya 

dialog antara tradisi dan modernitas, serta perlunya meng-

integrasikan nilai-nilai kesetaraan gender ke dalam proyek 

modernisasi di dunia Muslim. Sepanjang hidupnya, Fatima 

Mernissi menerima banyak penghargaan atas kontribusinya 

dalam bidang sosiologi dan feminisme. Pada tahun 2003, ia 

menerima Prince of Asturias Award untuk kategori Sastra, 

salah satu penghargaan bergengsi dari Spanyol, sebagai 



 

170 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

pengakuan atas upayanya dalam memperjuangkan hak-hak 

perempuan dan membangun jembatan antara dunia Islam 

dan Barat. Mernissi diakui sebagai salah satu pemikir 

feminis paling penting dalam Islam oleh berbagai institusi 

akademik dan organisasi internasional. Karya-karyanya 

terus dipelajari dan dibahas di berbagai universitas di 

seluruh dunia, dan ia sering diundang untuk berbicara di 

konferensi-konferensi internasional tentang isu-isu gender, 

Islam, dan modernitas (Ouedghiri, 2002). 

Fatima Mernissi meninggal dunia pada 30 November 

2015, tetapi warisannya tetap hidup melalui karya-

karyanya yang terus mempengaruhi generasi baru pemikir 

feminis Muslim dan aktivis hak-hak perempuan. Mernissi 

berhasil membuka ruang bagi diskusi yang lebih luas 

tentang kesetaraan gender dalam Islam dan menunjukkan 

bahwa perjuangan untuk hak-hak perempuan adalah 

bagian integral dari proyek pembaruan Islam. Mernissi 

mewariskan kepada dunia suatu visi tentang Islam yang 

inklusif dan adil, di mana perempuan memiliki peran yang 

sama pentingnya dengan laki-laki dalam membangun 

masyarakat yang lebih baik. Melalui tulisan dan ajarannya, 

Mernissi menginspirasi banyak orang untuk terus berjuang 

melawan ketidakadilan gender dan untuk membayangkan 

masa depan di mana perempuan dan laki-laki dapat hidup 

berdampingan dalam kesetaraan dan harmoni. 



 

171 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

B. Gagasan Pemikiran Fatima Mernissi 

Istilah “feminisme” pertama kali digunakan pada tahun 

1890 dan sejak saat itu mulai dikenal luas. Gerakan feminis-

me Muslim mencakup kesadaran perempuan terhadap 

pembatasan berbasis gender, penolakan terhadap ketidak-

adilan, dan upaya membangun sistem gender yang lebih 

adil dengan peran dan hubungan yang lebih optimal antara 

laki-laki dan Perempuan (Sari & Arif, 2023). Secara historis, 

dominasi laki-laki telah ada di hampir semua masyarakat, 

kecuali dalam masyarakat matriarki yang sangat sedikit. 

Pemikiran Fatima Mernissi tentang sistem patriarki di-

pengaruhi oleh budaya Prancis, di mana ia menghargai 

individualisme, liberalisme, dan kebebasan individu. 

Gerakan feminisme Barat mengungkapkan bahwa dominasi 

laki-laki masih kuat di dunia Arab, yang terlihat ketika 

perempuan Arab dipaksa kembali ke balik cadar dan di-

larang berinteraksi dengan dunia luar pasca-perang Teluk 

(Rif’at & Nurwahidin, 2022). 

Fatima Mernissi tidak hanya menyerap pemikiran 

Barat, tetapi juga memformulasikannya secara kritis. Ia 

berpendapat bahwa agama harus dipahami secara progresif 

untuk mencerminkan realitas sosial dan kekuatan-kekuatan 

yang ada, karena agama sering digunakan untuk mem-

benarkan kekerasan (N. Ismail, 2015). Untuk mengatasi 

penindasan politik dan kekerasan, Mernissi menyarankan 



 

172 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

agar kita menghindari hal-hal yang primitif dan irasional. Ia 

mengkritik campur aduk antara yang profan dan sakral, 

serta antara Allah dan kekuasaan negara, dan menilai 

perlunya dekonstruksi terhadap penafsiran yang salah. 

Mernissi menggugat penafsiran terhadap ayat-ayat Al-

Qur’an, seperti surat al-Ahzâb ayat 53, yang digunakan 

untuk mendukung lembaga hijab dan pemisahan gender, di 

mana laki-laki diizinkan memasuki sektor publik sementara 

perempuan hanya berperan domestik. Ia berpendapat 

bahwa penafsiran semacam ini harus dibongkar dengan 

mengembalikan makna ayat-ayat tersebut berdasarkan 

konteks historisnya (Mernissi, 2004b). 

Pemahaman ini tampaknya dipengaruhi oleh pemiki-

ran Qasim Amin, yang berpendapat bahwa penutupan 

wajah dengan cadar dan pengucilan perempuan (hijab) dari 

masyarakat bukanlah bagian dari sejarah Islam yang asli, 

melainkan konstruksi sosial masyarakat patriarki, karena 

tidak ada nash yang tegas mendukungnya (Ida Novianti, 

2023). Pengelompokan jilbab dengan lembaga-lembaga lain 

membatasi kajian tentang pemakaian jilbab oleh perem-

puan. Kontroversi mengenai jilbab adalah salah satu isu 

yang menimbulkan pro dan kontra, di mana jilbab sering 

dianggap wajib saat perempuan keluar rumah. Diskursus 

mengenai jilbab dan kedudukan wanita dalam Islam adalah 

bidang sensitif yang dipengaruhi oleh pemikiran masyara-



 

173 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kat sepanjang sejarah. Begitu juga dengan penafsiran hadis 

mengenai kepemimpinan perempuan, yang memerlukan 

penelitian terhadap latar belakang sanad seperti Abu 

Bakrah. Bagi (Mernissi, 2001) perbedaan antara laki-laki 

dan perempuan seharusnya disesuaikan dengan watak 

dasar dan kodratnya, namun pada dasarnya tidak ada per-

bedaan hak antara individu, termasuk hak-hak perempuan. 

Metode berpikir Fatima Mernissi tampaknya dipeng-

aruhi Muhammad Al-Ghazali, terutama dalam kritik ter-

hadap hadis misoginis mengenai kepemimpinan perem-

puan. Mernissi mengaitkan pemahaman ini dengan Surah 

al-Mu’minun (23):23 tentang Ratu Saba. Ia menyimpulkan 

bahwa Al-Qur’an, sebagai kitab suci yang bersumber dari 

wahyu, memiliki otoritas yang lebih tinggi dibandingkan 

hadis, yang hanya merupakan laporan dari sahabat Nabi 

(Mernissi, 2004b). Selain itu, pola pikir Muhammad Abed 

al-Jabiri juga mempengaruhi Mernissi, terutama melalui 

karya-karyanya seperti Nahnuwa al-Sarwa dan Taqwinal-

’Aql al-’Arabi. Al-Jabiri mengkritik ketidakmampuan kaum 

Muslim dan politisi Arab untuk bersikap adil terhadap 

perubahan, serta menekankan perlunya perubahan dalam 

cara berpikir masyarakat Arab untuk menyikapi kemajuan 

dan modernisme (Al-Jabiri, 2010). Dimana Fatima Mernissi 

berusaha membangun kembali penafsiran agama dengan 

mengaitkannya dengan konteks socialnya. Ia meneliti 



 

174 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

khazanah keilmuan, termasuk penafsiran ayat-ayat Al-

Qur’an, hadis-hadis misoginis dalam Shahih al-Bukhari dan 

Shahih Muslim, serta karya-karya klasik seperti Tarikh al-

Thabari, Fath al-Bari, al-Isabah fî Tamyiz al-Shahabah, 

Thabaqat al-Kubra Ibn Sa’ad, dan Sirah oleh Ibn Hisyam. 

Metode yang digunakan Mernissi adalah historis-sosiologis 

dengan analisis hermeneutik, khususnya pendekatan her-

meneutik hadis, yang mencerminkan upayanya untuk 

membongkar hadis-hadis misoginis dan meng-hubungkan-

nya dengan konteks sosial relevan (Ouedghiri, 2002). 

Fatima Mernissi, dalam perjuangannya untuk kesetara-

an gender, mengkritik hadis-hadis misoginis dan tafsir Al-

Qur’an yang dianggapnya menyimpang dari semangat 

wahyu. Salah satu kritik utamanya adalah terhadap hadis 

yang membahas kepemimpinan perempuan. Dalam Shahih 

al-Bukhari, terdapat hadis yang diriwayatkan oleh Abu 

Bakrah, yang menyatakan: “Barang siapa yang menyerah-

kan urusan pada wanita, maka mereka tidak akan men-

dapat kemakmuran.” Hadis ini dikatakan disampaikan oleh 

Nabi Muhammad SAW setelah orang Persia mengangkat 

seorang wanita sebagai pemimpin, dan Rasulullah bertanya 

tentang pengganti pemimpin tersebut, yang dijawab 

sebagai putrinya (Mernissi, 2004b). Fatima Mernissi mem-

pertanyakan latar belakang hadis ini, terutama karena Abu 

Bakrah mengungkapkan hadis tersebut saat Aisyah meng-



 

175 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

alami kekalahan dalam Perang Jamal. Mernissi berargumen 

bahwa Abu Bakrah mungkin mengemukakan hadis ini se-

bagai bentuk penolakan untuk terlibat dalam perang sau-

dara, yang mencerminkan ketidaknetralan dalam konteks 

politik dan gender saat itu. Fatima Mernissi mengajukan 

beberapa kritik terhadap Abu Bakrah terkait periwayatan 

hadis misoginis mengenai kepemimpinan perempuan. 

Pertama, Abu Bakrah, yang sebelumnya adalah seorang 

budak yang dimerdekakan, sulit dilacak silsilahnya. Dalam 

tradisi Arab, ketidakjelasan silsilah dapat menyebabkan 

seseorang tidak diakui secara sosial. Imam Ahmad bahkan 

mengakui bahwa Abu Bakrah tidak diteliti secara mendetail 

dalam biografi para sahabat. Kedua, Abu Bakrah pernah 

dikenai hukuman qadzaf oleh khalifah Umar bin Khattab 

karena gagal membuktikan tuduhan zina terhadap al-

Mughirah ibn Syu’bah dan saksi lainnya. Berdasarkan 

standar penerimaan hadis Imam Malik, yang mengharuskan 

perawi tidak terlibat dalam kebohongan, periwayatan Abu 

Bakrah dianggap tidak dapat diterima (N. Ismail, 2015). 

Ketiga, hadis tersebut diungkapkan oleh Abu Bakrah 

pada masa kekalahan Aisyah dalam Perang Jamal melawan 

Ali bin Abi Tholib. Mernissi mencatat bahwa meskipun Abu 

Bakrah pada awalnya bersikap netral, ia mengemukakan 

hadis yang tampaknya menyoroti kekalahan Aisyah, me-

nimbulkan keraguan mengenai motivasi dan keabsahan 



 

176 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

periwayatannya. Mernissi menyimpulkan bahwa meskipun 

hadis ini terdapat dalam Shahih al-Bukhari, ia masih diper-

debatkan oleh para fuqaha dan sering digunakan untuk 

mendiskreditkan suatu peran wanita dalam pengambilan 

Keputusan (N. Ismail, 2015). 

Fatima Mernissi melakukan kritik terhadap sejumlah 

hadis dan penafsiran ayat Al-Qur’an yang dianggapnya tidak 

sesuai dengan semangat Islam yang sebenarnya. Fatima 

Mernissi menyoroti hadis yang diriwayatkan oleh Abu 

Hurairah, yang menyatakan bahwa “anjing, keledai, dan 

wanita” dapat membatalkan shalat seseorang jika mereka 

melintas di depan orang yang sholat. Mernissi mengkritik 

hadis ini dengan merujuk pada koreksi yang diberikan oleh 

Aisyah terhadap Abu Hurairah. Aisyah mengingatkan 

bahwa Abu Hurairah memiliki kecemburuan terhadap 

kucing betina dan wanita, yang mungkin memengaruhi 

pandangannya. Dalam satu riwayat, Aisyah menyebutkan 

bahwa Abu Hurairah hanya mendengar bagian akhir dari 

kalimat Rasulullah, yang sebenarnya berbicara tentang 

pandangan kaum Yahudi mengenai rumah, wanita, dan 

kuda sebagai sumber bencana, bukan sebagai pernyataan 

Rasulullah sendiri. Fatima Mernissi menilai bahwa banyak 

hadis misoginis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, dan 

ia berusaha membongkar keraguan terhadap tindakan 

diskriminasi yang dilakukannya, meskipun hadis tersebut 



 

177 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

terdapat dalam Shahih al-Bukhari (Mernissi, 2004b). Fatima 

Mernissi juga mengkritik penafsiran ayat hijab dalam Surat 

al-Ahzab (33):53. Dia berpendapat bahwa ayat ini tidak 

dimaksudkan untuk memisahkan peran laki-laki dan pe-

rempuan, melainkan terkait dengan peristiwa ketika 

Rasulullah menikah dengan Zaynab ibn Jahsi. Ayat ini turun 

sebagai respons terhadap kegelisahan Rasulullah terhadap 

sahabat-sahabat yang tidak segera pulang setelah meng-

hadiri pernikahannya. Menurut (Mernissi, 2001), ayat ini 

seharusnya dipahami sebagai pembelajaran tentang sopan 

santun dan formalitas, dan bukan sebagai justifikasi untuk 

memisahkan peran gender secara ketat. Fatima Mernissi 

menekankan bahwa tindakan Rasulullah menarik tirai 

antara dirinya dan Anas dalam konteks ini adalah untuk 

menjaga privasi, bukan untuk membatasi peran wanita 

secara keseluruhan. Dengan demikian, ayat hijab seharus-

nya dipahami sebagai pedoman untuk etika sosial, bukan 

sebagai peraturan yang membatasi peran wanita dalam 

masyarakat. 

C. Reinterpretasi Kesetaraan Gender menurut Fatima 

Mernissi 

Diskursus kesetaraan gender sangat terkait dengan 

feminisme, yang dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia di-

definisikan sebagai gerakan wanita yang menuntut keseta-

raan hak antara wanita dan pria. Namun, definisi etimologis 



 

178 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

ini tidak sepenuhnya mencerminkan realitas epistemologi 

feminisme di berbagai belahan dunia, terutama di negara-

negara dengan populasi Muslim (Sugihastuti dan Siti Hariti 

Sastriyani, 2007). Contohnya, feminis seperti Nawal el-

Sadawi di Mesir, Fatima Mernissi di Maroko, Riffat Hasan di 

Pakistan, serta tokoh feminis Indonesia seperti Husein 

Muhammad dan Ratna Megawangi, berjuang untuk hak-hak 

perempuan berdasarkan konteks sosial dan budaya 

mereka. Oleh karena itu, pemahaman feminisme sebaiknya 

mempertimbangkan realitas lapangan sambil tetap meng-

hargai definisi harfiah yang menjadi dasar awal dalam 

pengembangan konsep gender secara sosio-kultural. 

Fatima Mernissi, seorang feminis Muslim yang ber-

komitmen, melakukan rekonstruksi mendalam terhadap 

hadis-hadis yang dianggap misoginis. Ia melakukan takhrij 

dan penelitian ulang pada sanad dan matan hadis untuk 

merekonstruksi dan memperjuangkan kesetaraan gender. 

Mernissi berfokus pada penelusuran ontologis terhadap 

hadis Nabi untuk mengkritik dan merombak interpretasi 

tradisional sebagai legitimasi dalam upaya demokratisasi. 

Sebagai perempuan pertama di Timur Tengah yang berhasil 

mengatasi kesenjangan dan pengkhianatan kultural, ia 

tumbuh di lingkungan harem yang ketat, tetapi berkat 

didikan ibunya dan neneknya, berhasil mengakses pendidi-

kan dan melampaui batas-batas kekangan lingkungan. 



 

179 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Dalam banyak karyanya, Mernissi menyoroti bagaimana 

ajaran agama dapat dimanipulasi melalui tradisi yang 

dibuat-buat, dan berani membongkar tradisi-tradisi yang 

dianggap sakral. Sebagian besar gagasan penting Mernissi, 

terutama dalam karya-karya awalnya pada dekade 1970-

1980-an, bertujuan memberdayakan perempuan Maroko, 

baik di pedesaan maupun di kawasan urban, menghadapi 

berbagai bentuk diskriminasi gender (Ichwayudi & Alfani, 

2024). 

Fatima Mernissi lahir dan dibesarkan dalam ling-

kungan yang memandang perempuan sebagai makhluk 

kelas kedua. Ia merasa bahwa pandangan yang diajarkan 

oleh ibu dan neneknya tidak sesuai dengan kenyataan 

sosial, di mana perempuan sering diperlakukan secara tidak 

setara dan berada di bawah dominasi laki-laki. Ketimpang-

an dalam posisi, peran, dan hak antara gender ini menjadi 

fokus utama kajian Mernissi. Ia memulai penelitian tentang 

kesetaraan gender dengan pertanyaan mendasar: apakah 

Islam mengajarkan diskriminasi terhadap perempuan, dan 

apakah Nabi Muhammad SAW mengeluarkan sabda yang 

merugikan perempuan? Untuk menjawab pertanyaan ini, 

Mernissi menganalisis kembali teks-teks suci Al-Qur’an dan 

hadis. Ia mengkritisi penafsiran tradisional yang sering 

menomorduakan perempuan dan mengaitkannya dengan 

tradisi Nabi yang berkembang selama berabad-abad. 



 

180 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Menurut (Mernissi, 2004), penurunan status perempuan di 

dunia Islam disebabkan oleh banyaknya hadis palsu yang 

bertentangan dengan prinsip-prinsip egalitarianisme yang 

dibawa Nabi. Setelah wafatnya Nabi, hadis-hadis misoginis 

yang muncul menunjukkan pengaruh kepentingan politik 

yang mengabaikan hak dan status perempuan. 

Dalam penelusuran Fatima Mernissi mengenai perilaku 

Nabi Muhammad SAW terhadap perempuan, khususnya 

para istri beliau, ia menemukan bahwa Nabi tidak hanya 

bersikap egaliter tetapi juga terbuka terhadap kritik. 

Mernissi menolak penafsiran hadis yang kaku dan sempit, 

dan lebih menekankan pada perilaku Nabi yang mendukung 

kesetaraan gender. Pemikirannya menunjukkan kecen-

derungan liberal, dipengaruhi oleh pendidikannya di 

Universitas Brandeis, Amerika Serikat, pada tahun 1973. 

Mernissi sangat mengapresiasi konsep individualisme, 

liberalisme, dan kebebasan yang berkembang di Barat. 

Metode kritik hadisnya banyak dipengaruhi oleh Qasim 

Amin dan Muhammad Al-Ghazali, menggunakan analisis 

hermeneutik dan historis-sosiologis. 

Partisipasi publik laki-laki dan perempuan dapat 

dikategorikan dalam dua wilayah: publik dan domestik. 

Wilayah publik mencakup ruang di mana kegiatan sosial, 

ekonomi, politik, dan budaya berlangsung, sedangkan 

wilayah domestik berhubungan dengan aktivitas rumah 



 

181 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

tangga seperti pengasuhan dan pemeliharaan. Kedua 

wilayah ini saling terkait dan mempengaruhi satu sama lain, 

memerlukan kerjasama berkesinambungan antara suami 

dan istri untuk mencapai keseimbangan proporsional. 

Penting untuk membagi tugas sesuai kapasitas dan kompe-

tensi masing-masing, mengingat bahwa prinsip saling ber-

kompetisi tidak selalu cocok karena laki-laki dan perempu-

an memiliki kualifikasi yang saling melengkapi (N. Ismail, 

2015). Peradaban modern seringkali menyebabkan pemisa-

han antara manusia dan alam, mengakibatkan terfrag-

mentasinya segala aspek kehidupan, serta mengubah hu-

bungan antar manusia dan antara manusia dengan alam 

menjadi bentuk penguasaan dan eksploitasi (Maftukhin, 

2014).  

Untuk memahami konsep keadilan dan kesetaraan 

gender secara tepat, diperlukan pemahaman yang men-

dalam mengenai ajaran Islam yang bersumber dari Al-

Qur’an dan Hadist yang sahih. Namun, dalam praktik sehari-

hari sering ditemukan bahwa penerapan konsep ini tidak 

sesuai dengan ajaran Islam, dan ada hadis yang tidak bisa 

dipertanggungjawabkan kebenarannya serta bertentangan 

dengan Al-Qur’an. Penting bagi setiap Muslim untuk me-

mahami hukum Islam karena kehidupan sehari-hari, ter-

masuk dalam hubungan sosial dan kesetaraan gender, ter-

kait erat dengan prinsip-prinsip hukum tersebut. Sayang-



 

182 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

nya, banyak Muslim yang belum memahami hukum Islam 

terkait kesetaraan gender, sehingga praktik mereka sering-

kali tidak sesuai dengan ajaran Islam (Midesia & Nadilla, 

2022). Suryorini menjelaskan bahwa hakikat keadilan dan 

kesetaraan gender tidak dapat dipisahkan dari pemahaman 

masyarakat tentang peran dan kedudukan laki-laki dan 

perempuan dalam konteks sosial mereka. Seringkali, gen-

der dipahami sebagai konstruksi budaya yang menentukan 

peran, fungsi, dan tanggung jawab sosial, yang dapat men-

yebabkan kesenjangan dan diskriminasi. 

Diskriminasi terhadap perempuan, meskipun tidak 

menguntungkan, lebih menonjol dibandingkan diskriminasi 

terhadap laki-laki (Suryorini, 2012). Kesalahan utama 

dalam kesenjangan gender sering terletak pada nilai-nilai 

sosial budaya patriarki yang lebih mengutamakan laki-laki 

serta penafsiran ajaran agama yang tidak menyeluruh atau 

sepotong-sepotong. Selain itu, kurangnya upaya nyata dari 

perempuan untuk mengubah keadaan juga berkontribusi 

pada masalah ini. Kesetaraan gender berarti memberikan 

kondisi yang sama bagi laki-laki dan perempuan dalam 

akses, hak, dan kesempatan di berbagai bidang seperti 

politik, hukum, ekonomi, sosial budaya, dan Pendidikan (S. 

M. Mulia, 2003). Hal ini juga mencakup penghapusan 

diskriminasi dan ketidakadilan struktural serta memastikan 

tidak adanya pembakuan peran, beban ganda, atau kekera-



 

183 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

san. Keadilan gender tercapai ketika tidak ada diskriminasi 

antara perempuan dan laki-laki, dan keduanya memiliki 

akses, kesempatan, dan manfaat yang setara dari pem-

bangunan, serta dapat berpartisipasi dalam mencapai 

determinasi diri dan keadilan sosial. 

D. Persepsi Fatima Mernissi tentang Peran 

Perempuan dalam Politik 

Perempuan dan politik seringkali dianggap tidak 

kompatibel, terutama di negara berkembang, karena bu-

daya patriarkal yang membatasi peran perempuan pada 

lingkup domestik, seperti mengurus keluarga dan rumah 

tangga. Pandangan diskriminatif ini membentuk persepsi 

yang sempit tentang kodrat perempuan, menghambat par-

tisipasi mereka di sektor publik, termasuk politik. Banyak 

laki-laki dan masyarakat umumnya masih melihat politik 

sebagai domain yang keras dan hanya layak bagi laki-laki, 

sementara perempuan dianggap lebih cocok untuk peran 

keibuan dan pengasuhan. Akibatnya, keterlibatan perem-

puan dalam ranah publik sering dianggap tidak wajar 

(Taufik, 2022). 

Ketimpangan representasi dan diskriminasi dalam 

politik terhadap perempuan masih sangat luas, dengan 

sedikitnya perempuan yang terlibat aktif, sehingga aspirasi 

dan kepentingan khas mereka seringkali tidak terartikulasi-

kan. Dominasi laki-laki dalam pengambilan kebijakan dan 



 

184 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

jumlah pemilih perempuan yang besar namun minimnya 

perempuan terpilih sebagai wakil rakyat, menegaskan 

bahwa kepemimpinan perempuan masih menjadi isu kom-

pleks yang terus diperdebatkan (Midah, 2020). Meskipun 

banyak yang menentang kepemimpinan perempuan dengan 

alasan bertentangan dengan ajaran Islam, Fatima Mernissi, 

seorang tokoh feminis Muslim, terinspirasi untuk meng-

kritik wacana agama melalui pendekatan historis dan kon-

tekstual dalam pemahaman Al-Qur’an. Ia berusaha mene-

lusuri lebih jauh peran perempuan dalam politik dan 

mengkaji sejarah kepemimpinan perempuan di dunia Islam. 

Mayoritas karya dan pemikiran Fatima Mernissi 

menekankan bahwa ajaran agama sering dimanipulasi, se-

hingga penindasan terhadap perempuan lebih merupakan 

hasil dari tradisi buatan daripada ajaran Islam. Mernissi 

berani mengkritik tradisi yang melarang perempuan 

terlibat dalam politik, dan berusaha merombak pandangan 

yang menganggap perempuan tidak layak berperan di 

ranah publik, termasuk politik, yang dianggap sebagai 

domain laki-laki. Akar permasalahan dalam konteks politik 

dapat dilihat melalui beberapa faktor utama. Pertama, 

kolonialisme yang menyebabkan inferioritas dan eks-

ploitasi di dunia Islam, serta mengakibatkan infiltrasi arus 

modernisasi dan polarisasi antara kaum Muslim di negara-

negara pasca-kolonial, antara kubu sekuler dan konservatif. 



 

185 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Kedua, dilema dalam sistem politik yang menghasilkan 

pemerintahan “hibrid” di beberapa negara Islam, dengan 

ketakutan dalam menerapkan demokrasi serta ambiguitas 

dan ketidaksinkronan antara konstitusi negara dan sistem 

perundang-undangan. Ketiga, pertarungan wacana antara 

kaum nasionalis dan Islamis, di mana perempuan menjadi 

alat politik bagi kedua kubu, sekaligus menjadi korban dari 

pergulatan ideologis tersebut (Mernissi, 2002). 

Diskriminasi terhadap perempuan dalam politik terjadi 

akibat faktor kompleks yang mencakup implikasi politik 

dan dampak sosial-keagamaan dalam konteks budaya. 

Fatima Mernissi menganalisis masalah ini dari berbagai 

perspektif, menelusuri akar diskriminasi perempuan di 

dunia Islam melalui aspek politik dan sosio-ekonomi pasca 

kolonialisme. Dalam pandangan ini, dimensi agama sering 

kali dipengaruhi oleh konstelasi politik dan ekonomi. Isu 

pemberdayaan perempuan kini lebih terbingkai dalam 

konteks politik dan sosio-ekonomi daripada sekadar isu 

spiritual. 

Kesimpulan  

Fatima Mernissi, lahir di Fez, Maroko pada tahun 1940, 

adalah seorang feminis Muslim Arab terkemuka dan salah 

satu perempuan Maroko pertama yang memperoleh pen-

didikan tinggi. Mernissi dibesarkan dalam keluarga yang 

memegang tradisi harem, yang membatasi ruang gerak 



 

186 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

perempuan. Pengalamannya belajar di Prancis memperkuat 

pemikirannya dalam menggugat sistem patriarki, di mana ia 

terinspirasi oleh konsep individualisme, liberalisme, dan 

kebebasan individu yang berkembang di Barat. Mernissi 

menyadari betapa dominasi laki-laki masih kuat di dunia 

Arab, terutama terlihat saat Perang Teluk ketika perem-

puan juga terlibat dalam memperjuangkan kemerdekaan 

dan menuntut perdamaian. Dalam upayanya memperjuang-

kan kesetaraan gender, Mernissi mengkritik hadis-hadis 

misoginis dan beberapa tafsir Al-Qur’an yang menurutnya 

menyimpang, dan berusaha membongkar interpretasi 

ulama klasik yang memperkuat dominasi patriarki. Baginya, 

kesetaraan antara laki-laki dan perempuan seharusnya 

didasarkan pada nilai-nilai yang terkandung dalam teks 

agama. Mernissi berpendapat bahwa marginalisasi perem-

puan dalam kehidupan publik dan domestik adalah hasil 

dari konstruksi sosial, bukan ajaran Islam. Ia menegaskan 

bahwa Islam memberikan kebebasan kepada perempuan, 

termasuk kebebasan untuk berpartisipasi dalam politik dan 

meraih prestasi setara dengan laki-laki. 

 

 

 

 



 

187 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

BAB VIII 
PEMIKIRAN MOHAMMED ARKOUN 

Pendahuluan 

Pemikiran Mohammed Arkoun merupakan salah satu 

sumbangan penting dalam studi Islam modern yang 

menggabungkan pendekatan kritis terhadap tradisi Islam 

dengan metode ilmu sosial dan humaniora kontemporer. 

Sebagai seorang intelektual yang berakar pada tradisi pe-

mikiran Islam sekaligus terbuka terhadap pengaruh Barat, 

Arkoun menawarkan perspektif yang inovatif dalam mema-

hami teks-teks keagamaan, sejarah, dan kebudayaan Islam. 

Dalam konteks globalisasi dan perubahan sosial yang cepat, 

pemikiran Arkoun menjadi semakin relevan dalam upaya 

menavigasi tantangan modernitas sambil tetap memper-

tahankan identitas dan nilai-nilai keislaman (Hidayatulloh, 

2024). Masalah modernisasi dan Islam telah menjadi topik 

yang banyak dibahas. Di satu sisi, Islam sebagai agama 

memiliki nilai-nilai fundamental yang berasal dari Al-Qur’an 



 

188 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan Sunnah Rasul, yang telah menjadi pedoman hidup bagi 

umatnya selama lebih dari seribu empat ratus tahun. 

Sementara itu, modernisasi seringkali dianggap sebagai 

hasil pemikiran negara-negara Barat yang mayoritas 

penduduknya beragama Kristen (Nur & Iqbal Irham, 2023). 

Namun, modernisasi sebagai hasil dari rasionalisasi 

manusia sebenarnya mencakup berbagai pluralitas agama, 

budaya, dan interaksi lintas budaya dalam era globalisasi. 

Perlu dicatat bahwa yang ditentang oleh Islam bukanlah 

modernisasi itu sendiri, tetapi aspek-aspek tertentu yang 

dianggap bertentangan dengan nilai-nilai agama. Baik 

Kristen maupun Islam sama-sama merasa prihatin dengan 

perkembangan modernisasi yang memunculkan semacam 

“agama” baru, yaitu humanisme yang bersifat ateis (Ainiah, 

2022). 

Arkoun menekankan pentingnya mengakui universalis-

me dan pluralisme peradaban manusia yang saling ber-

interaksi. Dalam interaksi ini, Islam pernah memainkan 

peran signifikan dalam sejarah. Ia berpendapat bahwa 

kontribusi Islam terhadap peradaban dunia perlu diaktu-

alisasikan kembali melalui reinterpretasi tradisi dan sikap 

terbuka terhadap budaya lain, tanpa mengabaikan prinsip-

prinsip etika Al-Qur’an. Arkoun mendorong kebangkitan 

kembali wacana kenabian yang dinamis, yang sebelumnya 

menyempit dan menjadi kaku akibat pembakuan doktrin 



 

189 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

oleh para mujtahid agung setelah periode sahabat (Arkoun, 

1997). Menurut Arkoun, pemikiran Islam yang ada saat ini 

dibentuk generasi tertentu yang menghadapi tantangan 

sejarah tertentu, dan diwariskan tanpa mempertanyakan 

kondisi sosio-historis yang melahirkannya. Akibatnya, 

pemikiran Islam dianggap sudah final dan tidak perlu 

diperbarui dalam hal isi, metodologi, atau analisis (Arkoun, 

1994). Karena itu, Arkoun berusaha untuk meneliti kembali 

kenyataan ini menggunakan disiplin ilmu sosial modern 

guna mendapatkan pemahaman lebih jelas dan mengung-

kap realitas yang melingkupi ilmu-ilmu agama tersebut. 

Perubahan adalah hal yang tak terelakkan dalam 

kehidupan manusia, dan perkembangan pemikiran serta 

nalar dapat dipandang sebagai respons manusia terhadap 

perubahan tersebut. Dengan demikian, nalar tidaklah statis; 

ia berubah seiring dengan kemajuan alat berpikir dan 

temuan baru. Nalar yang relevan di masa lalu mungkin 

tidak lagi cocok untuk memahami realitas masa kini, begitu 

pula sebaliknya (Y. Ismail, 2019). Dalam konteks pemikiran 

Arab modern, terdapat tiga tipe pemikiran dominan. 

Pertama, tipe transformatif, di mana para pemikir Arab 

mendorong transformasi radikal dari budaya tradisional-

patriarkal menuju masyarakat yang rasional dan ilmiah. 

Kedua, tipe reformistik yang menggunakan pendekatan 

dekonstruktif. Ketiga, tipe ideal-totalistik, yang ditandai 



 

190 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dengan pandangan idealis terhadap ajaran Islam yang 

bersifat menyeluruh (Tariq Ramadan, 2012). Metode 

dekonstruktif adalah fenomena baru dalam pemikiran Arab 

kontemporer, dipengaruhi oleh gerakan (pasca) struktura-

lisme Prancis dan tokoh-tokoh pascamodern seperti 

Jacques Lacan, Roland Barthes, Michel Foucault, Jacques 

Derrida, dan Hans-Georg Gadamer. Pemikir terdepan dalam 

kelompok ini adalah Mohammed Arkoun dan Mohammed 

Abid Jabiri, dengan beberapa pemikir lain seperti M. Bennis, 

Abdul Kebir Khetibi, Salim Yafut, Aziz Azmeh, dan Hashim 

Shaleh yang sejalan dengan mereka.  

Pemikiran Islam internasional yang baru-baru ini 

berkembang banyak dipengaruhi oleh Mohammed Arkoun, 

seorang pemikir asal Aljazair yang sebagian besar hidupnya 

dihabiskan di Prancis. Arkoun merupakan salah satu dari 

sedikit pemikir Islam kontemporer yang pemikirannya 

mulai masuk ke dalam wacana pemikiran Islam di 

Indonesia. Ia merasa prihatin dengan perkembangan pemi-

kiran Islam yang menurutnya telah menjadi kaku, tertutup, 

dan dogmatis, yang pada akhirnya memicu fundament-

talisme Islam. Arkoun menganggap kondisi ini disebabkan 

oleh memudarnya tradisi filsafat kritis dalam Islam, 

sehingga tradisi Islam diterima tanpa penelaahan kritis. 

Untuk mengatasi hal ini, Arkoun melihat perlunya metode 

kritis dalam membaca sejarah pemikiran Arab-Islam. Ia 



 

191 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

menggunakan pendekatan dan metodologi ilmu sosial serta 

konsep pascamodern, seperti mitos dari Paul Ricoeur, kon-

sep wacana dan epistémé dari Foucault, serta dekonstruksi 

dari Derrida. Metode dekonstruksi ini menjadi salah satu 

alat penting yang digunakan Arkoun untuk merekonstruksi 

pemikiran Islam. Menurut (Arkoun, 2004), Islam seharus-

nya tidak dipandang sebagai agama yang kaku dan 

dogmatis. Namun, dalam perjalanan sejarahnya, terutama 

melalui pengaruh kekuasaan, Islam telah berubah menjadi 

dogma yang statis demi kepentingan kekuasaan itu sendiri. 

Dari perspektif sejarah, pemikiran Islam mengalami stag-

nasi, menjadi terkotak-kotak, tertutup, sempit, dan ber-

pusat pada logosentrisme. Arkoun berpendapat bahwa 

pemikiran Islam telah berhenti berkembang dan tidak lagi 

terbuka terhadap perubahan dalam metode dan praktiknya. 

Ia menekankan bahwa selama empat abad, pemikiran Islam 

tidak mengalami perkembangan yang signifikan, berbeda 

dengan pemikiran Eropa yang terus berkembang selama 

periode yang sama (Soekarba, 2006b). 

Arkoun mengkritik pemikiran Islam yang hanya meng-

ulang pola pikir religius-skolastik yang konservatif, mirip 

dengan yang digunakan pada Abad Pertengahan, tanpa 

beranjak ke posisi yang lebih modern. Oleh karena itu, ia 

mencanangkan sebuah proyek besar yang disebutnya 

sebagai “kritik nalar Islam” dan “pembukaan kembali pintu 



 

192 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

ijtihad.” Arkoun melihat bahwa dalam praktiknya, ijtihad 

seringkali hanya memenuhi tuntutan ideologis penguasa, 

sehingga ia mengusulkan agar tugas ijtihad diperluas untuk 

benar-benar mengakomodasi perubahan dan pembaruan 

dalam pemikiran Islam. 

A. Biografi Mohammed Arkoun 

Mohammed Arkoun lahir pada 2 Februari 1928 di desa 

Taourirt-Mimoun, sebuah desa kecil di Kabylie, wilayah 

Berber di Aljazair. Latar belakangnya sebagai bagian dari 

komunitas Berber, yang minoritas dalam konteks Arab-

Muslim, memberi Arkoun perspektif unik yang kemudian 

mempengaruhi pendekatan kritisnya terhadap Islam dan 

tradisi keagamaan. Arkoun menempuh pendidikan awal di 

Madrasah Perancis di Aljazair, kemudian melanjutkan 

studinya di Universitas Aljir. Pada tahun 1950-an, ia pindah 

ke Prancis untuk melanjutkan pendidikan lebih tinggi, di 

mana ia mengambil gelar di bidang Filsafat di Universitas 

Sorbonne, Paris. Di Sorbonne, Arkoun memperdalam 

pengetahuannya tentang filsafat, sastra, dan sejarah, yang 

kemudian menjadi dasar bagi pendekatan multidisipliner-

nya dalam studi Islam (Putro, 2008). 

Secara historis, Aljazair mengalami proses Islamisasi 

ketika ditaklukkan oleh bangsa Arab di bawah pimpinan 

‘Uqbah bin Nafi’ pada tahun 683 M. Mayoritas suku Berber 

memeluk Islam bersama dengan ‘Uqbah. Keislaman yang 



 

193 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

berkembang di kalangan Berber dan sebagian besar 

masyarakat Afrika Utara terutama bercorak Sufisme. Aliran 

ini diperkenalkan pada abad ke-6 H oleh seorang sufi besar, 

Abu Madyan, yang juga merupakan guru dari Ibnu Arabi, 

sufi terkenal dari Tlemcen, sebuah kota di Aljazair Barat. 

Beberapa tarekat yang berkembang di wilayah termasuk 

Tarekat Syadziliyyah, Qadiriyyah, dan Isma’iliyyah. Dalam 

lingkungan yang dipenuhi dengan tradisi kesufian inilah 

Arkoun dan keluarganya dibesarkan. Ayah Arkoun adalah 

seorang tokoh masyarakat setempat, putra dari seorang 

pedagang rempah-rempah yang hidup sederhana dan masih 

menggunakan bahasa asli, Kabilia. Meskipun demikian, 

Arkoun menguasai bahasa Arab, bahasa nasional Aljazair 

yang ia pelajari sejak muda, tetapi ia lebih sering menulis 

dan mengungkapkan gagasannya dalam bahasa Prancis. 

Arkoun memulai karier akademiknya sebagai seorang 

pengajar dan peneliti di berbagai institusi. Salah satu 

pencapaian terbesarnya adalah ketika ia menjadi profesor 

di Universitas Sorbonne pada tahun 1961, di mana ia 

mengajar selama lebih dari dua dekade hingga 1993. Di sini, 

Arkoun memperkenalkan pendekatan-pendekatan baru 

dalam studi Islam, menggabungkan ilmu sosial, filsafat, dan 

teori kritis dalam analisisnya terhadap sejarah dan teks-

teks Islam. Selain itu, Arkoun juga mengajar di berbagai 

universitas internasional, termasuk di Lebanon, Maroko, 



 

194 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan Amerika Serikat. Kariernya sebagai akademisi diakui 

secara global, dan ia dikenal sebagai salah satu intelektual 

terkemuka dalam studi Islam modern. 

Latar belakang kehidupan Arkoun menunjukkan 

bahwa tradisi dan kebudayaan memainkan peran penting 

dalam pembentukan pemikirannya, terutama dalam hal 

bahasa. Sejak muda, Arkoun terbiasa dengan tiga bahasa: 

Kabilia yang digunakan dalam kehidupan sehari-hari, 

Prancis yang digunakan di sekolah dan administrasi, serta 

Arab yang digunakan dalam konteks masjid dan Islam. 

Ketika Arkoun pindah dari desanya ke kota Oran dan Aljir 

untuk mendalami bahasa Arab, lalu melanjutkan studi di 

Prancis, ia semakin menyadari perbedaan mendasar antara 

ketiga bahasa ini. Pengalaman ini memicu minat Arkoun 

terhadap peran bahasa dalam pemikiran dan humanitas 

dalam masyarakat. Setiap bahasa ini mewakili tradisi dan 

orientasi budaya yang berbeda: Kabilia sebagai bahasa lisan 

yang menyampaikan tradisi sosial-ekonomi, Arab sebagai 

bahasa agama dan penghubung dengan dunia Islam, dan 

Prancis sebagai bahasa pemerintahan dan tradisi ilmiah 

Barat. Oleh karena itu, Arkoun dapat dikatakan mewakili 

tiga budaya sekaligus: Arab, Islam, dan Barat (Surianto & 

Junaidi, 2024). Mohammed Arkoun dikenal sebagai salah 

satu pemikir Muslim paling berpengaruh dalam abad ke-20 

dan awal abad ke-21. Ia terkenal karena pendekatan 



 

195 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kritisnya terhadap tradisi Islam, yang sering kali kontrover-

sial tetapi selalu inovatif. Arkoun mengembangkan konsep 

“kritik nalar Islam” yang bertujuan untuk mendekonstruksi 

dan kemudian membangun kembali pemikiran Islam 

dengan cara yang lebih dinamis dan relevan dengan dunia 

modern. Arkoun mengkritik apa yang ia sebut sebagai 

“Islam resmi” yang telah menjadi kaku, dogmatis, dan tidak 

terbuka terhadap perubahan. Menurutnya, Islam yang 

hidup dalam tradisi masyarakat telah terperangkap dalam 

pola pikir logosentris dan skolastik yang membatasi 

kemampuan umat Muslim untuk menanggapi tantangan-

tantangan modern. Ia percaya bahwa pemikiran Islam telah 

mengalami stagnasi selama berabad-abad dan perlu 

direvitalisasi melalui pendekatan lebih kritis dan inklusif. 

B. Gagasan Pemikiran Mohammed Arkoun 

Titik utama pemikiran Arkoun berpusat pada konsep 

kritik epistemologis, yang sering muncul dalam karyanya 

meskipun dalam berbagai konteks berbeda. Kritik episte-

mologis ini difokuskan pada keseluruhan struktur ilmu 

agama, memberikan makna yang lebih tajam dalam anali-

sisnya. Pemikiran Arkoun ditandai upaya menggabungkan 

tradisi Barat dan Islam, sesuai dengan tujuannya untuk 

menyatukan berbagai cara berpikir yang berbeda. Cita-

citanya adalah mengintegrasikan elemen paling bernilai 

dari pemikiran Islam (nalar Islami) dan pemikiran Barat 



 

196 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

modern (nalar modern). Pendekatan epistemologis dan 

metodologis Arkoun dipengaruhi rasionalisme Descartes, 

kritisisme Kant, strukturalisme de Saussure, semiotik 

Barthes, Hjemslev, dan Greimas, serta konsep-konsep pas-

camodern seperti mitos dari Ricoeur, wacana dan epistémé 

dari Foucault, dan dekonstruksi Derrida (Fuadi, 2016). 

Teori kebenaran dalam pemikiran Descartes dan Kant 

didasarkan pada penalaran logis yang konsisten dan jelas, 

berpusat pada subjek, bukan pada metode pengujian 

eksperimental. Meskipun Kant mengkritik empirisme-

positivisme, ia tetap mengagumi penalaran logis yang 

terstruktur dengan jelas. Hal ini tercermin dalam seluruh 

filsafatnya, termasuk dalam etikanya yang terkenal dengan 

konsep categorical imperative. Kant berpendapat bahwa 

penilaian tentang perbuatan baik atau buruk tidak perlu 

merujuk pada Kitab Suci, melainkan dapat dilakukan 

melalui penggunaan akal kritis dan praktis (Shokri, 2021). 

Kritik Arkoun terhadap bangunan Islam tampaknya 

mengikuti logika Kant, meskipun bertentangan dengan 

metode dekonstruksi. Ferdinand de Saussure membedakan 

antara bahasa sebagai sistem (langue) dan bahasa sebagai 

wicara (parole), di mana wicara bersifat diakronis dan 

individual, sementara bahasa sebagai struktur bersifat 

sinkronis dan kolektif (Hadiwiyono, 2004). Arkoun meng-

usulkan agar Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai 



 

197 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

bahasa, tetapi juga sebagai wicara yang relevan untuk 

konteks kontemporer. Ia menilai bahwa tafsir klasik yang 

terlalu fokus pada bahasa mengakibatkan “pengeringan” 

makna Al-Qur’an dan penyimpangan dari fungsinya sebagai 

petunjuk hidup. Arkoun menyebut pendekatan ini sebagai 

filologisme, yang terbatas pada aspek teks. 

Roland Barthes, terpengaruh Saussure, mengembang-

kan semiologi dengan menekankan bahwa tanda adalah 

kombinasi penanda dan petanda yang bisa menjadi bagian 

dari sistem semiotis tingkat kedua, yaitu mitos (Stivale, 

2002). Arkoun mengadaptasi pendekatan ini untuk meng-

analisis Al-Qur’an dan agama Islam, memanfaatkan konsep 

mitos dari Barthes dan Paul Ricoeur untuk melakukan re-

enactment pengalaman keagamaan dalam analisis simbolis. 

Menurut Arkoun, wacana Al-Qur’an juga bersifat mitis, dan 

harus ditafsirkan dengan mempertimbangkan konteks 

sosial-historis yang mempengaruhinya (Ramdhani & Said, 

2021). 

Michel Foucault memperkenalkan konsep epistem 

(epistémé) sebagai cara pemahaman kenyataan yang ber-

beda di tiap zaman, yang disebut wacana (Foucault, 1980). 

Arkoun menerapkan konsep epistem Foucault untuk meng-

analisis tiga jenjang sejarah akal Arab-Islam: klasik, skola-

stik, dan modern. Meskipun tidak sepenuhnya mengikuti 

pandangan Foucault, Arkoun memanfaatkan istilah epistem, 



 

198 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

wacana, dan arkeologi dalam karyanya. Jacques Derrida, 

dengan metode dekonstruksi, menawarkan kritik terhadap 

teks dengan fokus pada “yang tak terpikirkan” dan “yang 

tak dipikirkan” (Arkoun, 2002b). Dekonstruksi, menurut 

Derrida, melibatkan pembongkaran tekstualitas dan mene-

kankan intertekstualitas. Arkoun sangat dipengaruhi oleh 

pemikiran Derrida, terutama konsep logosentrisme dan 

dekonstruksi, untuk mengungkap kembali makna yang 

mungkin tersingkir akibat penutupan dan pembekuan 

dalam pemikiran Islam (Al-Fayyadl, 2005). 

C. Postmodernisme dalam Pemikiran Arkoun 

Arkoun tidak membedakan antara pemikiran modern 

dan postmodern; ia melihat postmodernisme sebagai tahap 

lanjutan dari perkembangan nalar modern yang berkelan-

jutan. Menurut Arkoun, pembebasan nalar Islam dari 

keterbatasan dan ketertutupan, serta kembalinya Islam 

sebagai sarana emansipasi manusia, hanya dapat dicapai 

jika pemikiran Islam terbuka terhadap perkembangan 

pemikiran modern (Arkoun, 2002a). Arkoun berusaha 

mengintegrasikan elemen-elemen berharga dari nalar Islam 

dan modern, yang menurutnya dicirikan oleh sikap kritis 

dan nasionalisme. Nalar modern, dalam pandangannya, 

menggoyahkan keyakinan akan kedaulatan subyek dan 

meningkatkan kesadaran akan keterkaitan antara pemi-

kiran, bahasa, dan sejarah. Meskipun Arkoun tidak secara 



 

199 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

radikal memisahkan pemikiran modern dari postmodern, 

pengaruh postmodernisme tampak jelas dalam penekanan-

nya pada hubungan erat antara sejarah, pemikiran, dan 

bahasa, serta dalam penolakannya terhadap kedaulatan 

subyek dalam proses pemikiran. 

Arkoun sangat dipengaruhi oleh strukturalisme, post-

strukturalisme, dan dekonstruksionisme, yang menekankan 

analisis linguistik. Pengaruh ini berasal dari perkembangan 

terkini dalam filsafat, ilmu bahasa, dan ilmu sosial di Barat, 

khususnya di Perancis. Leonard Binder mengategorikan 

Arkoun sebagai pemikir eklektis. Dalam karyanya, Arkoun 

memanfaatkan paradigma ini untuk membaca, memahami, 

dan memperbaharui Islam. Referensi utamanya termasuk 

filsuf Perancis seperti Paul Ricour, Michel Foucault, Jacques 

Derrida, Jack Goody, Pierre Bourdieu, serta ahli bahasa 

Swiss Ferdinand de Saussure, semiotika Perancis Roland 

Barthes, dan ilmuwan kesusastraan Kanada Northrop Frye  

(Lee, 2010). 

Pengaruh Michel Foucault terhadap karya-karya 

Arkoun sangat signifikan, terutama dalam penggunaan 

istilah seperti episteme, wacana, dan arkeologi. Arkoun 

membagi sejarah pemikiran Arab-Islam menjadi tiga 

tingkatan: klasik, skolastik, dan modern. Ini mirip dengan 

klasifikasi Foucault terhadap pemikiran Eropa dalam empat 

abad terakhir, yaitu: episteme abad pertengahan, episteme 



 

200 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

klasik, dan episteme modern. Setiap periode episteme 

memiliki sistem pemikiran yang berbeda dalam konsep dan 

metode. Tingkat klasik dalam pemikiran Islam diwakili oleh 

para pendiri dan pembentuk peradaban Islam; tingkat 

skolastik ditandai dengan dominasi taqlid dalam sistem 

berpikir umat; dan tingkat modern merujuk pada kebang-

kitan dan revolusi dalam pemikiran Islam (Arkoun, 2002b). 

Arkoun membagi sejarah episteme Islam untuk 

menjelaskan konsep “yang terpikirkan” (thinkable), “yang 

tak terpikirkan” (unthinkable), dan “yang belum terpikir-

kan” (not yet thought). Menurut (Arkoun, 1988), sebelum 

Syafi’i menetapkan sistematika konsep sunnah dan standar 

kajian ushul, banyak aspek pemikiran Islam masih berada 

dalam kategori “terpikirkan.” Setelah penerapan teori 

Syafi’i, beberapa aspek tersebut menjadi “tak terpikirkan.” 

Dominasi mazhab di negara-negara Muslim, menurut 

Arkoun, mencerminkan kelengahan dalam memahami 

transisi dari “agama yang benar” ke “ortodoksi ideologi,” 

yang mengakibatkan pembekuan pemikiran dan munculnya 

masalah seperti perpecahan mazhab, persaingan partai, dan 

bentrokan organisasi. 

Kawasan “tak terpikirkan” dalam tubuh umat Islam 

terus meluas, terutama ketika menghadapi tantangan dari 

modernitas Barat yang kini mendominasi dunia. Untuk 

menghadapi tantangan ini, penting untuk menghentikan 



 

201 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

perluasan kawasan “tak terpikirkan” tersebut. Arkoun, 

meskipun tidak mengikuti seluruh teori Derrida, jelas 

dipengaruhi konsep “dekonstruksi” atau “pembongkaran” 

dari Derrida. Dekonstruksi adalah metode kritik internal 

yang bertujuan mengungkap elemen-elemen tersembunyi 

dalam teks, seperti “yang tak terpikirkan” dan “yang belum 

terpikirkan.” Arkoun menggunakan dekonstruksi untuk 

menemukan kembali makna yang hilang akibat proses 

pembekuan pemikiran Islam. 

D. Pemikiran Dekonstruksi Arkoun 

Perbandingan antara perkembangan nalar di Eropa 

dan dunia Arab atau Islam menunjukkan perbedaan men-

colok. Sementara Eropa mengalami kemajuan nalar yang 

signifikan dan revolusioner sejak abad ke-16, masyarakat 

Arab atau Muslim tidak mengalami perubahan serupa. 

Pemikiran Islam cenderung stagnan dan enggan menerima 

perubahan sejak abad ke-16. Dalam konteks ini, Arkoun 

mengusulkan “proyek kritik nalar Islam” seperti yang 

dijelaskan dalam karyanya Pour une critique de la raison 

islamique (1984) dan terjemahannya Tarîkhiyah al-Fikr al-

`Arabi al-Islâmi. Arkoun fokus pada pembacaan tradisi 

Arab-Islam dengan menekankan pentingnya pendekatan 

historis dan hermeneutik, di mana penilaian terhadap 

fenomena sosial budaya harus mengikuti kronologi sejarah 

dan menghapus relevansi antara teks dan konteks untuk 



 

202 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

menemukan makna baru yang terkandung dalam teks 

agama (Soekarba, 2006). Metode sejarah Arkoun meng-

integrasikan berbagai ilmu sosial Barat modern yang 

dipengaruhi oleh pemikir (pasca-) strukturalisme Prancis 

seperti Saussure (linguistik), Levi-Strauss (antropologi), 

Lacan (psikologi), Barthes (semiologi), Foucault 

(epistemologi), dan Derrida (grammatologi). Pendekatan ini 

membentuk “kritik nalar islami” di mana Arkoun meng-

aplikasikan dekonstruksi pada teks klasik untuk menemu-

kan makna tersembunyi dan kemudian melakukan rekons-

truksi konteks. Selain teks klasik, Arkoun juga meng-

eksplorasi teks suci. Ia membedakan dua bentuk tradisi: 

pertama, Tradisi atau Turats dengan huruf kapital, yang 

dianggap sebagai tradisi transenden dan ideal dari Tuhan 

yang tidak terpengaruh oleh sejarah, dan kedua, tradisi atau 

turats dengan huruf kecil, yang merupakan hasil dari proses 

sejarah dan budaya manusia, mencakup warisan turun-

temurun dan penafsiran terhadap wahyu Tuhan (Ushama, 

2019). 

Arkoun menolak jenis tradisi pertama, yang diang-

gapnya berada di luar jangkauan pengetahuan dan akal 

manusia. Ia fokus pada tradisi kedua, yang dibentuk oleh 

kondisi sejarah dan harus dianalisis melalui kerangka 

sejarah. Dalam pandangannya, membaca turats, termasuk 

teks suci, berarti memahami teks dalam konteks perubahan 



 

203 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

sejarah yang terus berlangsung. Tujuannya adalah untuk 

memastikan bahwa ajaran agama tetap relevan dengan 

kondisi saat ini. Arkoun berusaha mengharmoniskan tradisi 

dengan modernitas menggunakan metode baru. Saat ini, 

banyak peneliti Al-Qur’an yang melakukan kritik historis 

dan linguistik, ciri khas hermeneutik. McAuliffe menulis 

tentang tafsir al-Tabari dan Ibn Katsir, sementara sarjana 

Muslim kontemporer seperti Fazlur Rahman menggunakan 

metode penafsiran double-movement, sedangkan Arkoun 

memfokuskan pada interaksi bahasa-pemikiran-sejarah 

(Mustaqim & Sahiron, 2008). 

Bagi (Arkoun, 2009), penafsiran yang komprehensif 

melibatkan integrasi dimensi bahasa, pemikiran, dan 

sejarah. Dalam pendekatan hermeneutiknya, Arkoun me-

mulai dengan membedakan antara teks asli atau teks 

pembentuk dan teks hermeneutis. Tujuannya adalah meng-

embalikan pemikiran Islam pada wacana Al-Qur’an yang 

terbuka terhadap berbagai pembacaan dan pemahaman. 

Namun, Arkoun menghadapi tantangan karena Al-Qur’an, 

sebagai teks utama, telah tertutup oleh beragam literatur 

dan teks hermeneutis, menghalangi pemahaman asli Al-

Qur’an (Arkoun, 1997). Untuk mengatasi hal ini, Arkoun 

mengadopsi metode “dekonstruksi” Derrida dan analisis 

arkeologis, dengan tujuan membersihkan “debu” historis 

yang menutupi teks hermeneutis. Metode ini bertujuan 



 

204 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

untuk mengklarifikasi hubungan antara teks dari fase 

sejarah tertentu dan konteks sosial serta pemikiran yang 

relevan. Arkoun juga menekankan pentingnya hubungan 

antara pemikiran dan bahasa, di mana setiap pemikiran 

keislaman mencerminkan dinamika sosiohistoris dan di-

ungkapkan dalam bahasa tertentu. 

Arkoun menegaskan pentingnya keterkaitan antara 

bahasa, pemikiran, dan sejarah dalam pemahaman agama. 

Menurutnya, tidak ada pemikiran keagamaan yang dapat 

dipisahkan dari kedua elemen ini. Dalam konteks Al-Qur’an, 

Arkoun menekankan bahwa kitab suci tersebut merupakan 

fenomena bahasa, budaya, dan keagamaan yang hanya 

dapat dimaknai secara tepat dalam konteksnya sendiri, 

pada gilirannya membentuk struktur kesadaran (Arkoun, 

1997). Al-Qur’an, sebagai teks keagamaan, dimaksudkan 

untuk dibaca dan dihayati dalam konteks tersebut. Karya 

Arkoun relevan karena menawarkan metodologi kritis, 

khususnya melalui pendekatan dekonstruksi terhadap teks 

Islam. Ia menunjukkan bahwa sejarah pemikiran Islam 

ditandai oleh dua kecenderungan utama: penyakralan teks 

dan tradisi serta upaya membongkar penyakralan tersebut. 

Arkoun berpendapat bahwa pemikiran Islam memerlukan 

interaksi antara universalisme dan pluralisme untuk 

berkembang secara kritis (Shaumiwaty et al., 2018). Arkoun 

menerapkan alat bantu hermeneutik pada Al-Qur’an, 



 

205 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

memusatkan perhatian pada tiga aspek: teks, konteks, dan 

kontekstualisasi, dalam suatu lingkaran yang tidak ter-

putus. Ia berpendapat bahwa dalam penggalian makna teks, 

penting untuk mempertimbangkan konteks historis dan 

pemahaman teks untuk melakukan pemaknaan kembali 

yang relevan dalam konteks yang berbeda (Arkoun, 1999).  

Dengan menekankan bahwa setiap teks keagamaan adalah 

“jejak” yang merujuk pada teks-teks lainnya, Arkoun 

menolak klaim bahwa sebuah diskursus keagamaan dapat 

mengakses makna “asali” dari sebuah teks secara langsung. 

Klaim tersebut sering memperkuat posisi dominan suatu 

diskursus atas yang lainnya. Dekonstruksi, dengan meng-

ubah struktur hierarkis penafsiran, menempatkan berbagai 

diskursus dalam posisi sejajar (co-existence), memungkin-

kan diskursus-diskursus yang terpinggirkan untuk mem-

bentuk resistensi terhadap diskursus dominan (Arkoun, 

2009).  

Dengan meruntuhkan struktur hierarkis yang men-

dukung relasi kuasa represif, dekonstruksi berpotensi 

mengubah relasi kuasa tersebut menjadi bentuk yang lebih 

positif. Strategi dekonstruksi Derrida, jika diterapkan dalam 

studi pemikiran Islam, dapat menghasilkan perspektif kritis 

dan praktis. Perspektif kritis melibatkan investigasi historis 

atas praktik keagamaan diskursif dan sosial untuk meng-

ungkap relasi kuasa, sedangkan perspektif praktis menyedi-



 

206 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

akan “ontologi historis” tentang diri kita dalam konteks 

relasi kuasa, serta membantu dalam perjuangan untuk 

mentransformasikan bentuk-bentuk represif dari relasi 

kuasa menjadi bentuk yang lebih positif. 

Arkoun menggunakan metode dekonstruksi untuk 

merekonstruksi tradisi keilmuan klasik Islam dengan mem-

bongkar lapisan pengetahuan yang tertutup oleh ortodoksi. 

Melalui proses ini, ia menyaring elemen-elemen penting 

dari kajian Islam sambil mengabaikan yang kurang relevan. 

Pendekatan Arkoun berbeda dari pemikir Islam lainnya, 

karena ia menggabungkan strukturalisme, pascastruktu-

ralisme, dan dekonstruksionisme, dengan fokus pada 

analisis linguistic (Arkoun, 1988). Arkoun menekankan 

bahwa dekonstruksi tidak dapat dilakukan tanpa pemaha-

man mendalam tentang sejarah, termasuk tradisi Islam 

yang tersembunyi maupun yang terkontaminasi oleh unsur 

luar. Dalam proses ini, ia berupaya untuk menghidupkan 

kembali makna yang tersingkir atau terlupakan akibat 

penutupan dan pembekuan dalam pemikiran Islam. Ia juga 

menekankan bahwa dekonstruksi harus diikuti dengan 

“rekonstruksi” untuk meninggalkan keterbatasan dan pen-

yelewengan dari wacana sebelumnya, sehingga membuka 

jalan bagi wacana yang lebih terbuka dan dinamis. Arkoun 

menjelajahi hubungan antara teks Islam dan dekonstruksi 

dengan mengkaji karya-karya Derrida yang relevan dengan 



 

207 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

analisis teks Islam. Ia mengaplikasikan prinsip dekonstruksi 

dengan membalikkan hierarki keutamaan antara dua 

konsep berpasangan, meskipun berbeda dengan Derrida, 

Arkoun mempertahankan adanya “petanda transendental” 

dan menganggap bahasa lisan sebagai bentuk yang lebih 

awal dan lebih asli dibandingkan bahasa tulis. Arkoun 

menyarankan agar model-model penalaran Islam tradisi-

onal yang mencampurkan interpretasi sejarah dengan 

pewahyuan ilahi harus dikritik. Ia mengusulkan dekonst-

ruksi terhadap tata pikir masa lalu dan interpretasi teks-

teks suci, serta membuka teks-teks tersebut untuk peneli-

tian historis dan linguistik modern (Arkoun, 2002). Dengan 

pendekatan ini, Arkoun berharap dapat merekonstruksi 

tradisi keilmuan klasik dan mencegah penurunan standar 

pengetahuan di kalangan ulama tradisional dan Islamis. 

E. Analisis Kritis terhadap Nalar Islam sebagai 

motode Ijtihad 

Dalam membahas ijtihad, penting untuk diingat bahwa 

ijtihad tidak dapat dipisahkan dari tuntutan negara dan 

kendala masyarakat, dan bukan sekadar kegiatan intelek-

tual abstrak. Meskipun para ahli hukum mengakui adanya 

kemungkinan perbedaan pendapat dalam ijtihad, pemikiran 

teologis dan metodologis tidak dapat sepenuhnya terlepas 

dari konteks sosial dan politik (Al Hasani & Masnawati, 

2024). Pemahaman tentang ortodoksi Islam, yang berkaitan 



 

208 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dengan perkembangan dan penguatan keputusan hukum, 

sangat penting untuk memahami Islam secara menyeluruh, 

baik dalam konteks klasik maupun kontemporer. Ortodoksi 

berhubungan erat dengan sejarah stagnasi atau kemun-

duran umat dan membantu menjelaskan bagaimana pemi-

kiran Islam menjadi dogmatis dan terjebak dalam pola 

interpretasi yang stagnan (Susanto, 2016). 

Ortodoksi Islam adalah bentuk episteme yang masih 

relevan hingga kini, dan ditemukan dalam berbagai bidang 

seperti hadits, fiqh, tafsir, dan ilmu kalam. Ortodoksi 

berkaitan erat dengan masalah stagnasi dan kejumudan 

yang dihadapi umat Islam. Islam klasik, sering disebut 

sebagai Islam skolastik, mirip dengan skolastisisme Kristen 

abad pertengahan, di mana kritik terhadap tokoh-tokoh 

seperti Syafi’i atau Asy’ari dianggap sebagai kritik terhadap 

agama itu sendiri. Perpaduan antara wahyu dan unsur 

historis dalam Islam skolastik membuat perbedaan antara 

keduanya menjadi sangat sulit (Assyaukanie, 2023). 

Untuk menghadapi tantangan modernitas intelektual, 

budaya, dan material yang dibawa Barat sejak abad ke-19, 

para ulama telah mencoba “membuka kembali pintu 

ijtihad.” Namun, “neo-ijtihad” pragmatis belum sepenuhnya 

menanggapi pemikiran modern. Sebaliknya, studi Islam 

Barat oleh Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, dan Gautier 

H.A.J. Powers, meskipun bersifat kritis, sering hanya 



 

209 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

meninggalkan hasil yang tidak memadai. Menurut (Arkoun, 

2002), ijtihad yang terfokus pada aspek teologis dan yuridis 

perlu berkembang menjadi “kritik nalar Islam.” Arkoun 

mengusulkan “kritik nalar Islam” sebagai cara untuk 

melampaui pandangan yang bertentangan antara Islamo-

logi yang hanya fokus pada aspek positif dan penganut 

Islam yang menerima agama secara langsung tanpa kritik. 

“Kritik nalar Islam” berfokus analisis linguistik, psikologis, 

historis, dan antropologi sosial dan budaya.(Zbir, 2021) 

Secara sederhana, untuk mencapai keterbukaan pemi-

kiran Islam dalam konteks nasionalisme modern, perlu 

dilakukan dekonstruksi terhadap dogmatisme dan ontodog-

matisme yang ada dalam tubuh umat Islam. Jika sistem 

pemikiran ini terus dipertahankan, umat Islam akan tetap 

berada dalam atmosfer abad pertengahan yang ketinggalan 

zaman. Namun, dekonstruksi hanya dapat dilakukan 

dengan pengetahuan mendalam tentang sejarah, baik yang 

terkait dengan tradisi Islam yang masih tersembunyi 

maupun yang terpengaruh oleh unsur luar. Tradisi budaya 

seperti geologi, memiliki lapisan-lapisan yang memerlukan 

pemahaman arkeologis untuk mengungkap kedalaman 

sejarahnya (Adnan, 1989). Menurut (Foucault, 1980), ahli 

sejarah pemikiran harus menggunakan metode arkeologi 

untuk menyelidiki dan memahami warisan budaya hingga 

ke lapisan terdalam (Menhaji & Sadatinejad, 2018). 



 

210 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Meskipun pembongkaran tradisi keagamaan dapat 

menimbulkan kekhawatiran akan nihilisme, Arkoun me-

negaskan bahwa tujuan akhir bukanlah nihilisme, melain-

kan penemuan ketenangan rohani, tambahan pengetahuan, 

dan peningkatan kesempurnaan (Arkoun, 1976). 

Dalam proses dekonstruksi, Arkoun berusaha meng-

embalikan makna-makna yang telah terabaikan atau 

terlupakan akibat penutupan dan pembekuan pemikiran 

Islam. Ia menegaskan bahwa dekonstruksi harus disertai 

dengan rekonstruksi, yaitu membangun kembali wacana 

atau kesadaran yang mengatasi keterbatasan, pembekuan, 

dan penyelewengan dari wacana sebelumnya. Arkoun 

melihat strategi kritik nalar Islam sebagai perluasan dari 

makna ijtihad klasik, berfungsi untuk mematangkan dan 

memperjelas posisi ijtihad itu sendiri (Arkoun, 2004). Kritik 

nalar Islam yang diajukan Arkoun bertujuan untuk meng-

ungkap “hakekat yang sebenarnya” yang mungkin terabai-

kan atau belum terpikirkan, menggunakan pendekatan 

linguistik, psikologis historis, serta antropologi sosial dan 

budaya. Mengacu pada metode dekonstruksi Derrida, 

Arkoun mencoba membongkar dan mengungkap aspek-

aspek yang sebelumnya tidak tampak dalam teks, dengan 

harapan menemukan kembali makna yang hilang atau 

terdistorsi akibat pembekuan pemikiran Islam (Syar’i, 

2022). 



 

211 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Kesimpulan  

Pemikiran Arkoun menawarkan wawasan untuk 

memahami mengapa pemikiran Islam menjadi tertutup dan 

terbatas, serta bagaimana keterbatasan tersebut bisa 

diatasi. Metode baru yang diajukan Arkoun adalah kritik 

nalar Islam, yang bertujuan utama untuk membebaskan 

pemikiran dari citra dan gambaran sempit yang meng-

hambat kejernihan nalar. Kritik ini berupaya membedakan 

wahyu dari sejarah, mengembalikan wahyu transenden ke 

posisi semula setelah mengalami reduksi akibat pembauran 

dengan ideologi, politik, dan kepentingan manusia. Dengan 

demikian, kritik nalar Islam mengajak untuk bersikap kritis 

terhadap berbagai teologisme dalam Islam. Arkoun 

mengidentifikasi penyebab utama krisis dalam dunia Islam 

sebagai redupnya tradisi filsafat dan pemahaman dogmatis 

terhadap Islam tanpa penelaahan kritis, yang mengakibat-

kan kebekuan dan kejumudan pemikiran Islam saat ini. 

Meskipun Arkoun menginginkan agar Islam menjadi subjek 

penelitian multidisipliner, ia tetap berfokus pada kajian 

pemikiran Islam.  

Karya-karyanya, yang kaya akan rujukan teoretis dari 

berbagai cabang ilmu Barat kontemporer, menunjukkan 

kemajemukan yang positif. Namun, Arkoun tidak selalu 

menyadari ketegangan antara berbagai referensi atau 

antara unsur-unsur dari sumber dan pendiriannya sendiri. 



 

212 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Selain itu, banyak masalah yang diangkat dalam karya 

Arkoun tetap tidak terpecahkan, dan ia tidak menyediakan 

solusi atau doktrin yang tuntas, sehingga mungkin tidak 

memuaskan bagi mereka yang mengharapkan pemecahan 

definitive. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

213 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

BAB IX 
PEMIKIRAN ABDULLAHI AHMED  

AN-NA’IM 

Pendahuluan  

Pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na’im merupakan 

salah satu wacana kontemporer yang memiliki pengaruh 

signifikan dalam diskursus tentang Islam dan modernitas. 

Sebagai seorang pemikir asal Sudan yang banyak dikenal 

melalui karya-karyanya di bidang hukum Islam, hak asasi 

manusia, dan sekularisme, An-Na’im menawarkan per-

spektif yang berani dan inovatif dalam memahami hubung-

an antara agama dan negara, serta peran syariah dalam 

masyarakat modern (Choir & Fanani, 2015). Pemikirannya 

sering kali mengusung gagasan mengenai perlunya reinter-

pretasi dan reformulasi syariah agar dapat relevan dengan 

konteks zaman yang terus berubah, terutama dalam upaya 

menciptakan tatanan yang adil dan inklusif bagi semua 

individu, terlepas dari perbedaan agama, gender, atau latar 



 

214 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

belakang sosial (Na’im & Siswanto, 2020). Al-Qur’an, 

meskipun berisi beberapa aturan hukum seperti larangan 

alkohol dan zina, bukanlah semata-mata teks hukum, me-

lainkan juga memuat prinsip-prinsip moral. Namun, para 

ulama fikih sering salah memahami perintah-perintah 

dalam Al-Qur’an, menganggapnya berlaku universal tanpa 

memperhatikan konteks sosial (A. Setiawan, 2016). Akibat-

nya, mereka dan masyarakat Muslim terikat pada interpre-

tasi literal, sehingga hukum dan teologi Islam menjadi kaku 

dan tidak berkembang sesuai dengan nilai-nilai kebebasan 

dan tanggung jawab yang diusung oleh Al-Qur’an. 

Pembaharuan atau modernisasi menjadi salah satu 

tantangan penting bagi umat Islam dalam mencapai kesuk-

sesan dan kemajuan. Umat Islam dihadapkan pada pilihan 

untuk mengikuti arus modernisasi atau tetap berpegang 

pada norma-norma agama yang diwariskan oleh Nabi, para 

sahabat, tabi’in, dan ulama madzhab. Setiap pilihan ini 

memiliki konsekuensi tersendiri. Menurut (Majid, 2004), 

usaha-usaha pembaharuan yang dilakukan sebelum era 

modern memberikan inspirasi akan perlunya perubahan, 

terutama karena tantangan yang muncul dari modernisasi. 

Ia berpendapat bahwa gerakan-gerakan pra-modern 

didorong oleh masalah internal umat Islam, sementara pada 

era modern, pembaharuan lebih dipengaruhi oleh faktor 

eksternal seperti kolonialisme, westernisasi, religio-



 

215 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kultural, dan ancaman politik Barat terhadap Islam. Para 

pembaharu Muslim pada abad ke-19 dan ke-20 berupaya 

merespons interaksi dengan Barat melalui interpretasi 

Islam disesuaikan dengan perubahan kehidupan. Mereka 

menunjukkan sikap yang adaptif, selektif, dinamis, dan 

fleksibel dalam menghadapi pemikiran Barat. Intelektual 

Muslim merespons dengan beragam cara, termasuk melalui 

kajian ontologis, epistemologis, dan aksiologis (Black, 

2007). Salah satu pembaharu terkemuka pada abad ke-19 

adalah Abdullahi Ahmed An-Na’im dari Sudan, seorang ahli 

hukum dan aktivis HAM yang dikenal dengan terobosan 

pemikirannya. An-Na’im berusaha menunjukkan bahwa 

hukum Islam bersifat dinamis, tidak statis, dan Islam 

mendorong kemajuan serta penerimaan sains dan tek-

nologi. Ia berupaya merekonstruksi ijtihad dengan mem-

perkenalkan metode, syarat, bidang kajian, dan tujuan akhir 

yang relevan dengan aktualisasi fiqh Islam, mengatasi 

perdebatan seputar ijtihad. 

Dalam buku Toward an Islamic Reformation: Civil 

Liberties, Human Rights, and International Law, Abdullahi 

Ahmed An-Na’im mengusulkan reformasi hukum Islam 

melalui pendekatan yang mengupas teks untuk mengung-

kap kepentingan tersembunyi di baliknya. Ia berpendapat 

bahwa interpretasi tradisional sering kali bertujuan 

mempertahankan status quo mencerminkan kejumudan 



 

216 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

pemikiran. Sejalan dengan itu, Khaled Abou El-Fadl meng-

kritik lembaga fatwa seperti CRLO (Council for Scientific 

Research and Legal Opinion) di Arab Saudi, yang ia anggap 

terjebak dalam otoritarianisme. Contoh fatwa yang dikritik-

nya meliputi larangan bagi wanita untuk mengunjungi 

makam suami, mengeraskan suara dalam doa, mengemudi-

kan mobil sendiri, dan keharusan wanita didampingi pria 

mahramnya (Fadl, 2004). Abou El-Fadl menilai fatwa-fatwa 

tersebut sebagai bentuk penindasan terhadap martabat 

wanita, yang tidak dapat diterima di era modern. Ia ber-

argumen bahwa reinterpretasi tafsir hukum Islam sangat 

penting untuk mencegah dominasi otoriter dalam penaf-

siran teks, sering kali diklaim sebagai kehendak Tuhan. 

Gagasan Abdullahi Ahmed An-Na’im didasarkan pada 

postulat bahwa syari’ah bukanlah hukum Ilahi yang 

langsung berasal dari Allah, melainkan hasil interpretasi 

manusia terhadap teks Al-Qur’an, Sunnah, dan tradisi 

lainnya. Berdasarkan postulat ini, An-Na’im mengembang-

kan berbagai pandangan mengenai isu-isu seperti syari’ah 

dan hak asasi manusia, hukum pidana, serta hubungan 

syari’ah dengan konstitusionalisme modern. Pendekatan ini 

bertentangan dengan pandangan umum yang menganggap 

syari’ah sebagai hukum Allah yang mutlak dan harus 

dipatuhi oleh manusia dalam hubungan mereka dengan 

Allah maupun sesama manusia. 



 

217 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

A. Biografi Abdullahi Ahmed An-Na’im 

Abdullahi Ahmed An-Na’im lahir pada 19 November 

tahun 1946 di Sudan, sebuah negara dengan sejarah yang 

kaya dan kompleks dalam konteks Islam dan politik. Sudan 

pada masa itu berada di persimpangan berbagai pengaruh 

ideologis dan teologis, termasuk perdebatan mengenai 

penerapan syari’ah, yang menjadi latar belakang yang 

mempengaruhi pemikiran An-Na’im. Sejak usia muda, An-

Na’im sudah tertarik dengan isu-isu keadilan sosial, hukum 

Islam, dan hak asasi manusia, yang menjadi dasar dari 

perjalanan intelektualnya. Pendidikan awal An-Na’im di-

mulai di Sudan, di mana ia mendapatkan dasar yang kuat 

dalam studi-studi Islam dan hukum. Ia kemudian melanjut-

kan pendidikannya ke Inggris, di Universitas Edinburgh, di 

mana ia meraih gelar Ph.D. dalam bidang hukum Islam. 

Disertasinya di Universitas Edinburgh menjadi landasan 

bagi banyak karya akademisnya di kemudian hari, termasuk 

kritiknya terhadap penerapan syari’ah secara harfiah dan 

usahanya untuk merekonstruksi hukum Islam agar lebih 

sesuai dengan konteks modern (Salikin, 2014). 

Salah satu pengaruh besar dalam hidup An-Na’im 

adalah Mahmoud Mohamed Taha, seorang reformis Sudan 

yang juga menjadi mentor intelektualnya. Taha dikenal 

sebagai pemimpin gerakan Republik Sudan, yang berusaha 

menginterpretasikan ulang Islam untuk menjadikannya 



 

218 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

lebih sesuai dengan nilai-nilai modern, termasuk hak asasi 

manusia dan demokrasi. An-Na’im terinspirasi oleh pen-

dekatan Taha yang inovatif dan berani dalam menantang 

interpretasi tradisional syari’ah. Taha memperkenalkan 

konsep “Islamisasi kedua,” yang menekankan pentingnya 

memisahkan antara ajaran dasar Al-Qur’an yang bersifat 

universal dan abadi dengan interpretasi yang kontekstual 

dan historis. 

Pada tahun 1985, Taha dieksekusi oleh pemerintah 

Sudan karena pandangannya yang dianggap subversif. 

Kejadian ini meninggalkan dampak mendalam pada An-

Na’im, mendorongnya untuk melanjutkan perjuangan 

intelektual Taha melalui karya-karyanya sendiri. Dalam 

banyak hal, karya An-Na’im dapat dilihat sebagai upaya 

untuk melanjutkan dan mengembangkan pemikiran Taha, 

terutama dalam hal reformasi hukum Islam dan hak asasi 

manusia. Setelah menyelesaikan studinya di Inggris, An-

Na’im mengabdikan dirinya pada dunia akademik dan 

aktivisme. Ia mengajar di berbagai universitas terkemuka di 

seluruh dunia, termasuk di Universitas Khartoum, 

Universitas Emory di Amerika Serikat, dan Universitas 

Uppsala di Swedia. Di Universitas Emory, ia menjabat 

sebagai Charles Howard Candler Professor of Law dan 

menjadi salah satu tokoh utama dalam studi hukum Islam 

dan hak asasi manusia (Habibi, 2016). 



 

219 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Selama karier akademiknya, An-Na’im menulis sejum-

lah buku dan artikel yang menjadi rujukan penting dalam 

studi hukum Islam dan hak asasi manusia. Karya-karyanya 

sering kali berfokus pada tantangan yang dihadapi oleh 

masyarakat Muslim dalam menghadapi modernitas, serta 

bagaimana hukum Islam dapat direkonstruksi agar lebih 

relevan dengan nilai-nilai universal, seperti keadilan, kese-

taraan, dan hak asasi manusia. Salah satu karya utamanya 

adalah buku Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, 

Human Rights, and International Law (1990). Dalam buku 

ini, An-Na’im mengusulkan reformasi hukum Islam yang 

berani dan kontroversial. Ia berargumen bahwa syari’ah 

bukanlah hukum Ilahi yang harus diterapkan secara kaku, 

tetapi hasil interpretasi manusia yang dapat dan harus 

disesuaikan dengan konteks sosial dan sejarah yang ber-

ubah. Pendekatan ini, yang dikenal sebagai pendekatan 

historis-kritis, mengajak umat Islam untuk melihat syari’ah 

sebagai sebuah proses dinamis yang selalu terbuka ter-

hadap reinterpretasi dan pembaruan. 

Selain itu, An-Na’im juga dikenal sebagai aktivis hak 

asasi manusia yang vokal. Ia terlibat dalam berbagai 

organisasi internasional yang mempromosikan hak asasi 

manusia dan keadilan sosial, khususnya di dunia Muslim. Ia 

sering kali mengkritik rezim-rezim otoriter di dunia Muslim 

yang menggunakan syari’ah sebagai alat untuk menindas 



 

220 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

rakyatnya, terutama perempuan dan kelompok minoritas. 

Pemikiran An-Na’im sangat dipengaruhi oleh gagasan 

bahwa hukum Islam harus selalu terbuka terhadap reinter-

pretasi agar dapat relevan dengan tantangan zaman. Salah 

satu kontribusi utamanya adalah pengembangan teori 

kontekstualisasi syari’ah. Menurutnya, syari’ah adalah hasil 

interpretasi manusia terhadap teks-teks suci, dan karena 

itu, ia harus selalu dipahami dalam konteks sejarah dan 

sosial di mana ia diterapkan. An-Na’im berpendapat bahwa 

syari’ah tidak boleh dipandang sebagai sistem hukum yang 

statis dan kaku, tetapi sebagai sebuah proyek yang terus 

berkembang sesuai dengan kebutuhan Masyarakat (An-

Na’im, 2001). 

Dalam karya-karyanya, An-Na’im juga mengeksplorasi 

hubungan antara syari’ah dan hak asasi manusia. Ia 

berpendapat bahwa banyak elemen dalam syari’ah, seperti 

hukuman hudud (hukuman fisik seperti cambuk dan rajam), 

bertentangan dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia 

modern. Oleh karena itu, ia mengusulkan bahwa umat Islam 

harus berani merekonstruksi syari’ah untuk menghilangkan 

elemen-elemen tidak sesuai dengan nilai-nilai universal ini. 

Bagi (An-Na’im, 2001), reformasi hukum Islam adalah suatu 

keharusan untuk memastikan bahwa Islam tetap relevan 

dan berkontribusi positif terhadap kemajuan manusia. An-

Na’im juga memperkenalkan konsep konstitusionalisme 



 

221 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Islam, di mana ia berargumen bahwa negara-negara Muslim 

harus mengembangkan konstitusi yang menghormati hak 

asasi manusia dan prinsip-prinsip demokrasi, sambil tetap 

mempertahankan nilai-nilai dasar Islam. Menurutnya, tidak 

ada kontradiksi antara Islam dan demokrasi, asalkan 

syari’ah dipahami sebagai prinsip moral yang mengarahkan 

kehidupan umat Islam, bukan sebagai sistem hukum yang 

kaku dan otoriter. 

B. Gagasan Pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na’im 

Untuk memahami gagasan pemikiran An-Na’im, pen-

ting untuk mengakui pengaruh gagasan pembaharuan yang 

sebelumnya disuarakan oleh Taha. Konsep dasar reformasi 

syari’ah An-Na’im tidak dapat dipisahkan dari metodologi 

pembaharuan yang disebut evolusi legislasi yang pertama 

kali digagas Taha (Rizky HK, 2020). Kontroversi pemikiran 

Taha muncul ketika ia mulai merefleksikan gagasannya se-

lama masa pengasingan, yang kemudian diterbitkan dalam 

bukunya The Second Message of Islam. Sebagai seorang 

Muslim yang beriman, Taha meyakini bahwa setiap kata 

dalam Al-Qur’an diturunkan oleh Tuhan kepada Nabi 

Muhammad pada abad ke-7 M. Namun, ia berpendapat 

bahwa Islam awalnya dimaksudkan untuk mengubah kara-

kter keras masyarakat Arab, dengan Al-Qur’an melalui dua 

fase perkembangan. Fase pertama berfokus pada peruba-

han sosial dasar, seperti mengakhiri praktik pembunuhan 



 

222 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

bayi perempuan, membatasi poligami, melindungi non-

Muslim, dan menetapkan hak waris bagi perempuan. Pesan 

kedua dari Al-Qur’an, yang diilhami oleh ayat-ayat yang 

berlaku untuk seluruh umat manusia sepanjang masa, 

menekankan kesetaraan gender, kebebasan memeluk 

agama tanpa paksaan, serta menggantikan hukuman keke-

rasan dengan pengampunan dan kemurahan hati. An-Na’im 

mengikuti pendekatan yang digagas oleh Muhammad Taha 

mengenai ‘teori naskh’ dengan tujuan memperbarui hukum 

publik dalam syari’ah Islam. An-Na’im berpendapat bahwa 

prinsip-prinsip syari’ah yang bermasalah berasal dari teks 

Al-Qur’an dan Sunnah periode Madinah. Menurut teori 

naskh yang dipahami oleh Taha, ayat-ayat yang tidak lagi 

sesuai dengan konteks zaman dapat dihapus dan digantikan 

oleh ayat-ayat dari periode Makkah yang lebih relevan 

(Azima, 2017). 

Paradigma baru yang diajukan An-Na’im menegaskan 

bahwa reformasi hukum Islam tidak cukup hanya dilakukan 

dengan perubahan semata, tetapi memerlukan rekonst-

ruksi, reaktualisasi, atau bahkan dekonstruksi. Menurut 

(An-Na’im, 2007), karena Islam berkembang dalam konteks 

masyarakat yang sangat berbeda dari masyarakat modern 

saat ini, hukum Islam harus didekonstruksi secara menye-

luruh agar tetap relevan dengan modernitas sambil mem-

pertahankan identitasnya sebagai Islam. An-Na’im meng-



 

223 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

embangkan metodologi yang inovatif dan menilai fiqh 

klasik dengan skeptis dan apatis, menganggap bahwa pen-

dekatan tradisional tidak lagi memadai untuk menghadapi 

tantangan kontemporer. 

Hidayat menjelaskan bahwa hukum Islam menghadapi 

dilema serius dalam empat bidang utama: konstitusionalis-

me, hukum pidana, hubungan internasional, dan hak asasi 

manusia. Untuk mengatasi dilema ini, An-Na’im mengang-

gap bahwa reformasi hukum Islam adalah satu-satunya cara 

agar syari’ah tetap relevan dengan kehidupan modern. Ia 

mengadopsi metode gurunya, yaitu metodologi pembaha-

ruan revolusioner yang dikenal sebagai evolusi legislasi 

Islam (modern mystical approach). Pendekatan ini ber-

tujuan untuk mengembangkan prinsip penafsiran baru yang 

memungkinkan penerapan ayat-ayat Al-Qur’an dan Sunnah 

secara lebih sesuai dengan konteks zaman (Hidayat, 2022).  

An-Na’im percaya bahwa pendekatan ini dapat meng-

atasi kebuntuan antara tujuan pembaruan dan keterbatasan 

konsep serta teknik syari’ah historis. Prinsip naskh, yang 

melibatkan pembatalan teks Al-Qur’an dan Sunnah tertentu 

untuk digantikan oleh teks yang lebih relevan, menjadi 

kunci bagi validitas teoretik dan kelangsungan praktik pen-

dekatan evolusioner ini. Dengan memadukan teori naskh 

dengan analisis konkret terhadap implikasi hukum publik 

Islam, An-Na’im menekankan pentingnya keseimbangan 



 

224 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

hak antara Muslim dan non-Muslim, serta laki-laki dan 

perempuan. Pendekatan ini bertujuan untuk mengatasi 

ketidakadilan dalam formulasi teoritik syari’ah tradisional 

dan memastikan penghormatan terhadap harga kemanusi-

aan dalam hukum Islam (Rozi, 2016). 

An-Na’im mengadopsi teori naskh dari gurunya dengan 

dua alasan utama: pertama, pesan Makkah, yang menekan-

kan egalitarianisme universal, belum dapat diterapkan pada 

abad ketujuh, sehingga Allah menurunkan pesan Madinah 

lebih sesuai dengan konteks waktu itu; kedua, penerapan 

teori naskh tidak bersifat permanen karena hal tersebut 

akan menyebabkan penolakan terhadap sebagian ajaran 

agama Islam. Mengikuti konsep naskh terbalik yang di-

populerkan oleh Muhammad Taha, An-Na’im berupaya 

menerapkan teori ini dalam konteks hak asasi manusia dan 

konstitusionalisme modern. Ia menawarkan pendekatan 

baru mengintegrasikan prinsip-prinsip syari’ah dengan 

perkembangan hukum konstitusional dan menegakkan hak 

asasi manusia secara komprehensif untuk semua umat 

manusia, termasuk umat Islam sendiri. 

An-Na’im mengusulkan perubahan dalam hukum 

publik di negara-negara Islam dengan menciptakan versi 

hukum publik Islam yang sesuai dengan standar konstitusi-

onalisme, hukum pidana, hukum internasional, dan hak 

asasi manusia modern. Menurutnya, aturan hukum dalam 



 

225 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

syariat harus mengikuti perkembangan hukum yang di-

butuhkan masyarakat secara umum. An-Na’im mengakui 

bahwa konstitusionalisme modern telah diterapkan dengan 

baik di negara-negara Barat, tetapi ia juga menekankan 

bahwa konstitusionalisme Barat tidak harus diterima dan 

diterapkan secara langsung oleh umat Islam atau masyara-

kat lainnya. Sebaliknya, umat Islam dan masyarakat lain 

harus mengambil elemen-elemen yang sesuai dan men-

yesuaikannya dengan agama dan tradisi kultural mereka 

(Habibi, 2016). 

An-Na’im mengakui bahwa Islam sudah mengadopsi 

sifat-sifat demokrasi, seperti dalam proses pemilihan 

khalifah yang awalnya dilakukan oleh kelompok kecil kaum 

Muslim dan diperkuat oleh dukungan masyarakat umum 

(bay’at). Namun, proses ini mengalami kemerosotan dengan 

penunjukan langsung dan pewarisan turun-temurun, yang 

disebabkan oleh ketidakjelasan legitimasi politik dan 

informalitas prosedur dalam model negara Madinah. Ia juga 

menekankan pentingnya kedaulatan dengan memberikan 

setiap warga negara hak untuk mempengaruhi proses 

penentuan kebijakan dan legislasi hukum, mencerminkan 

prinsip demokrasi memberi “kebebasan” kepada setiap 

individu untuk menyampaikan pendapat dan berkontribusi 

pada negara mereka (Khoir, 2015). 



 

226 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

C. Perspektif Abdullahi Ahmed An-Na’im tentang 

Konstitusionalisme Modern 

Pemikiran An-Na’im mencakup aspek politik, sosial, 

hukum pidana, hukum internasional, dan hak asasi manusia 

secara menyeluruh. Dalam bukunya Dekonstruksi Syari’ah, 

An-Na’im fokus pada tiga isu utama: perbudakan, gender, 

dan hak-hak non-Muslim, yang dipengaruhi oleh kondisi 

sosial Sudan saat itu. Perbedaan utama antara nation-state 

modern dan negara atau kerajaan masa lalu terletak pada 

adanya konstitusi yang jelas dalam negara modern. 

Kedaulatan hukum di masa lalu berada di tangan raja yang 

memerintah tanpa konstitusi, berbeda dengan sistem 

modern yang menempatkan kedaulatan hukum di tangan 

rakyat sebagaimana diatur dalam konstitusi (An-Na’im, 

2007).  

Konstitusi didefinisikan sebagai hukum dasar suatu 

negara atau negara bagian yang menetapkan karakter dan 

konsep pemerintahannya, mengorganisasi pemerintah ter-

sebut, serta mengatur dan membatasi fungsi-fungsi ber-

bagai departemen pemerintah dan wewenang kekuasaan. 

Konstitusionalisme, di sisi lain, adalah teori atau prinsip 

yang berkaitan dengan pemerintahan konstitusional dan 

keterikatan pada teori tersebut. Secara lebih spesifik, 

konstitusionalisme mencakup praktik politik sesuai dengan 

aturan yang mengatur batasan efektif pada tindakan 



 

227 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

pemerintah dan teori yang menjelaskan dan membenarkan 

praktik tersebut (Junadi, 2012). Menurut (Ahmed, 2016) 

konstitusi dan konstitusionalisme baru muncul dengan 

pembentukan nation-state, Piagam Madinah bukanlah 

konstitusi dalam pengertian modern. Ia lebih tepat disebut 

sebagai naskah pra-konstitusi hanya mengatur prinsip-

prinsip umum pemerintahan secara ringkas. Piagam ter-

sebut tidak mencakup detail tentang pembuatan UUD dan 

UU setelah kematian Nabi, pembagian kekuasaan, sistem 

peradilan, dan aspek-aspek lain yang biasanya terdapat 

dalam konstitusi modern. Meskipun demikian, gagasan 

umum tentang konstitusi, undang-undang, dan peraturan 

Islam terdapat dalam teks-teks Al-Qur’an dan Hadits serta 

hasil ijtihad para fuqaha’ sepanjang zaman, yang berusaha 

merumuskan prinsip-prinsip konstitusional, hukum, dan 

peraturan berdasarkan inti dan semangat wahyu yang 

diterima oleh Nabi Muhammad. 

Konstitusionalisme Islam dapat dilihat dalam kons-

titusi negara-negara Islam atau negara dengan mayoritas 

penduduk Muslim seperti Pakistan, Iran, Sudan, Mesir, dan 

Indonesia. Konstitusi-konstitusi ini mencerminkan kons-

titusionalisme Islam dalam konteks lokal masing-masing 

negara. Konstitusionalisme berkaitan dengan kemampuan 

rakyat untuk mempengaruhi peristiwa yang mempengaruhi 

kehidupan mereka, baik di tingkat pribadi, keluarga, 



 

228 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

maupun masyarakat. Ini juga mencakup penataan dan 

perlindungan ruang publik agar masyarakat dapat mencari, 

berbagi, berdebat, dan mengevaluasi informasi secara 

bebas serta berkolaborasi untuk mencapai tujuan mereka. 

Konsep ini menegaskan pentingnya akses yang setara 

untuk semua anggota masyarakat karena kebijakan yang 

sedang dibuat mempengaruhi kehidupan mereka. Dalam 

praktiknya, hal ini menimbulkan permasalahan terkait 

perbedaan status antara warga negara dengan hak dan 

kewajiban penuh, penduduk tetap dengan hak setengah 

keanggotaan, dan orang asing yang tidak memiliki hak 

dalam proses demokrasi konstitusional. Konstitusionalisme 

juga mencakup pembatasan kekuasaan penguasa dan 

akuntabilitas politik terhadap masyarakat. Beberapa ulama 

berpendapat bahwa karena Tuhan adalah pembuat hukum 

dalam Islam, tidak ada ruang bagi legislasi atau kekuasaan 

legislatif di bawah syari’ah. 

An-Na’im menolak premis bahwa umat Islam harus 

tunduk sepenuhnya pada hukum-hukum yang telah di-

tetapkan oleh Tuhan tanpa penafsiran. Ia berpendapat 

bahwa manusia harus mampu menentukan prinsip-prinsip 

dan aturan-aturan syari’ah agar dapat diterapkan secara 

efektif. Al-Qur’an dan Sunnah harus ditafsirkan untuk 

mengembangkan prinsip-prinsip dan aturan hukum yang 

relevan. Menurut An-Na’im, untuk mewujudkan hukum 



 

229 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

publik Islam yang ideal, diperlukan konstitusionalisme 

modern Islam yang bersifat aspiratif, egaliter, dan nondisk-

riminatif. Konstitusionalisme Islam saat ini harus men-

cerminkan kesetaraan tanpa memandang agama, ras, atau 

jenis kelamin, sebagaimana telah dijelaskan dalam surat-

surat Makkiyah. An-Na’im juga menegaskan bahwa kon-

stitusi yang membenarkan diskriminasi tidak layak disebut 

konstitusi, dan pemerintahan yang menekan atau meren-

dahkan warganya seharusnya tidak diakui sebagai pemerin-

tahan konstitusional. Kesimpulannya, demokrasi sebagai 

manifestasi konstitusionalisme modern sesuai dengan 

prinsip-prinsip keadilan, kebebasan, dan kesetaraan yang 

sejalan dengan nilai-nilai Islam. 

D. Sumber dan Sifat Kekuasaan 

Kekuasaan bersumber dari berbagai asal-usul yang 

memberikan legitimasi kepada individu atau institusi untuk 

memimpin, mengendalikan, atau memengaruhi orang lain. 

Salah satu sumber kekuasaan adalah hukum atau konstitusi, 

di mana otoritas diperoleh melalui undang-undang atau 

peraturan formal yang disepakati oleh masyarakat. Kekua-

saan juga dapat berasal dari tradisi yang telah lama berlaku, 

seperti dalam monarki di mana kekuasaan diwariskan 

secara turun-temurun (Nurul Amaliah Afrida & Luqman 

Hakim Habibulloh, 2022). Selain itu, kepribadian yang 

kharismatik bisa menjadi sumber kekuasaan, di mana 



 

230 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

seseorang memiliki kemampuan untuk memengaruhi orang 

lain melalui daya tarik pribadi dan inspirasi. Sifat kekua-

saan beragam dan dapat bersifat legitim, di mana kekua-

saan diakui oleh masyarakat sebagai sah dan diterima 

berdasarkan hukum atau norma sosial. Namun, kekuasaan 

juga bisa bersifat otoritarian, di mana penguasa memaksa-

kan kehendak mereka tanpa mempertimbangkan hak-hak 

orang lain. Dalam konteks demokrasi, kekuasaan dijalankan 

dengan partisipasi masyarakat, memastikan keputusan 

dibuat melalui proses yang inklusif (Kamil, 2001). 

Konstitusionalisme merujuk pada konsep yang me-

negaskan adanya batasan hukum terhadap kekuasaan 

penguasa dan perlunya pertanggungjawaban politik kepada 

masyarakat. Dalam konteks Islam, konstitusionalisme ini 

bisa dilihat dalam pemerintahan Nabi Muhammad, yang 

dilihat sebagai pendiri negara Islam pertama dan pemegang 

kekuasaan tertinggi di Madinah. Nabi Muhammad bukan 

hanya pemimpin spiritual, tetapi juga kepala negara, yang 

memegang kendali atas semua aspek pemerintahan baik 

legislatif, eksekutif, maupun yudikatif. Meskipun kekuasaan 

tersebut mutlak, umat Islam pada masa itu secara spontan 

dan suka rela mematuhi perintah Nabi, berkat kepri-

badiannya yang luar biasa dan karismatik. Ini mengakibat-

kan penerapan hukum yang efektif di kalangan umat 

Muslim, di mana kesetiaan kepada Nabi menjadi dasar 



 

231 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

utama keberhasilan sistem hukum dan pemerintahan 

(Shilliam, 2010). Dalam pandangan konstitusional, peran 

Nabi Muhammad sebagai pemegang kekuasaan mutlak di 

Negara Madinah menggambarkan bagaimana kepemimpi-

nan bisa diterima tanpa adanya pemisahan kekuasaan yang 

dikenal dalam negara modern. Meskipun demikian, kekua-

saan Nabi tetap terkait dengan misi ilahi yang dibawanya, 

sehingga legitimasi politiknya tidak hanya bersandar pada 

otoritasnya sebagai pemimpin, tetapi juga pada keperca-

yaan umat Islam terhadap wahyu yang diterimanya. Hal ini 

menunjukkan bahwa dalam negara Islam awal, konstitusi-

onalisme tidak hanya mengatur hubungan antara penguasa 

dan rakyat, tetapi juga antara manusia dan Tuhan, dengan 

Nabi sebagai perantara utama (Friedrich, 2007). 

Jika model pemerintahan khalifah dipertahankan 

sebagai otoritas tertinggi tanpa pembatasan oleh individu 

atau lembaga apa pun, maka hampir tidak mungkin me-

nerapkan prinsip-prinsip konstitusionalisme yang secara 

jelas mengatur dan membatasi kekuasaan penguasa. Dalam 

model ini, khalifah dianggap sebagai wakil Tuhan yang 

memiliki wewenang tertinggi untuk menentukan pandang-

an atau penafsiran syari’ah yang dianggap sah dan berlaku, 

serta bagaimana penerapannya dalam kehidupan sehari-

hari. Meskipun khalifah dapat mendelegasikan sebagian 

kekuasaan legislatif, eksekutif, dan yudikatif kepada pejabat 



 

232 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

lain, ia tetap memiliki hak untuk menolak atau 

membatalkan kebijakan dan keputusan yang dibuat oleh 

para wakil dan hakimnya. Model pemerintahan khalifah 

yang tidak dibatasi oleh prinsip-prinsip konstitusionalisme 

dapat menciptakan kondisi di mana kekuasaan menjadi 

terpusat pada satu individu, tanpa adanya mekanisme yang 

efektif untuk menyeimbangkan atau mengawasi peng-

gunaan kekuasaan tersebut (Syukur, 2016). Dalam konteks 

modern, ini bertentangan dengan konsep negara hukum 

dan demokrasi yang mengedepankan pembatasan kekuasa-

an serta pertanggungjawaban penguasa kepada rakyat. 

Model ini juga menimbulkan tantangan dalam mengadap-

tasi prinsip-prinsip konstitusionalisme dalam pemerinta-

han Islam, karena konstitusionalisme menekankan penting-

nya pembagian kekuasaan dan perlindungan hak-hak 

individu potensi penyalahgunaan kekuasaan (Rani, 2022). 

Beberapa ulama berpendapat bahwa karena Tuhan 

adalah pembuat undang-undang dalam Islam, maka tidak 

ada ruang bagi legislasi atau kekuasaan legislatif manusia di 

bawah syari’ah. Namun, pandangan ini dibantah oleh 

(Hidayat, 2022), yang menegaskan bahwa pertimbangan 

manusia tetap diperlukan dalam menentukan prinsip-

prinsip dan aturan-aturan syari’ah yang dapat diterapkan 

dalam kehidupan modern. Menurut an-Na’im, baik al-

Qur’an maupun Sunnah harus ditafsirkan secara dinamis 



 

233 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

untuk mengembangkan prinsip-prinsip dan aturan-aturan 

hukum yang relevan dengan konteks zaman, sehingga 

syari’ah dapat terus berfungsi sebagai sistem hukum yang 

hidup dan adaptif. 

E. Kedaulatan dan Kewarganegaraan 

Penilaian konstitusional terhadap model syari’ah, 

sebagaimana telah dibahas sebelumnya, menunjukkan 

perlunya penjelasan mengenai dua konsep penting dalam 

konstitusionalisme modern: kedaulatan dan kewarganega-

raan. Meskipun penulis tidak akan membahas kedua konsep 

ini secara mendalam, mereka tetap relevan dengan diskusi 

ini. Kedaulatan mengacu pada otoritas tertinggi yang sah 

dalam pemerintahan (F. Ismail, 2019). Dalam hukum 

internasional, hukum konstitusional, dan filsafat politik, 

kedaulatan telah didefinisikan sebagai kekuasaan tertinggi 

yang mengatur rakyat, dengan tidak ada otoritas politik 

yang lebih tinggi dalam suatu negara. 

Kedaulatan adalah elemen fundamental yang men-

dasari keberadaan suatu negara, mencakup hak dan 

kekuasaan tertinggi yang harus ditaati. Dalam pengertian 

yang lebih luas, kedaulatan berarti kekuasaan tertinggi 

yang mutlak dan tidak dapat dikendalikan; ini merupakan 

hak mutlak untuk memerintah. Dengan demikian, kedau-

latan dapat dipahami sebagai manifestasi kehendak politik 

yang berlaku dalam pembentukan hukum dan kebijakan. 



 

234 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

An-Na’im berpendapat bahwa meskipun setiap warga 

negara memiliki hak untuk berpartisipasi dalam pembuatan 

hukum, ini tidak berarti bahwa setiap individu bebas 

menentukan hukum sesuai keinginannya. Sebaliknya, ada 

proses-proses tertentu dan perwakilan yang diperlukan 

untuk mengakomodasi aspirasi rakyat dalam pengambilan 

keputusan dan penetapan kebijakan (Fanani, 2016). 

Karena kedaulatan berasal dari warga negara itu 

sendiri, mereka memiliki hak untuk menyatakan per-

setujuan atau ketidaksetujuan terhadap kebijakan dan 

keputusan yang dibuat oleh pemerintah. Sama pentingnya 

adalah kemampuan setiap warga negara untuk secara sah 

menentang kebijakan atau hukum apa pun melalui proses 

legislatif dan alat politik yang tersedia. Ide-ide ini sangat 

relevan dalam konteks konstitusionalisme, yang menekan-

kan keterlibatan aktif warga negara proses pemerintahan. 

Masalah berikutnya adalah konsep kewarganegaraan 

yang menjadi dasar isu-isu problematis dalam syari’ah. An-

Na’im berpendapat bahwa tidak ada negara yang dapat 

secara logis diharapkan untuk memberikan hak-hak sipil, 

sosial, ekonomi, dan politik secara penuh kepada semua 

individu yang lahir di dalam wilayahnya. Demikian pula, 

tidak ada negara yang memiliki hak logis untuk memaksa-

kan kewajiban atau menuntut kesetiaan dari individu hanya 

karena mereka berada di dalam wilayahnya. Oleh karena 



 

235 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

itu, sistem konstitusional dan perundang-undangan biasa-

nya membedakan antara mereka yang memiliki hak penuh 

sebagai warga negara dan mereka yang memiliki kewajiban 

setia kepada negara, serta mereka yang tidak memiliki hak 

atau kewajiban tersebut (Kholik & Azhari, 2018). 

Pertanyaan yang muncul selanjutnya adalah, apa 

kriteria yang digunakan untuk membedakan klasifikasi 

kewarganegaraan menurut yurisdiksi suatu negara? An-

Na’im menanggapi masalah ini dengan pandangan bahwa 

kewarganegaraan selalu terkait dengan keseimbangan 

antara hak dan kewajiban masyarakat. Dia menekankan 

pentingnya status hukum dan hak-hak individu yang 

menjadi warga negara berdasarkan kelahiran atau sebagai 

penduduk tetap dalam suatu negara. Menurut (An-Na’im, 

2003), seluruh warga negara memiliki hak untuk secara 

terus menerus dan signifikan mempengaruhi formulasi dan 

penetapan kebijakan publik serta proses legislasi. Hak ini 

adalah justifikasi moral dan pragmatis bagi kedaulatan 

negara. Agar hak ini efektif, setiap warga negara harus 

memiliki kebebasan untuk mencari dan bertukar informasi 

terkait isu-isu publik, serta bekerja sama dengan warga 

negara lainnya untuk memperjuangkan pandangan ber-

sama demi kepentingan umum. Dalam pandangan (An-

Na’im, 2001) mengenai kewarganegaraan, penulis mencatat 

bahwa meskipun kriteria yang jelas mengenai siapa yang 



 

236 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dianggap sebagai warga negara An-Na’im tidak sepenuhnya 

tergambar, ada pemahaman bahwa warga negara dapat 

dibagi menjadi mayoritas dan minoritas. An-Na’im me-

nekankan bahwa perbedaan mayoritas dan minoritas 

seharusnya tidak didasarkan pada faktor-faktor permanen 

seperti ras atau jenis kelamin, yang berada di luar kendali 

individu. Sebaliknya, kebijakan dan hukum harus dibangun 

di atas landasan rasional yang dapat diterima dan didukung 

semua warga negara, terlepas dari atribut pribadi mereka. 

An-Na’im mengkritik syari’ah historis yang menurut-

nya membingungkan dan tidak lagi relevan untuk diterap-

kan di masa depan. Ia berpendapat bahwa reformasi 

syari’ah adalah suatu keharusan, namun hal ini harus 

dilakukan dengan reinterpretasi sumber-sumber Islam 

yang mendukung konstitusionalisme modern. Penting 

untuk diingat bahwa reinterpretasi ini bukanlah sekadar 

upaya untuk menghidupkan kembali metode-metode yang 

mungkin telah digunakan di masa lalu, tetapi untuk 

menyesuaikan nilai-nilai Islam dengan kondisi kontem-

porer. Kritik diri yang dilakukan oleh An-Na’im terhadap 

konstitusionalisme Islam bertujuan untuk menjadikannya 

relevan dan selaras dengan tantangan yang dihadapi umat 

Islam di dunia saat ini (Adelia & Cherry Juli Rizhal, 2024). 

Pemikiran An-Na’im menekankan bahwa dalam era 

modern, prinsip-prinsip Hak Asasi Manusia (HAM) dan 



 

237 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

hukum internasional harus menjadi acuan utama ijtihad. 

An-Na’im menganggap HAM dan hukum internasional lebih 

tinggi daripada syariah, sehingga jika syariah bertentangan 

dengan HAM, maka perlu disesuaikan. Ia mengusulkan 

penerapan syariah melalui jalur demokrasi dan menegas-

kan bahwa hukum Islam harus mendapatkan persetujuan 

publik dan sejalan dengan konstitusionalisme modern serta 

prinsip-prinsip HAM internasional. 

Produk pemikiran An-Na’im tampak logis dan menye-

garkan, menawarkan perspektif baru untuk penerapan 

syariat dalam konteks modern. An-Na’im menekankan 

bahwa undang-undang dan hukum positif harus mencer-

minkan nilai dan keyakinan masyarakat. Namun, ia me-

nolak penerapan hukum-hukum Islam seperti rajam, 

potong tangan, dan poligami jika dianggap bertentangan 

dengan prinsip-prinsip Hak Asasi Manusia (HAM). Kritik 

terhadap pandangannya meliputi anggapan bahwa hukum 

internasional dan HAM hanyalah kesepakatan dari pihak-

pihak yang kuat dan mungkin mengabaikan hak-hak dan 

kebutuhan spesifik negara atau masyarakat (Sidahmed, 

2011). Pemikiran An-Na’im mengenai konstitusi Islam 

menawarkan nilai positif, terutama dalam hal usaha untuk 

mengadaptasi dan menjelaskan prinsip-prinsip konstitusi 

Islam agar sesuai dengan tantangan zaman. Penelitian An-

Na’im, yang dipengaruhi oleh latar belakang sosial dan 



 

238 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

budaya masyarakat Sudan yang telah lama menerapkan 

hukum Islam, memberikan perspektif baru untuk meng-

aplikasikan hukum Islam secara harmonis dalam kerangka 

konstitusi. Namun, analisis akhir menunjukkan bahwa 

penerapan konstitusi internasional di seluruh negara 

menjadi problematik karena perbedaan prinsip dan nilai 

antar masyarakat. Dengan demikian, penerapan konstitusi 

secara universal, jika dipaksakan, dapat mengurangi 

kebebasan masyarakat dan agama dalam konteks Hak Asasi 

Manusia (Alam, 2015). 

Kesimpulan  

Menurut Abdullahi Ahmed An-Na’im, konstitusi Islam 

modern harus selaras dengan standar konstitusi internasi-

onal. Ia berpendapat bahwa konstitusi internasional harus 

menjadi acuan utama dalam penerapan konstitusi di tingkat 

negara dan agama. An-Na’im menekankan bahwa konstitusi 

internasional telah menyesuaikan hukum dengan keadaan 

global saat ini, dan konstitusionalisme Islam harus mencer-

minkan prinsip-prinsip egalitarian dan non-diskriminatif, 

tanpa membedakan agama, ras, atau jenis kelamin. Ia juga 

mengkritik konstitusi yang mendukung diskriminasi dan 

merekomendasikan agar negara yang menggunakan aparat 

yang menekan warganya tidak dianggap konstitusional. 

Menurutnya, konstitusi Islam modern harus diadaptasi agar 

lebih aspiratif dan inklusif, melampaui hukum-hukum 



 

239 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

tradisional yang sudah ada dalam agama Islam.  Menurut 

Abdullahi Ahmed An-Na’im, jika konstitusi Islam berten-

tangan dengan konstitusi internasional, maka konstitusi 

Islam harus beradaptasi. Konsep konstitusionalisme Islam 

modern yang dikemukakan An-Na’im, meski bertujuan 

memajukan umat Muslim, perlu diakui bahwa konstitusi 

internasional pada beberapa aspek mungkin membatasi 

kebebasan dalam penerapan hukum agama. Oleh karena itu, 

pandangan An-Na’im masih memerlukan kritik dan kajian 

lebih lanjut agar penerapan konstitusi Islam tetap sesuai 

dengan prinsip-prinsip Islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

240 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

241 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

BAB X 
PEMIKIRAN ABDUL-KARIM SOROUSH 

Pendahuluan 

Pemikiran Abdul-Karim Soroush menempati posisi 

penting dalam diskursus intelektual Islam kontemporer, 

terutama dalam konteks reformasi pemikiran keagamaan. 

Sebagai seorang filsuf, teolog, dan intelektual publik asal 

Iran, Soroush dikenal karena gagasannya yang kritis ter-

hadap otoritarianisme agama dan upayanya untuk menye-

laraskan prinsip-prinsip Islam dengan nilai-nilai moder-

nitas. Pemikiran Soroush seringkali diposisikan dalam 

kerangka reformisme Islam, yang berusaha untuk merekon-

struksi interpretasi keagamaan melalui pendekatan yang 

dinamis dan kontekstual (Akbar, 2022). Lahir dari latar 

belakang revolusi Islam Iran, Soroush awalnya mendukung 

revolusi tersebut, namun kemudian menjadi salah satu 

pengkritik paling vokal terhadap monopoli kekuasaan oleh 

para ulama. Ia berargumen bahwa pemahaman agama 



 

242 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

harus bersifat pluralis dan dinamis, serta terbuka terhadap 

kritik dan perkembangan ilmu pengetahuan. Gagasannya 

mengenai “teori kontraksi dan ekspansi ilmu pengetahuan 

agama” menjadi salah satu kontribusi terbesarnya, yang 

menunjukkan bahwa pemahaman keagamaan dapat dan 

harus terus berkembang seiring dengan kemajuan ilmu 

pengetahuan dan perubahan sosial (Bagir, 2012). 

Dalam perspektif akademik, pemikiran Abdul Karim 

Soroush mencerminkan pendekatan yang fleksibel, dinamis, 

dan inovatif terhadap agama, lebih sebagai seorang 

intelektual agama tercerahkan (raushanfikr al-din) daripada 

ulama tradisional. Soroush aktif mengadvokasi revivalisme 

agama (ihya’ al-din) dan memperkenalkan teori episte-

mologis “al-qabd wa al-bast” (penyusutan dan pengem-

bangan) untuk membedakan antara agama dan ilmu agama. 

Dalam analisis ini, pemikiran Soroush diletakkan dalam 

kerangka metodologis dengan memanfaatkan klasifikasi 

nalar al-Jabiri, khususnya nalar terbentuk (al-’aql al-

mukawwan), di mana Soroush diposisikan sebagai metode 

dalam konteks nalar budaya. Pendekatan ini penting karena 

Soroush dianalisis sebagai insider dalam tradisi Islam, yang 

meneliti agamanya sendiri, sehingga pemahamannya 

diperlakukan sebagai kerangka kerja epistemologis yang 

integral (Purnama, 2016). Ada sebuah pandangan menarik 

dikemukakan oleh (Said, 1995) dalam bukunya Beginnings, 



 

243 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Intention, and Method, tentang pentingnya sebuah per-

mulaan. Said menyatakan bahwa, “Permulaan bukan hanya 

merupakan tindakan; ia juga merupakan kerangka berpikir, 

sebuah jenis pekerjaan, sikap, dan kesadaran. Permulaan 

bersifat pragmatis—seperti ketika kita membaca teks yang 

sulit dan bertanya di mana harus memulai untuk mema-

haminya, atau di mana penulis memulai karyanya dan 

mengapa. Dan ia juga bersifat teoretis seperti ketika kita 

bertanya apakah ada sifat epistemologis atau kinerja unik 

yang melekat pada permulaan secara umum […] Namun, 

sebuah bentuk yang kompleks memiliki logika tersendiri. 

Apakah permulaan juga demikian?” Permulaan selalu 

menjadi titik awal bagi seseorang untuk memahami dan 

memberi makna terhadap kemunculan suatu fenomena, 

termasuk berbagai variabel doktrinal maupun moral-

kultural yang mendasarinya. 

Permulaan bukan hanya tindakan aktual, tetapi juga 

merupakan kerangka berpikir, sikap, dan kesadaran. Jika 

suatu fenomena yang kompleks memiliki logika tersendiri, 

maka apakah permulaan juga demikian? Atau, apakah per-

mulaan lebih tepat dipahami sebagai kondisi pra-reflektif, 

di mana fenomena dibiarkan hadir tanpa intensi apapun? 

Bagi Edward Said, permulaan dapat dianggap sebagai 

momen awal yang tampak sederhana, tetapi sebenarnya 

melibatkan berbagai elemen yang sering terlewatkan dalam 



 

244 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

interpretasi, baik secara praksis maupun teoretis. 

Permulaan juga mengandung potensi tafsiran yang beragam 

dan kompleks, dipengaruhi oleh latar belakang sosio-

kultural yang berbeda (Said, 1995). 

Mempertimbangkan pentingnya sebuah permulaan, 

memahami pemikiran Abdul Karim Soroush harus dimulai 

dari konteks kehidupan kultural yang membentuk pan-

dangannya terhadap realitas sosial. Soroush menjelaskan 

bahwa sebagai Muslim Iran, ia dan masyarakat Iran lainnya 

mewarisi tiga budaya sekaligus: budaya nasional Persia, 

Islam, dan Barat. Iran bukan hanya sebuah lokasi geografis, 

tetapi juga situasi dan identitas yang terbentuk dari 

ingatan-ingatan kolektif, konstruksi kesadaran, dan pranata 

sosial yang khas. Ingatan kolektif ini tercermin dalam 

kebudayaan dan peradaban Iran, yang mencerminkan 

perpaduan tiga identitas tersebut.  

A. Biografi Abdul-Karim Soroush 

Abdul-Karim Soroush, yang nama aslinya adalah 

Hossein Haj Faraj Dabbagh, lahir pada tanggal 16 Desember 

1945 di Teheran, Iran. Soroush dikenal sebagai salah satu 

intelektual terkemuka dalam dunia Islam kontemporer, 

terutama melalui kontribusinya dalam filsafat, teologi, dan 

reformasi pemikiran Islam. Latar belakang keluarganya 

yang berpendidikan dan religius memberikan pengaruh 

besar membentuk pandangannya sejak dini. Ia tumbuh 



 

245 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dalam lingkungan yang penuh dengan semangat keaga-

maan, tetapi juga terbuka terhadap ilmu pengetahuan dan 

filsafat. Pendidikan awal Soroush dimulai di Teheran, di 

mana ia menyelesaikan sekolah menengah atas. Ia kemu-

dian melanjutkan studinya di University of Tehran dengan 

fokus pada farmasi. Namun, ketertarikannya yang men-

dalam terhadap filsafat dan ilmu pengetahuan mendorong-

nya untuk melanjutkan studi di Inggris. Di sana, ia meraih 

gelar doktor dalam bidang kimia analitik dari Chelsea 

College, London. Soroush juga menghabiskan waktu di 

University of London untuk mempelajari sejarah dan filsafat 

sains, di mana ia mulai terpapar pada pemikiran filsafat 

Barat yang kelak mempengaruhi pendekatan intelektualnya 

(Bahrani & Kars, 2021).  

Kepulangan Soroush ke Iran pada tahun 1979 ber-

tepatan dengan periode Revolusi Islam Iran, di mana 

Ayatollah Khomeini memimpin gerakan yang mengguling-

kan Shah Iran. Soroush awalnya mendukung revolusi ter-

sebut dan bahkan memainkan peran aktif dalam mendiri-

kan Dewan Revolusi Kebudayaan, yang bertujuan untuk 

mengislamkan sistem pendidikan Iran. Ia juga mengajar di 

University of Tehran dan terlibat dalam mengembangkan 

kurikulum yang sejalan dengan nilai-nilai revolusi Islam. 

Namun, tidak lama kemudian, Soroush mulai mengkritik 

arah yang diambil pemerintahan pasca-revolusi, terutama 



 

246 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

terhadap monopoli kekuasaan oleh ulama dan pembatasan 

kebebasan akademik. Ketidaksetujuannya dengan bentuk 

pemerintahan teokratis Iran membawanya kepada pemiki-

ran yang lebih kritis terhadap hubungan antara agama dan 

politik. Pandangan-pandangannya ini membuatnya semakin 

dikenal sebagai seorang reformis, tetapi juga membuatnya 

berhadapan dengan otoritas yang berkuasa. 

Soroush terkenal karena teori kontraksi dan ekspansi 

ilmu agama (“teori al-qabd wa al-bast”), yang ia kembang-

kan sebagai tanggapan terhadap tantangan modernitas 

yang dihadapi oleh pemikiran Islam. Teori ini menekankan 

bahwa pengetahuan agama tidak statis dan dapat berubah 

seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan 

kondisi sosial. Ia berargumen bahwa meskipun inti ajaran 

agama tetap, pemahaman manusia terhadapnya dapat ber-

kembang dan beradaptasi. Hal ini berbeda dengan 

pandangan tradisional cenderung melihat ajaran agama 

sebagai sesuatu kaku dan tidak diubah (Wijaya, 2017).  

Dalam konteks ini, Soroush memperkenalkan konsep 

“relativitas pengetahuan agama,” yang menunjukkan bahwa 

pemahaman kita terhadap ajaran agama dipengaruhi oleh 

konteks sejarah, budaya, dan intelektual di mana kita 

berada. Ia menolak gagasan bahwa pengetahuan agama 

adalah mutlak dan tidak dapat diperdebatkan. Sebaliknya, 

(Soroush, 2010) mendorong umat Islam untuk terus menaf-



 

247 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

sirkan dan mengkritisi ajaran agama, sehingga agama tetap 

relevan menghadapi tantangan zaman. Seiring waktu, 

Soroush semakin lantang mengkritik model pemerintahan 

teokratis di Iran, yang menurutnya membatasi kebebasan 

berpikir dan menghalangi perkembangan intelektual. Ia 

percaya bahwa agama seharusnya tidak digunakan sebagai 

alat untuk mengontrol kehidupan politik, melainkan harus 

diletakkan pada ranah pribadi dan spiritual. 

Dalam pandangannya, ulama tidak boleh memiliki 

kekuasaan politik absolut, karena hal ini akan mengarah 

pada penindasan dan pembatasan kebebasan individu. 

Kritik-kritiknya terhadap pemerintahan Iran membuatnya 

menjadi sosok kontroversial di negara tersebut. Ia sering 

kali menghadapi tekanan pemerintah, termasuk pembata-

san kebebasan bergerak, larangan mengajar, dan pengawa-

san ketat oleh aparat keamanan (Sufyan & Irwan, 2022). 

Meskipun demikian, Soroush terus menyuarakan penting-

nya kebebasan berpikir dan pluralisme dalam dunia Islam. 

Baginya, sebuah masyarakat yang sehat adalah masya-

rakat yang memberikan ruang bagi beragam pemikiran dan 

interpretasi, termasuk dalam hal agama. Pemikiran Soroush 

tidak hanya berdampak di Iran, tetapi juga mendapatkan 

perhatian luas di dunia internasional. Ia diundang untuk 

memberikan kuliah di berbagai universitas terkemuka di 

Eropa dan Amerika Serikat, termasuk Harvard, Princeton, 



 

248 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dan Yale. Karya-karyanya diterjemahkan ke dalam berbagai 

bahasa, dan ia diakui sebagai salah satu pemikir Muslim 

berpengaruh era modern. Soroush dikenal karena usahanya 

untuk membangun dialog antara Islam dan Barat. Ia mene-

kankan pentingnya saling memahami antara kedua perada-

ban tersebut, serta mendorong umat Islam untuk meng-

ambil pelajaran dari pengalaman sejarah dan kemajuan 

ilmiah Barat, tanpa harus kehilangan identitas keislaman 

mereka (Soroush, 2000). Melalui tulisannya, Soroush meng-

ajak umat Islam untuk membuka diri terhadap gagasan-

gagasan baru, sambil berpegang pada nilai-nilai inti agama. 

Meskipun diakui secara internasional, pemikiran 

Soroush tetap menimbulkan kontroversi, terutama di kala-

ngan konservatif di Iran dan dunia Islam pada umumnya. 

Kritiknya terhadap ulama dan teokrasi dianggap oleh 

beberapa pihak sebagai ancaman terhadap stabilitas sosial 

dan agama. Beberapa ulama bahkan menuduhnya sebagai 

agen Barat yang berusaha melemahkan Islam dari dalam. 

Namun, bagi banyak intelektual dan kaum muda di dunia 

Islam, Soroush merupakan sumber inspirasi menawarkan 

pandangan baru bagaimana agama dapat berinteraksi 

dengan dunia modern. Mereka melihat Soroush sebagai 

sosok berani dan visioner, yang berjuang untuk membawa 

reformasi dalam Islam tanpa harus mengorbankan esensi 

keimanan (Anshori, 2020). 



 

249 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

B. Gagasan Pemikiran Abdul-Karim Soroush 

Teologi Islam menempatkan Allah sebagai pusat meta-

fisika, dengan al-Qur’an sebagai sumber utama doktrin. 

Setiap upaya untuk mengungkap keberadaan dan jejak-Nya 

selalu merujuk pada al-Qur’an, yang mencakup berbagai 

wacana keagamaan seperti teologi, eskatologi, kenabian, 

dan kemanusiaan. Pada masa Islam awal, interpretasi al-

Qur’an menjadi kunci dalam memahami pesan ilahi. Al-

Qur’an diturunkan di tengah masyarakat Arab Jahiliyah, dan 

keterlibatan Nabi Muhammad dalam perkembangan sosio-

kultural masyarakat ini menunjukkan bahwa agama terlibat 

dalam kebudayaan dan sejarah manusia. Pesan-pesan al-

Qur’an selalu diinterpretasikan sesuai dengan konteks 

waktu dan tempat tertentu. Mengutip Ali ibn Abi Thalib, “al-

Qur’an hanya tulisan yang termuat di antara dua sampul; 

manusialah yang berbicara.” Hal ini menegaskan peran 

penting manusia dalam interpretasi al-Qur’an (Mustaqim & 

Sahiron, 2008). 

Al-Qur’an, sebagai sumber utama dalam Islam, menjadi 

pusat berbagai interpretasi yang dinamis, di mana beragam 

perspektif manusia dengan latar belakang sosio-kultural 

yang berbeda saling berinteraksi dan berkontribusi ter-

hadap pemahaman religius. Di dalamnya, terdapat konten-

konten praktis yang memberikan landasan etika dan 

pandangan sosial untuk mendorong transformasi budaya 



 

250 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

masyarakat. Pada titik ini, wacana keagamaan mulai di-

bahas dalam kerangka epistemologis dan etis, menjadikan-

nya subjek yang penting untuk dipahami dan dikaji lebih 

lanjut (Muhammad & Hafid Turmudzi, 2022). 

Al-Qur’an tidak hanya menjadi acuan doktrinal dalam 

Islam, tetapi juga menjadi titik temu berbagai interpretasi 

yang muncul dari beragam konteks sosial dan budaya. 

Ketika manusia dengan latar belakang yang berbeda-beda 

berinteraksi dengan al-Qur’an, mereka membawa pers-

pektif unik yang memperkaya pemahaman kolektif ter-

hadap ajaran agama. Selain itu, al-Qur’an juga berfungsi 

sebagai panduan praktis yang menetapkan prinsip-prinsip 

etika dan visi sosial, yang bertujuan untuk mengarahkan 

transformasi budaya dalam masyarakat (Wahyudi, 2018). 

Melalui interaksi ini, wacana keagamaan berkembang 

menjadi kajian yang berakar dalam dimensi epistemologis 

dan etis, menjadikannya topik yang relevan untuk analisis 

intelektual dan sosial. 

Realitas sosial masyarakat Islam kontemporer telah 

berubah secara signifikan dibandingkan dengan masa Islam 

awal. Sebagai agama yang terus berinteraksi dan belajar 

dari perkembangan peradaban dan kebudayaan, kebang-

kitan atau reformasi wacana keagamaan menjadi sebuah 

kebutuhan historis untuk menjaga relevansi Islam di setiap 

era, menjadikannya sebagai Islam yang raḥmatan li ‘l-



 

251 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

`alamin. Keniscayaan ini menjadi fokus utama Abdul-Karim 

Soroush dalam upaya reformasi Islam, terutama dalam 

konteks masyarakat Muslim Iran kontemporer yang meng-

hadapi tantangan eksistensial dan sosial. Soroush melihat 

perlunya revitalisasi pemikiran Islam agar tetap kontek-

stual dan mampu menjawab tantangan zaman (Hashas, 

2014).  

Soroush menjelaskan bahwa reformasi atau revitalisasi 

Islam telah menjadi perhatian para intelektual Muslim. 

Namun, reformasi yang diusulkan oleh ulama klasik seperti 

al-Ghazali, Faiz Kasyani, Rumi, Syabistari, Haidar Amuli, dan 

Dihlawi, serta cendekiawan kontemporer seperti Sayyid 

Jamal Asad Abadi, Muhammad Iqbal, Muhammad Abduh, 

Rasyid Ridha, `Ali Syari`ati, Khomeini, dan Murtadha 

Mutahhari, dianggap tidak memiliki landasan teori episte-

mologi yang kuat untuk mendukung berbagai wacana 

mereka. Soroush melihat kekurangan ini sebagai tantangan 

yang perlu diatasi agar reformasi Islam dapat lebih kokoh 

dan relevan dalam menghadapi realitas kontemporer 

(Dabashi, 2016). 

Soroush menawarkan kerangka epistemologis yang 

dikenal sebagai teori kontraksi (penyusutan) dan ekspansi 

(perluasan) yang bertujuan untuk membedakan secara 

mendasar antara agama (religion) dan pengetahuan agama 

(religious knowledge). Pemikiran menekankan pentingnya 



 

252 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

mempertimbangkan aspek historisitas dan humanitas 

agama, yang didukung oleh teori-teori epistemologi modern 

(Soroush, 2010). Dengan demikian, Soroush berupaya 

menciptakan diskursus Islam yang lebih rasional dan 

kompatibel dengan realitas masyarakat Muslim kontem-

porer, sehingga Islam dapat terus relevan dan memberikan 

makna dalam konteks zaman yang terus berubah. 

C. Historisitas dan Humanitas 

Secara garis besar, Soroush memulai wacana reformasi 

agamanya melalui pendekatan historis-antropologis untuk 

memperoleh pemahaman yang menyeluruh tentang agama. 

Dengan mengadopsi teori J.W.M Bakker, ia menolak pan-

dangan yang melihat agama sebagai fenomena otonom yang 

terlepas dari praktik-praktik sosial yang membentuk 

pemahamannya. Oleh karena itu, agama dan berbagai 

praktik sosial harus dianalisis secara terpadu. Pendekatan 

antropologi agama ini menempatkan agama sebagai salah 

satu komponen kebudayaan yang dapat dikaji dari sudut 

evolusi, fungsi, simbolisme, peran dalam masyarakat, serta 

keterkaitannya dengan institusi-institusi lain. Soroush 

berupaya memahami agama dalam konteks kebudayaan 

manusia, serta berbagai bentuk aktualisasi dan manifestasi 

praktisnya dalam latar sosial, historis, dan kultural tertentu 

(Anton Bakker, 2009). Sebelum mendalami pemikiran 

Abdul Karim Soroush, menarik untuk mempertimbangkan 



 

253 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

renungan eksistensial Karl Jaspers, yang menyatakan 

bahwa “tidak ada realitas yang lebih esensial bagi manusia 

selain sejarah dirinya; yang berakar dalam, membatasi, dan 

membentuk cara manusia memahami, memberi arti, serta 

memperlakukan dunia.” Dalam pengertian lain, manusia 

selalu terlibat dalam sejarah dan ada dalam waktu. Waktu, 

dalam hal ini, berfungsi sebagai batas, bingkai, atau kondisi 

aktual yang mengukuhkan historisitas keberadaan manusia 

di dunia. Karena itu, refleksi tentang waktu mencerminkan 

refleksi tentang manusia yang terikat dalam sejarah. 

Manusia, menurut Heidegger, adalah “Dasein” (Ada-di-

sana) yang eksis dalam kerangka waktu dan situasi, 

menegaskan bahwa manusia tidak bisa berada di luar 

sejarah atau melampaui waktu. Heidegger menyatakan 

bahwa eksistensi Dasein menemukan maknanya dalam 

temporalitas, dan temporalitas inilah yang memungkinkan 

historisitas sebagai jenis eksistensi temporal yang dimiliki 

Dasein. Temporalitas Dasein ini memiliki dampak men-

dalam dalam filsafat kontemporer, terutama dalam kritik 

terhadap totalitas dan logosentrisme (Donny Gahral Adian, 

2012). Sebagaimana waktu menjadi esensial dalam filsafat 

kontemporer, pemahaman tentang waktu juga mendasari 

pemikiran Soroush. Saat membahas agama, Soroush selalu 

berpegang pada konsep waktu dan dampaknya terhadap 

interpretasi agama. Berbagai metode analitik yang diguna-



 

254 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kan Soroush, seperti falsifikasi Karl Popper, perubahan 

paradigma Thomas Kuhn, atau antropologi agama yang 

berasal dari tradisi Islam, semuanya berlandaskan pada 

perspektif temporalitas dalam pemahaman keagamaan 

manusia (Saumantri, 2022). 

Perhatian Soroush terhadap temporalitas dalam 

wacana keagamaan menegaskan pendekatannya yang 

historis dan hermeneutis. (Bagir, 2012) menganalisis 

bahwa pemikiran neo-rasionalis Soroush terbentuk melalui 

wacananya tentang historisitas agama, interpretasi teks-

teks keagamaan (al-Qur’an dan Hadis), serta penerapan 

praktis wacana keagamaan. Historisitas dari ketiga elemen 

ini dibahas secara mendalam dalam dua karya utamanya, 

The Contraction and Expansion of Legal Theory dan 

Expansion of Prophetic Experience. Melalui karya-karya 

tersebut, Soroush mengeksplorasi isu-isu terkait evolusi 

dan devolusi pemahaman manusia tentang agama. Untuk 

menjelaskan fenomena keagamaan ini, Soroush menawar-

kan model interpretasi hermeneutis dan teori-teori epis-

temologis yang melengkapi pengetahuan Islam tradisional, 

seperti kalam (teologi Islam), usul (teori hukum Islam), dan 

irfan (esoterisme Islam). 

Fondasi teoritis untuk mereformasi teologi Islam kon-

temporer banyak diuraikan oleh Soroush dalam bukunya 

Expansion of Prophetic Experience. Soroush terpengaruh 



 

255 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

oleh pandangan Muhammad Iqbal mengenai profetikalitas 

Nabi Muhammad saw., yang diilustrasikan melalui pernya-

taan Abdul Quddus, seorang sufi dari Ganggah: “Muhammad 

saw. telah naik ke langit tertinggi lalu kembali lagi. Demi 

Allah, aku bersumpah, seandainya aku telah mencapai 

tempat itu, aku tidak akan kembali lagi.” Bagi Iqbal, per-

nyataan ini membawa perspektif yang mendalam dan 

implikasi yang signifikan: bahwa kembalinya seorang nabi 

memiliki nilai yang lebih besar bagi tatanan sosial dan 

budaya manusia. Nabi kembali ke dunia untuk menjaga 

jalannya sejarah manusia dan menciptakan dunia ideal yang 

baru. Kembalinya Nabi dari mi’raj-nya ke bumi selalu 

memberi makna kreatif bagi umat manusia dan kemanu-

siaan (Nawaz, 2023). 

Menurut (Soroush, 2010), aspek kemanusiaan dalam 

agama ini sering kali terabaikan dalam berbagai diskursus 

Islam. Padahal, Islam tidak bisa hanya dipahami sebagai 

kumpulan teks wahyu semata, melainkan juga harus dilihat 

dalam keterlibatannya dalam arus sejarah manusia dan 

bagaimana ajaran-ajarannya diwujudkan dalam realitas 

konkret. Soroush tidak hanya menekankan aspek histori-

sitas dalam pemahaman agama, tetapi juga memperhatikan 

keterlibatan manusia dalam berbagai tindakan interpretasi 

agama. Dalam konteks ini, gaya berpikir Soroush memiliki 

dimensi antroposentris, yang terlihat dari pernyataannya 



 

256 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

mengenai esensi dan aksidensi agama. Ia menegaskan 

bahwa bahasa Arab beserta kebudayaannya merupakan 

bukti nyata dari karakter antropologis Islam. Namun, ini 

bukan berarti Soroush memosisikan agama sebagai semata-

mata konstruksi budaya. 

Sebaliknya, ia berupaya menempatkan agama dalam 

kerangka keterbatasan manusia dalam memahaminya baik 

dari segi waktu maupun kebudayaan. Perspektif antropo-

logis ini bertujuan untuk menghidupkan kembali aspek 

kreatif dan dinamis dalam Islam yang telah lama beku di era 

kontemporer. Penyejarahan dan pemanusiawian agama ini 

menjadi pintu masuk dalam proyek reformasi diskursus 

Islam dalam pemikiran Soroush. Melalui pembacaan 

historis-antropologis, Soroush berusaha mengembalikan 

Islam sebagai peristiwa atau realitas yang aktual. Mengingat 

kemewaktuan dan ketersituasian manusia meng-haruskan 

agama dipahami dalam konteks interaksi dan proses belajar 

dalam kebudayaannya, maka agama tidak mungkin dipisah-

kan dari waktu kebudayaannya (Hashas, 2014).  

D. Epistemologi Modern dalam Pemikiran Soroush 

Sebagai seorang intelektual yang terdidik dalam tradisi 

intelektual Islam klasik, filsafat Barat, hingga pemikiran 

modern, serta memiliki pola pikir kritis, Soroush mengem-

bangkan pemikirannya sebagai hasil sintesis dari berbagai 

tradisi tersebut. Wacana keagamaannya dipengaruhi oleh 



 

257 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

rasionalisme Mu’tazilah, imperatif kategoris Kant, metode 

falsifikasi Karl Popper, paradigma bergeser Thomas Kuhn, 

mistisisme Jalaludin Rumi, serta berbagai wacana filsafat 

dan agama lainnya. Sintesis pemikiran ini menghasilkan 

pendekatan yang ia sebut sebagai rasionalisme-kritis, atau 

seperti yang diidentifikasi oleh (Dahlèn, 2007), sebagai 

realisme-kritis. Pendekatan ini menempatkan pemikiran 

Soroush di antara metafisika religius klasik dan relativisme 

postmodern. 

Soroush menjelaskan terdapat dua bentuk realisme. 

Pertama, realisme naif yang melihat dunia secara sederhana 

dalam bentuk totalitas atau narasi besar tunggal. Kedua, 

realisme kritis-filosofis yang menganggap dunia sebagai 

entitas yang kompleks, terdiri dari berbagai narasi kecil 

yang berinteraksi satu sama lain (Soroush, 2010). Dalam 

konteks filsafat kontemporer, upaya untuk mereduksi 

realitas menjadi narasi tunggal sedang ditinjau ulang dan 

bahkan ditentang. Keterbatasan historisitas dan rasio 

manusia menuntut sikap rendah hati dan keterbukaan 

terhadap narasi-narasi yang berbeda. Oleh karena itu, 

rasionalitas kontemporer tidak lagi dapat dipahami sebagai 

manifestasi dari ego cogito Cartesian, yang menginginkan 

pandangan dunia yang totalitas (Anshori, 2020). Untuk 

menghindari jebakan relativisme dan destruksi metafisika, 

sekaligus merepresentasikan posisinya yang menengahi 



 

258 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

antara metafisika religius klasik dan relativisme post-

modern, Soroush memahami rasionalitas kontemporer 

sebagai sikap kerendahan hati terhadap berbagai narasi 

manusia. “Rational modesty” ini mencerminkan kematangan 

rasio manusia dan merayakan kemunculan berbagai narasi 

kecil dunia. Tahapan rasio manusia yang mencapai kondisi 

rational modesty juga mempengaruhi pemahaman sese-

orang tentang agama. (Soroush, 2000) memposisikan pemi-

kirannya sebagai contoh rasionalisme-kritis, menjelaskan: 

“Hence, my position, in fact, is the sophisticated 
rationalism or critical rationalism. That is to say, the 
actually existing world, be it religion, philosophy or 
nature, is much too complicated to be dealt with by 
judgements based on naïve rationalism or to sanction 
dogmatic commitment to one single option […] One of 
the clear consequences of critical rationalism is to 
show that most of people’s certainties are little more 
than conjectures. This is not to say that people can 
never arrive at truth but that arriving at truth has no 
specific signpost. The signposts mentioned in 
traditional philosophy, such as observation, certitude, 
etc., are all fallible. Hence, one cannot easily say, this is 
true and that is not true. […] Critical rationalism is, 
therefore, much more modest in its claims and it takes 
human fallibility very seriously.”   

Realitas aktual kontemporer, baik dalam konteks 

pewacanaan agama, filsafat, maupun ekologi, tidak dapat 

dipahami dengan klaim rasionalisme naïf atau justifikasi 



 

259 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

dogmatik yang mengasumsikan kebenaran tunggal atau 

narasi besar sebagai sesuatu yang paling paripurna. 

Rasionalisme kritis menegaskan bahwa semua kepastian 

yang dibangun manusia adalah hipotesis yang selalu 

terbuka untuk dikritik dan dikoreksi. Dengan kata lain, 

pencarian akan kepastian tunggal tidak pernah memadai. 

Pandangan Soroush mengenai realitas kontemporer ini 

menunjukkan pengaruh kuat dari berbagai wacana filsafat 

Barat dan mencerminkan pemahaman tentang kondisi 

postmodern. 

Dalam konteks postmodern, berbagai narasi, baik 

dalam filsafat, agama, maupun kebudayaan, tidak lagi dapat 

mengklaim sebagai narasi tunggal yang mewakili kebena-

ran mutlak. Postmodernisme justru menekankan muncul-

nya berbagai narasi kecil yang mewakili pemahaman 

manusia yang beragam dan memerlukan pengakuan di 

kancah kebudayaan global. Memahami bahwa manusia (ego 

cogito/the I) tengah melakukan monolog, termasuk dalam 

narasi agama, merupakan pandangan yang naif dan terlalu 

ambisius. Meskipun pandangan tersebut mungkin diyakini 

atau didukung oleh argumen filosofis dan teologis, 

pandangan itu pada dasarnya merupakan proyeksi ilusif 

dari ego manusia yang berusaha melampaui batas-batas 

waktu dan situasi. Dalam realitas postmodern ini, Soroush 

mengusulkan pentingnya rasio yang rendah hati (rational 



 

260 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

modesty), yaitu kesadaran akan keterbatasan pemahaman 

manusia (Akbar, 2022). Soroush dipengaruhi oleh teori 

falsifikasi Popper, yang berpendapat bahwa kepastian 

dalam agama sebenarnya adalah hipotesis sementara yang 

memiliki sifat fallibility, yakni kemungkinan untuk disalah-

kan atau disangkal. Falsifiabilitas dalam konteks ini tidak 

berarti falsifikasi absolut, melainkan proses berkelanjutan 

dalam pengembangan pemahaman manusia terhadap 

realitas berdasarkan pengalaman empiris yang menjadi 

batas-batas pemahaman tersebut. Jika sebuah hipotesis 

mengenai agama telah melalui tahap falsifikasi, maka 

hipotesis tersebut hanya mencapai tahap corroboration, 

atau pengokohan, dan tetap terbuka untuk kemungkinan 

falsifikasi di masa mendatang (Nur, 2012). 

Menurut (Dahlèn, 2007), arah baru dalam diskursus 

Islam yang diusulkan oleh Soroush mengikuti teori per-

geseran paradigma Thomas Kuhn. Soroush memandang 

pergeseran paradigma dalam agama sebagai hal yang tak 

terhindarkan, mirip dengan revolusi Copernican yang 

menggantikan paradigma geosentris dengan heliosentris. Ia 

berpendapat bahwa perubahan dalam persepsi realitas 

seperti perubahan pandangan tentang pusat tata surya juga 

mempengaruhi pemahaman manusia tentang agama dan 

filsafat. Kondisi postmodern dan prinsip falsifiabilitas 

mendukung pendekatan baru Soroush terhadap wacana 



 

261 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

keagamaan, yang mengarah pada reformasi dalam teologi 

dan etika Islam dalam konteks kebudayaan kontemporer, 

baik secara teoretis maupun praktis. 

E. Distingsi Agama dan Ilmu Agama 

Teori epistemologi Soroush berusaha mengangkat per-

masalahan ilmu agama ke tingkat yang lebih mendalam 

dengan menekankan bahwa para revivalis agama sering 

kali gagal membedakan antara agama (al-din) dan penge-

tahuan agama (ma’rifat al-din) (Purnama, 2016). Menurut 

(Soroush, 2000), kegagalan ini menyebabkan kontradiksi 

antara ajaran agama yang tetap dan dunia yang terus 

berubah. Ia berpendapat bahwa bukan agama yang harus 

diubah, tetapi pemahaman manusia tentang agama yang 

perlu disesuaikan untuk menjembatani kesenjangan antara 

stabilitas agama dan dinamika dunia. 

Soroush menjelaskan bahwa terdapat perbedaan men-

dasar antara agama dan pemahaman agama yang perlu 

diperhatikan. Dari segi epistemologis dan historis, agama 

bersifat ilahi, kekal, dan sakral, sementara pemahaman 

agama merupakan usaha manusia yang tidak memiliki 

kekudusan yang sama seperti agama itu sendiri. Pemaha-

man agama adalah bagian dari upaya manusia untuk 

memahami berbagai aspek kehidupan, termasuk alam, dan 

tidak memiliki sifat sakral. Akal manusia tidak dapat men-

yempurnakan agama, melainkan hanya dapat memperbaiki 



 

262 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

cara manusia memahami agama. Agama itu sendiri tidak 

dapat disamakan dengan opini manusia, sehingga tidak ada 

kesesuaian atau ketidaksesuaian langsung antara keduanya. 

Namun, pemahaman manusia tentang agama dapat ber-

variasi dan mungkin berbeda antara satu individu dengan 

individu lainnya. Lebih jauh, pemahaman agama dipeng-

aruhi oleh berbagai bidang pengetahuan manusia dan 

karenanya bersifat berubah-ubah, relatif, dan terikat oleh 

konteks waktu (von Heyking, 2006). 

Pengetahuan agama merupakan hasil dari usaha 

manusia dalam memahami dan menafsirkan agama, yang 

memiliki esensi pewahyuan dan karena itu bersifat benar, 

sempurna, komprehensif, dan tetap. Sebaliknya, pengeta-

huan agama tidak dapat mempertahankan kualitas-kualitas 

tersebut karena berkembang dalam konteks kompleksitas 

intelektual manusia. Proses pembentukan pengetahuan 

agama melibatkan berbagai asumsi, konsep, metode, dan 

proposisi yang bisa bersifat filosofis, teologis, historis, 

linguistik, atau sosiologis. Dengan demikian, pengetahuan 

agama dan segala informasi tentangnya terus mengalami 

perubahan: menyusut, mengembang, membesar, dan 

mengecil. Ilmu ini bersifat temporal dan selalu terkait 

dengan konteks budaya manusia. Para revivalis merespons 

fenomena kemandegan dan kekakuan dalam kalangan 

agamawan dengan berbagai pendekatan. Mereka melihat 



 

263 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

kemandegan ini sebagai penyebab dogmatisme, di mana 

pintu ijtihad ditutup. Soroush menggambarkan fase ini 

sebagai pencarian pensakralan di tengah kekakuan dan 

kekolotan, di mana pendekatan kritis sangat dihindari 

dalam hukum syariat. Upaya revivalis terdahulu, seperti al-

Ghazali dan Dihlawi, berfokus pada membersihkan esensi 

agama dari unsur-unsur yang dianggap mengotori, mem-

bedakan esensi dari lahiriyah, serta menemukan esensi 

yang berharga tersembunyi di balik hukum dan ritus 

agama. Berbeda dengan revivalis kontemporer seperti al-

Afghani dan Mutahhari, yang berusaha mempertahankan 

keabadian agama sambil membuatnya relevan dengan 

dunia modern (Lantong, 2022). Mereka mencoba meng-

hapus unsur-unsur yang tidak relevan agar Islam lebih 

efektif dan fungsional, serta menambahkan elemen dari 

sains untuk memberdayakannya. 

Beberapa upaya revivalis, meskipun mendapatkan 

apresiasi dan menjadi inspirasi bagi Soroush, tidak menyer-

takan teori epistemologi yang memadai. Soroush meng-

kritik mereka karena gagal membedakan antara agama itu 

sendiri dan pengetahuan tentang agama, menyebabkan 

ketidak konsistenan dalam penilaian mereka dan membuat 

solusi yang mereka tawarkan tidak efektif (Zamzami et al., 

2022). Menurut (Soroush, 2010), dengan menggunakan 

teori penyusutan dan pengembangan, peran revivalis dapat 



 

264 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

lebih jelas. Ia berpendapat bahwa revivalis tidak seharus-

nya menggantikan agama dengan pemahaman mereka 

sendiri, melainkan menggantikan satu pemahaman dengan 

yang baru. Meskipun mereka mengakui keabadian Al-

Qur’an dan Sunnah, mereka perlu memperbarui dan me-

lengkapi pengetahuan manusia tentangnya. Dengan pen-

dekatan ini, aspek-aspek interpretasi wahyu, mekanisme 

penafsirannya, serta hubungan antara nalar, pengetahuan 

manusia, dan agama dipahami secara lebih mendalam. 

Kesimpulan  

Teori yang diajukan oleh Soroush untuk menggugat 

ortodoksi keagamaan mengarah pada pengembangan 

konsep-konsep praksis di tingkat global, seperti demokrasi, 

multikulturalisme, hak asasi manusia, liberasi teologis, dan 

pluralisme. Soroush melihat wacana-wacana ini sebagai 

bagian dari keniscayaan historis dan eksistensial di era 

kontemporer, khususnya dalam konteks postmodern yang 

mengakui pentingnya narasi-narasi kecil. Dengan melibat-

kan filsafat ilmu dalam memahami religiusitas manusia, 

Soroush menawarkan perspektif baru dalam memandang 

realitas sosial, individual, dan global, serta membuka arah 

baru dalam diskursus keagamaan Islam. Namun, ada 

beberapa catatan penting: pertama, meskipun teori Soroush 

merupakan respons terhadap wacana intelektual dan 

politik di Iran, ia tidak menyediakan struktur praktis dan 



 

265 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

terorganisir untuk implementasi Islam dalam politik, 

ekonomi, dan masyarakat. Kedua, sebagai seorang Syi’ah, 

Soroush tidak mempertimbangkan sumber-sumber hukum 

agama yang diakui baik oleh kalangan Sunni maupun Syi’ah, 

mengingat bahwa Syi’ah mengikuti Al-Qur’an, hadits, dan 

ajaran para imam Syi’ah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

266 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

267 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Abbas, N. (2014). Muhammad Abduh : Konsep Rasionalisme 
Dalam Islam. Jurnal Dakwah Tabligh, 15(1). 
https://doi.org/https://doi.org/10.24252/jdt.v15i1.338 

Abdullah, D. (2014). Pemikiran Syekh Muhammad Abduh 
Dalam Tafsir Al-Manar. Al Daulah : Jurnal Hukum Pidana 
Dan Ketatanegaraan, 1(1). https://doi.org/https:// 
doi.org/10.24252/ad.v1i1.1410 

Adelia, E., & Cherry Juli Rizhal. (2024). Pembaharuan Syari’ah 
Melalui Pemikiran Kritis Abdullah Ahmed Na’im 
Terhadap Hak Asasi Manusia. At-Tahfidz: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 2(01), 66–81. https://doi.org/ 
10.53649/at-tahfidz.v2i01.606 

Adnan, T. (1989). Islam dan Tantangan Modernitas (Studi atas 
Pemikiran Hukum Fazlur Rahman). Mizan : 
Didistribusikan oleh Mizan Media Utama. 

Agbaria, A. K. (2019). Contact religious authority and the 
creation of hyper-solidarity. Ethics and Education, 14(2), 
227–240. 
https://doi.org/10.1080/17449642.2019.1587685 

Agwani, M. S. (2013). Islam and Modernism in the Arab East. 
India Quarterly: A Journal of International Affairs, 19(3), 
266–275. 
https://doi.org/10.1177/097492846301900303 

Ahmed, F. (2016). In The Name of A Law: Islamic Legal 
Modernism and The Making of Afghanistan’s 1923 
Constitution. International Journal of Middle East Studies, 
48(4), 655–677. https://doi.org/10.1017/S00207438160 
00817 



 

268 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Ainiah, A. (2022). Modernisasi Pemikiran dalam Islam dari 
Jejak Jamaluddin Al-Afghani. Mubeza, 11(1), 1–10. 
https://doi.org/10.54604/mbz.v11i1.49 

Akbar, A. (2022). Abdolkarim Soroush’s Theory of Revelation: 
From Expansion and Contraction of Religious Knowledge 
to Prophetic Dreams. Islam and Christian–Muslim 
Relations, 33(1), 19–42. https://doi.org/10.1080/09596 
410.2021.1981632 

Al-Fayyadl, M. (2005). Derrida. LKiS. 

Al-Jabiri, M. A. (2010). Post Tradisionalisme Islam,. LKiS. 

Al-Rasyid, H. H. (2022). Development of Moderate Theological 
Mazhab in Islam. Journal of Positive School Psychology, 
6(8). 
https://doi.org/https://mail.journalppw.com/index.php
/jpsp/article/view/11417 

Al-Raziq, A. A. (1995). al Islam wa Ushul al Hukm. Dar Al-Kutub 
Al-’Ilmiyyah. 

Al Hasani, D. F., & Masnawati, E. (2024). Ijtihad In The 
Development of Science. OASE: Multidisciplinary and 
Interdisciplinary Journal, 1(1), 63–70. https://doi.org/ 
10.59971/oase.v1i1.17 

Alam, L. (2015). Menggagas Pemikiran Abdullahi Ahmed An-
Na’im. Saintifika Islamica: Jurnal Kajian Keislaman, 2(2). 
https://doi.org/http://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/
saintifikaislamica/article/view/290 

Ali, A. M. (2005). Alam Pikiran Islam Modern di Timur Tengah. 
Djambatan. 

Alif, M. (2021). Eksistensi Tuhan dan Problem Epistemologi 
dalam Filsafat Agama. Aqlania, 12(2), 209. 
https://doi.org/10.32678/aqlania.v12i2.2108 



 

269 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Amin, S. (2019). Map of Renewal of Islamic Thought in India. 
Tajdid : Jurnal Ilmu Keislaman Dan Ushuluddin, 21(1), 11–
31. https://doi.org/10.15548/tajdid.v21i1.259 

An-Na’im, A. A. (2001). Toward an Islamic Hermeneutics for 
Human Rights. University of Pensylvania Press. 

An-Na’im, A. A. (2003). Dekonstruksi Syari’ah: Wacana 
Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia dan Hubungan 
Internasional dalam Islam. LKiS. 

An-Na’im, A. A. (2007). Dekonstruksi Syari’ah: Wacana 
Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia dan Hubungan 
International dalam Islam. LKiS. 

Ananda, R. A., & Fata, A. K. (2019). Sejarah Pembaruan Islam di 
Indonesia. Jawi Journal, 2(1). https://doi.org/http:// 
dx.doi.org/10.24042/jw.v2i1.4121 

Anshori, M. (2020). On Understanding Religion: A Study of 
Abdul Karim Soroush’s Thoughts. KALAM, 14(1). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24042/klm.v14i1.5
994 

Anton Bakker. (2009). Antropologi Agama. Kanisius. 

Anwar, E. (2021). Feminisme Islam. PT. Mizan Pustaka. 

Arkoun, M. (1976). Manifestations of Arab Thought in Western 
Islam. Diogenes, 24(93), 105–133. https://doi.org/10. 
1177/039219217602409306 

Arkoun, M. (1988). The Topicality of The Problem of The 
Person in Islamic Thought. Academic Journal of Islamic 
Principles and Philosophy, 1(1). 

Arkoun, M. (1994). Rethinking Islam, ed. Robert D.Lee. Oxford. 

Arkoun, M. (1997). Berbagai Pembacaan Qur’an. INIS. 



 

270 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Arkoun, M. (1999). Kajian Kontemporer Alquran. Penerbit 
Pustaka. 

Arkoun, M. (2002a). Islam and Modernity Muslim Intlektual 
Respond, ed. John Cooper. IB. Tauris. 

Arkoun, M. (2002b). The Unthought in Contemporary Islamic 
Thought. Saqi Books. 

Arkoun, M. (2004). Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai 
Tantangan dan Jalan Baru, ed. Johan Hendrik Meuleman, 
terj. Rahayu S. Hidayat. INIS. 

Arkoun, M. (2009). A Return to the Question of Humanism in 
Islamic Contexts. In Humanism in Intercultural 
Perspective (pp. 91–110). transcript Verlag. https:// 
doi.org/10.1515/9783839413449-008 

Asadu, G. C., Diara, B. C., & Asogwa, N. (2021). Religious 
pluralism and its implications for church development. 
HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 76(3). 
https://doi.org/https://www.ajol.info/index.php/hts/ar
ticle/view/212615 

Asmuni, Y. (2009). Pengantar Studi Pemikiran dan Gerakan 
Pembaharuan dalam Islam. Rajawali Press. 

Assyaukanie, L. (2023). Membaca Kembali Gerakan 
Humanisme dalam Islam. Jurnal Peradaban, 2(2). 
https://doi.org/10.51353/jpb.v2i2.729 

Athaillah, A. (2006). Rasyid Ridha Konsep Teologi Rasional 
Dalam Tafsir Al-Manar. Erlangga. 

Azima, F. (2017). Semantik Al-Qur’an (Sebuah Metode 
Penafsiran). TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan 
Kemanusiaan, 1(1), 45–73. https://doi.org/10.52266/ 
tadjid.v1i1.3 



 

271 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Azlan, A. A. (2022). Islam and Nationalism in the Thought of 
Jamal Al-Din Al-Afghani. Journal of Islamic Thought and 
Civilization, 12(2), 212–224. https://doi.org/10.32350/ 
jitc.122.15 

Azra, A. (2002). Histografi Islam Kontemporer,. Gramedia 
Pustaka Utama. 

Azyumadi Azra. (1996). Pergolakan Politik Islam Dari 
Fundamentalis, Modernisme Hingga Post – Moderrnisme. 
Paramadina. 

Bagir, H. (2012). Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama. 
Mizan. 

Baharun, H. (2016). Pemikiran Pendidikan Perspektif Filsuf 
Muslim Kajian Kritis Terhadap Pemikiran Muhammad 
Abduh Dan Muhammad Iqba. AT-TURAS: Jurnal Studi 
Keislaman, 3(1). https://doi.org/https://doi.org/10.33 
650/at-turas.v3i1.182 

Bahrani, A., & Kars, A. (2021). A Sufi Master without a Hospice. 
Journal for the Academic Study of Religion, 33(2), 166–
184. https://doi.org/10.1558/jasr.42568 

Bara, U. A., Muliadi, M., & Rusliana, I. (2022). Studi Komparatif 
Pemikiran Filsafat Politik Ali Abdul Raziq dan Rashid 
Rida mengenai Khilafah. Jurnal Riset Agama, 2(3), 166–
181. https://doi.org/10.15575/jra.v2i3.19439 

Bausani, A. (1960). Classical Muslim Philosophy in The Work 
of A Muslim Modernist: Muhammad Iqbal (1877-1938). 
Agph, 42(3), 272–288. https://doi.org/10.1515/agph.1 
960.42.3.272 

Binder, L. (1999). Islamic Liberalism: A Critique of Development 
Ideologies. Oxford University Press. 

Bistara, R. (2021). Teologi Modern dan Pan-Islamisme: Menilik 



 

272 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Gagasan Pembaharuan Islam Jamaluddin Al-Afghani. 
Fitua: Jurnal Studi Islam, 2(1). https://doi.org 
/https://doi.org/10.47625/fitua.v2i1.290 

Bistara, R. B. (2021). Dimensi Feminisme Dalam Pembaharuan 
Islam: Menilik Pemikiran Muhammad Iqbal. TAJDID: 
Jurnal Ilmu Ushuluddin, 19(1), 30–58. https://doi.org 
/10.30631/tjd.v19i1.118 

Black, H. C. (2007). Black’s Law Dictionary. West Publishing. 

Bowker, J. (2017). Beliefs That Changed the World: The History 
and Ideas of the Great Religions. Quercus. 

Chandra, P. (2021). Islamic Modernism in the Works of 
Jamaluddin Al-Afghani and Syed Ahmed Khan. In 
Research Anthology on Religious Impacts on Society (pp. 
469–481). IGI Global. https://doi.org/10.4018/978-1-
7998-3435-9.ch023 

Choir, T., & Fanani, A. (2015). Islam dalam Berbagai 
Pembacaan Kontemporer. Pustaka Pelajar. 

Çoruh, H. (2020). Relationship Between Religion and Science 
in the Muslim Modernism. Theology and Science, 18(1), 
152–161. 
https://doi.org/10.1080/14746700.2019.1710355 

Dabashi, H. (2016). Islamic Liberation Theology: Resisting The 
Empire. Routledge. 

Dahlan, M. (2014). Hubungan Agama dan Negara Di Indonesia. 
Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 14(1), 1–28. https:// 
doi.org/https://doi.org/10.24042/ajsk.v14i1.635 

Dahlèn, A. P. (2007). Islamic Law, Epistemology and Modernity: 
Legal Philosophy in Contemporary Iran. Rotledge. 

Daud, F. K. (2020). Feminisme Islam Di Indonesia: Antara 



 

273 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Gerakan Modernisme Pemikiran Islam Dan Gerakan 
Perjuangan Isu Gender. Jurnal Harkat: Media Komunikasi 
Gender Media Komunikasi Gender, 16(3). https://doi.org/ 
https://doi.org/10.15408/harkat.v16i2.17572 

Donny Gahral Adian. (2012). Senjakala Metafisika: Dari Hume 
hingga Heidegger. Penerbit Koekoesan. 

Donohue, J. (2008). Islam dan Pembaharuan. Rajawali Pers. 

Esposito, J. L. (2007). Ensiklopedia Oxford, Dunia Islam Modern. 
Mizan. 

Fadl, K. A. El. (2004). Islamic Law and Muslim Minorities: the 
Juristic Discourse On Muslim Minorities From the 
Second/Eighth To the Eleventh/Seventeenth Centuries. 
BRILL. 

Fanani, M. (2016). Abdullahi Ahmed Na’im; Paradigma Baru 
Hukum Public Islam dalam Pemikiran Kontemporer. 
Jendela. 

Fattah, M., Mahfud, A., Sugiarto, F., & Jannah, S. (2023). Corak 
Penafsiran Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid 
Ridha Dalam Tafsir Al-Manar. Reflektika, 18(1). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.28944/reflektika.v
18i1.1136 

Fauzi, M. (2017). Tokoh-Tokoh Pembaharu Pendidikan Islam 
di Mesir. Jurnal Tarbiyah, 24(2). https://doi.org/http:// 
dx.doi.org/10.30829/tar.v24i2.213 

Fauziah, N. (2024). Exploring the Nexus of Islamic Modernism 
and Intellectual Development. SocioHumania: Journal of 
Social Humanities Studies, 1(1), 40–45. https://doi.org/1 
0.70063/sociohumania.v1i1.10 

Fikri, M. (2018). Rasionalisme Descartes dan Implikasinya 
Terhadap Pemikiran Pembaharuan Islam Muhammad 



 

274 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Abduh. TARBAWI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(02), 
128–144. https://doi.org/10.26618/jtw.v3i02.1598 

Foucault, M. (1980). Power Knowledge: Selected Interviews and 
Other Writings 1972-1977. The Haervester Press. 

Friedrich, C. J. (2007). International Encyclopedia of Social 
Sciences. The Macmillan Company. 

Fuadi, F. (2016). Fungsi Nalar Menurut Muhammad Arkoun. 
Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 18(1). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.22373/substantia.v
18i1.3982 

Gojali, I., & Fauzi, I. (2024). Modernism In Islamic Education In 
Tafsir Al-Manār: An Epistemological Review Of 
Muhammad Abduh And Muhammad Rashid Ridha. 
LINGUA : Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pengajarannya, 
21(1). https://doi.org/https://doi.org/10.30957/lingua. 
v21i1.921 

Green, N. (2011). The Trans-Border Traffic of Afghan 
Modernism: Afghanistan and the Indian “Urdusphere.” 
Comparative Studies in Society and History, 53(3), 479–
508. https://doi.org/10.1017/S0010417511000223 

Habibi, N. (2016). Kritik Terhadap Pemikiran Abdullahi 
Ahmed An-Na’im Tentang Konsep Waris Bagi Non 
Muslim. Al-’`Adalah : Jurnal Syariah Dan Hukum Islam, 
1(1), 53–79. https://doi.org/10.31538/adlh.v1i1.447 

Haddade, H. (2016). Pemikiran Ali Abd Al-Raziq Tentang 
Khilafah. Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu Aqidah, 2(1). 
https://doi.org/https://doi.org/10.24252/aqidahta.v2i1.
3464 

Hadiwiyono, H. (2004). Seri Sejarah Filsafat Barat 2. Kanisius. 

Halthan, K. (2017). Political Conception of Islamic Education: 



 

275 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Revisiting al-Afghani’s Ideas on Education. Journal of 
Philosophical Investigations, 20(2). https://doi.org/ 
https://doi.org/10.22034/jpiut.2022.51602.3211 

Hamdani, M. S. (2017). John Louis Esposito Tentang Dialog 
Peradaban Islam-Barat. Komunikata Jurnal Dakwah Dan 
Komunikasi, 7(1). https://doi.org/10.24090/komunika.v 
7i1.362 

Haque, M. (2005). Reconstruction of Religious Thought in Islam: 
Explained in the Context of Modern Age. The Islamic 
Foundation. 

Harjuna, M. (2019). Dialog Lintas Agama dalam Perspektif 
Hans Kung. Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 
2(1), 55. https://doi.org/10.14421/lijid.v2i1.1694 

Hashas, M. (2014). Abdolkarim Soroush: The Neo-Muʿtazilite 
that Buries Classical Islamic Political Theology in Defence 
of Religious Democracy and Pluralism. BRILL, 109(4). 

Hidayat, R. (2022). Thought Construction of Nasikh Mansukh: 
Study of Abdullah Ahmad An-Na’im. Jurnal Ilmiah 
Mahasiswa Raushan Fikr, 11(1), 17–30. 
https://doi.org/10.24090/jimrf.v11i1.6529 

Hidayati, A., Rusydi, I., & Suhendrik, S. (2022). Kesetaraan 
Gender dalam Pendidikan Islam (Studi atas Pemikiran 
Fatimah Mernissi). Journal Islamic Pedagogia, 2(1), 39–
45. https://doi.org/10.31943/pedagogia.v2i1.76 

Hidayati, N. (2023). Konsep Negara Dalam Pemikiran Politik 
Ali Abd AL-Raziq. El-Dusturie, 2(2). 
https://doi.org/10.21154/el-dusturie.v2i2.7631 

Hidayatullah, I. A. R. (2023). The Concept of Communication 
the Renewal of Muhammad Abduh’s Thought and Its 
Relevance in Islamic Education Management 



 

276 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Contemporary Era. EDUMALSYS Journal of Research in 
Education Management, 1(1), 55–68. https://doi.org 
/10.58578/edumalsys.v1i1.1324 

Hidayatulloh, T. (2024). Filsafat Islam Kontemporer. CV. Strata 
Persada Academia. 

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023a). The Harmony of 
Islam and Pancasila in Religious Discourse in Indonesia. 
Jurnal Studi Sosial Keagamaan Syekh Nurjati, 3(1), 1–25. 

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023b). Theology of Peace 
Based on Religious Harmony in Asghar Ali Engineer’s 
Perspective. Jurnal Ilmu Ushuluddin, 10(1), 105–124. 
https://doi.org/https://doi.org/10.15408/iu.v10i1.3228 

Ichwayudi, B., & Alfani, M. (2024). A Comparison of the 
Thoughts of Hadith Hermeneutics Figures Fatimah 
Mernessi and Syuhudi Isma’il. ISLAMIKA, 6(1), 363–380. 
https://doi.org/10.36088/islamika.v6i1.4364 

Ida Novianti. (2023). Konsep Hijab Dalam Pemikiran Fatima 
Mernissi. Yinyang: Jurnal Studi Islam Gender Dan Anak, 
6(2). https://doi.org/10.24090/yinyang.v6i2.8044 

Inayati, A. A. (2021). Epistemologi Hukum Islam Sir 
Muhammad Iqbal. Ulumul Syar’i : Jurnal Ilmu-Ilmu Hukum 
Dan Syariah, 10(1), 38–50. 
https://doi.org/10.52051/ulumulsyari.v10i1.124 

Iqbal, B. K. (2022a). Reforming philosophy of religion for the 
modern academy. Political Theology, 23(6), 525–542. 
https://doi.org/10.1080/1462317X.2022.2092680 

Iqbal, B. K. (2022b). Reprising Islamic Political Theology: 
Genre and the Time of Tribulation. Political Theology, 
23(6), 525–542. https://doi.org/10.1080/1462317 
X.2022.2092680 



 

277 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Iqbal, M. (2016). The Reconstruction of Religious Thought in 
Islam. Stanford University Press. 

Iqbal, M. (2019). What’s News for The Renewal of Islamic 
Thought? (Exploring the Renewal of Islamic Thought Post 
Cak Nur - Gus Dur). EL-AFKAR : Jurnal Pemikiran 
Keislaman Dan Tafsir Hadis, 8(1), 25. https://doi.org 
/10.29300/jpkth.v8i1.2027 

Ismail, F. (2019). Islam, Konstitusionalisme dan Pluralisme. 
IRCISOD. 

Ismail, N. (2015). Rekonstruksi Tafsir Perempuan: 
Membangun Tafsir Berkeadilan Gender (Studi Kritis Atas 
Pemikiran Asghar Ali Engineer, Fatima Mernissi dan 
Amina Wadud Muhshin tentang Perempuan dalam 
Islam). Gender Equality: International Journal of Child and 
Gender Studies, 1(1). https://doi.org/http://dx.doi.org/ 
10.22373/equality.v1i1.778 

Ismail, Y. (2019). Postmodernisme dan Perkembangan 
Pemikiran Islam Kontemporer. Jurnal Online Studi Al-Qur 
An, 15(2), 235–248. https://doi.org/10.21009/JSQ.01 
5.2.06 

Ja’far, S. (2015). Epistemologi Tindakan Muhammad Iqbal. 
Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 5(1), 80. 
https://doi.org/10.15642/teosofi.2015.5.1.80-106 

Jaelani, J. (2023). Modernitas Kehidupan Beragama Dalam 
Perkembangan Pendidikan Islam. Civilization Research: 
Journal of Islamic Studies, 2(2), 168–187. 
https://doi.org/10.61630/crjis.v2i2.1 

Jahrani, J., Putra, R. A., & Setya, A. H. T. (2023). 19th Century 
Islamic Renewal. Serumpun: Journal Of Education, Politic 
and Social Humaniora, 1(1). https://doi.org/http:// 
dx.doi.org/10.61590/srp.v1i1.71 



 

278 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Jebari, I. (2018). Arabic thought beyond the liberal age: 
towards an intellectual history of the Nahda. Global 
Intellectual History, 3(3), 370–377. 
https://doi.org/10.1080/23801883.2017.1394635 

Junadi, Y. (2012). Relasi Negara & Agama Redefinisi Diskursus 
Konstitusionalisme di Indonesia. IMR Press. 

Kamil, S. (2001). Islam dan Demokrasi : Telaah Konseptual dan 
Historis. Gaya Media Pratama. 

Karim, M. A. (2017). Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam. 
Pustaka Book Publister. 

Kasim, M. (2016). Muhammad Rasyid Ridha (Antara 
Rasionalisme & Tradisionalisme). An - Nida’, 29(2). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014/an-
nida.v37i2.321 

Kazziha, W. (2007). The Jaridah‐Ummah group and Egyptian 
politics. Middle Eastern Studies, 13(3), 373–385. 
https://doi.org/10.1080/00263207708700359 

Keddie, N. R. (2017). Islamic Philosophy and Islamic 
Modernism: The Case of Sayyid Jamāl Ad-Dīn Al-Afghānī. 
Journal of the British Institute of Persian Studies, 23(3). 
https://doi.org/https://doi.org/10.1080/05786967.196
8.11834440 

Khaldun, R. (2021). The Influence of Jamaluddin Al-Afgani’s 
Thought on the Pan Islamism and Islamic Modernism 
Movement in Indonesia. Jurnal Ar Ro’is Mandalika 
(Armada), 1(1). https://doi.org/https://doi.org/10. 
59613/armada.v1i1%20JANUARI.300 

Kharlie, A. T. (2018). Metode Tafsir Muhammad Abduh dan 
Muhammad Rasyid Ridha dalam Tafsîr Al-Manâr. TAJDID, 
25(2), 119. https://doi.org/10.36667/tajdid.v25i2.323 



 

279 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Khatab, S. (2002). Hakimiyyah and Jahiliyyah in the Thought of 
Sayyid Qutb. Middle Eastern Studies, 38(3), 145–170. 
https://doi.org/10.1080/714004475 

Khoir, T. (2015). Determinasi Eksistensial Pemikiran Hukum 
Islam Abdullahi Ahmed An-Na‘im. ISLAMICA: Jurnal Studi 
Keislaman, 9(1), 110. https://doi.org/10.15642/islamica. 
2014.9.1.110-135 

Kholik, S., & Azhari, A. (2018). Tinjauan Yuridis Normatif 
Tentang Pengisian Kolom Agama Dalam Identitas 
Kependudukan Berdasarkan Pasal 61 Ayat (2) Undang – 
Undang Nomor 23 Tahun 2006 Tentang Administrasi 
Kependudukan Dikaitkan Dengan Keberadaan Komunitas 
Dayak Hindhu – Buddha Bumi Segan. HERMENEUTIKA : 
Jurnal Ilmu Hukum, 2(2). https://doi.org/10.33603/ 
hermeneutika.v2i2.1564 

Koshul, B. B. (2015). 4 The Contemporary Relevance of 
Muhammad Iqbal. In Muhammad Iqbal (pp. 56–87). 
Edinburgh University Press. 
https://doi.org/10.1515/9780748695423-005 

Kusumawati, H. A. (2023). Jamaluddin Al-Afghani’s 
Educational and Political Renewal Ideas. Jurnal Kajian 
Pendidikan Dan Psikologi, 1(2), 55–65. https://doi.org/ 
10.61397/jkpp.v1i2.35 

Lantong, B. K. (2022). Abdulkarim Soroush: The Theory of The 
Contraction and Expansion of Religious Knowledge and 
The Challenge of Contemporary Islamic Thought. AQLAM: 
Journal of Islam and Plurality, 7(2). https://doi.org/ 
http://dx.doi.org/10.30984/ajip.v7i2.2240 

Lee, R. D. (2010). Mencari Islam Autentik: Dari Nalar Puitis 
Iqbal Hingga Nalar Kritis Arkoun. Mizan. 

Lewis, B. (2013). The Encyclopedia of Islam. E.J Bril. 



 

280 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Lubis, A. (2005). Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad 
Abduh. Bulan Bintang. 

Madjid, N. (2011). Islam Doktrin dan Peradaban. Paramadina. 

Maftukhin. (2014). Islam dan Dialektika Sosial. Lentera 
Kreasindo. 

Majid, N. (2004). Khazanah Intelektual Islam. Bulan Bintang. 

Malli, R. (2017). Konsep Pemikiran Pendidikan Islam 
Kontemporer di Indonesia. TARBAWI : Jurnal Pendidikan 
Agama Islam, 1(2), 159–166. https://doi.org/10.26618 
/jtw.v1i2.369 

Martanti, B. H. (2019). Metodologi Pembaharuan Pemikiran 
Islam Kontemporer Studi Komparatif Metodologi 
Muhammad Syahrur dan Nashr Hamid Abu Zaid. Jurnal 
El-Huda, 10(2). 

Matthee, R. (1989). Jamal Al-Din Al-Afghani And The Egyptian 
National Debate. International Journal of Middle East 
Studies, 21(2), 151–169. https://doi.org/10.1017/S00 
20743800032268 

Menhaji, M., & Sadatinejad, M. (2018). A Study and Analysis on 
the Western Approaches Influence and Application in 
Religious Texts Reading in the Thought of Mohammed 
Arkoun. Journal of Religious Thought, 32(1). https:// 
doi.org/https://doi.org/10.22099/jrt.2021.39347.2425 

Mernissi, F. (2001). Women and Islam: A Historical and 
Theological Inquiry. Blackwell. 

Mernissi, F. (2002). Islam and Democracy. Perseus Book 
Publishing. 

Mernissi, F. (2004a). Dream of Trespass; Tale of Harem 
Girlhood. Perseus Book Publishing. 



 

281 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Mernissi, F. (2004b). Women’s Rebellion and Islamic Memory. 
CPI Mackays. 

Midah, H. H. (2020). Peranan Wanita dalam Islam dan 
Feminisme Barat. At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial 
Dan Kebudayaan, 7(2). https://doi.org/https://doi.org/ 
10.32505/tarbawi.v7i2.1846 

Midesia, S., & Nadilla, T. (2022). Feminisme dalam Al-Qur’an. 
Saree: Research in Gender Studies, 4(1), 57–67. 
https://doi.org/10.47766/saree.v4i1.1035 

Mohamad Latief, Amal Fathullah Zarkasyi, & Kusuma, A. R. 
(2022). Problem Sekuler Hubungan Agama dan Negara 
Menurut Ali Abdul Raziq. Fikri : Jurnal Kajian Agama, 
Sosial Dan Budaya, 7(2), 146–169. https://doi.org/ 
10.25217/jf.v7i2.2542 

Muhammad, N., & Hafid Turmudzi, T. (2022). Analisis Metode 
Hermeneutika dalam Al-Qur’an atas Pemikiran Nasr 
Hamid Abu Zaid. Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 49–57. https://doi.org/1 
0.58404/uq.v2i1.93 

Muhammadong. (2019). Pemikiran Politik Jamal Al-Din Al-
Afghani Dalam Merespon Dunia Modern. Jurnal Politik 
Profetik, 7(1). https://doi.org/https://doi.org/10.24252 
/profetik.v7i1a6 

Muhammadun. (2019). Konsep Ijtihad Wahbah Az-Zuhaili Dan 
Relevansinya Bagi Pembaruan Hukum Keluarga Di 
Indonesia. Syntax Literate; Jurnal Ilmiah Indonesia, 
126(1), 1–7. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.36 
418/syntax-literate.v4i11.790 

Mulia, M. (2011). Sejarah Sosial Dan Pemikiran Politik Ali 
Abdul Raziq. Islam Futura, 10(2). https:// doi.org/http:// 
dx.doi.org/10.22373/jiif.v10i2.48 



 

282 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Mulia, S. M. (2003). Keadilan Kesetaraan Gender Perspektif 
Islam. LKA. 

Muniroh, B. (2018). Akal dan Wahyu (Studi Komparatif antara 
Pemikiran Imam al-Ghazali dan Harun Nasution). 
Aqlania, 9(1), 41. https://doi.org/10.32678/aqlania.v9 
i01.2062 

Musaddad, H. A., Zainol, Z., & Maamor, S. (2022). Ibn 
Taimiyyah’s Thought on Price Regulation in Housing 
Affordability. International Journal of Islamic Thought, 
22(1). https://doi.org/10.24035/ijit.22.2022.237 

Muslih, M., & . H. (2018). Konsep Tuhan Nietzsche dan 
Pengaruhnya terhadap Pemikiran Liberal. KALIMAH, 
16(2). https://doi.org/10.21111/klm.v16i2.2870 

Mustaqim, A., & Sahiron, S. (2008). Studi Al-Qur’an 
Kontemporer, Wacana Baru Berbagai Metodologi Tafsir. 
Tiara Wacana. 

Muzani, S. (1995). Islam Rasional Gagasan dan Pemikiran Prof. 
Dr. Harun Nasution. Mizan. 

Na’im, Z., & Siswanto, S. (2020). Signifikansi Umat Islam 
Indonesia Dalam Konteks Perdamaian Dunia. Belajea; 
Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 263. https:// 
doi.org/10.29240/belajea.v5i2.1741 

Nasbi, I. (2019). Jamaluddin Al-Afghani (Pan-Islamisme dan 
Ide Lainnya). Jurnal Diskursus Islam, 7(1), 70–79. 
https://doi.org/10.24252/jdi.v7i1.9805 

Nasr, S. H. (1997). Islam and the Plight of Modern Man. ABC 
International. 

Nasution, H. (1994). Metodologi Barat Lebih Unggul. Ulumul 
Qur’an, V(3). 



 

283 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Nasution, H. (1998). Islam Rasional: Gagasan dan pemikiran. 
Mizan. 

Nasution, H. (2003). Muhammad Abduh dan Teologi Rasional 
Muktazilah. UI Press. 

Nasution, H. (2005a). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspek I. UI 
Press. 

Nasution, H. (2005b). Pembaharuan Dalam Islam. Bulan 
Bintang. 

Nasution, H. (2006a). Mohammad Abduh dan Teologi Rasional 
Mu’tazila. UIP. 

Nasution, H. (2006b). Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah 
Analisa Perbandingan. UI Press. 

Nawaz, H. (2023). Iqbal and Ijtihad: The Reconstruction of 
Religious Thought in Islam. Al-Uswah Research Journal, 
3(1). 
https://doi.org/https://idr.com.pk/ojs3308/index.php/a
luswa/article/view/61 

Ningsih, A. (2021). Pembaharuan Pendidikan Islam (Studi 
Pemikiran Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridha). Jurnal 
Penelitian Agama, 22(1), 87–101. https://doi.org/10. 
24090/jpa.v22i1.2021.pp87-101 

Nur, M. (2012). Revivalisasi Epistemologi Falsifikasi. Jurnal 
Agama Dan Hak Azazi Manusia In Right, 2(1), 1–14. 
https://doi.org/https://doi.org/10.14421/inright.v2i1.1 

Nur, M., & Iqbal Irham, M. (2023). Tasawuf dan Modernisasi: 
Urgensi Tasawuf Akhlaki pada Masyarakat Modern. 
Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 25(1), 107. 
https://doi.org/10.22373/substantia.v25i1.16851 

Nurcholish Madjid. (1997). Islam, Kemodernan, dan 



 

284 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Keindonesiaan. Mizan. 

Nurul Amaliah Afrida, & Luqman Hakim Habibulloh. (2022). 
Urgensi Pemenuhan Hak Warga Negara Menurut 
Perspektif Welfare State Di Indonesia. Journal of 
Administrative and Social Science, 4(1), 11–22. 
https://doi.org/10.55606/jass.v4i1.108 

Ouedghiri, M. (2002). Writing Women’s bOdies On the 
Palimpsest of Islamic History. Cultural Dynamics, 14(1), 
41–64. 
https://doi.org/10.1177/09213740020140010301 

Peter Salim dan Yenny Salim. (1991). Kamus Besar Bahasa 
Indonesia Kontemporer. Modern English. 

Pirmoradian, M., & Abdipour, A. M. hassan. (2015). Typology of 
caliphate-centrism in the contemporary Islam; A 
comparative study of the ideas of Rashid Reza, Hassan al-
Banna, and Ali Abd Al-Raziq. Political Science, 17(2). 
https://doi.org/10.22081/psq.2019.67132 

Purnama, F. F. (2016). Liberasi Teologi di Iran Pasca-Revolusi: 
Telisik Pemikiran Abdul Karim Soroush. Jurnal 
THEOLOGIA, 27(1), 25–50. https://doi.org/10.2 1580/ 
teo.2016.27.1.923 

Putra, R. (2019). Konsep Negara Ideal Ali Abdul Raziq Dan 
Relevansinya Dengan Pancasila. Indonesian Journal of 
Islamic Theology and Philosophy, 1(1), 45–62. 
https://doi.org/10.24042/ijitp.v1i1.4096 

Putra, R. (2020). Filsafat Politik Ali Abdul Raziq. Refleksi Jurnal 
Filsafat Dan Pemikiran Islam, 19(1), 63–76. https:// 
doi.org/10.14421/ref.v19i1.2240 

Putro, S. (2008). Mohammed Arkoun: Tentang Islam dan 
Modernitas. Paramadina. 



 

285 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Rachman, B. M. (2010). Reoreintasi Pembaruan Islam 
Sekularisme, Liberalisme, Pluralisme Paradigma Baru 
Islam Indonesia. Paramadina. 

Rahman, W. (2023). Muhammad Abduh’s Criticism of Gabriel 
Hanotaux’s Thought in the Book Islam Bainal Ilmi wal 
Madaniyah. Islamic Thought Review, 1(2), 154. 
https://doi.org/10.30983/itr.v1i2.7594 

Rakhman, J. (2007). Islam dan Perspektif Pemikiran 
Kontemporer. Grafika. 

Ramdhani, S., & Said, M. S. (2021). Semiotics As a Tafsirs 
Approach. Jurnal AlifLam Journal of Islamic Studies and 
Humanities, 2(1), 112–137. https://doi.org/10.51700/ 
aliflam.v2i1.287 

Ramin, M. M. (2023). Rekonstruksi Falsafah Pendidikan 
Muhammad Iqbal di Era Society 5.0. QuranicEdu: Journal 
of Islamic Education, 2(2). https://doi.org/https://doi.org 
/10.37252/quranicedu.v2i2.399 

Rani, H. M. (2022). Sistem Pemerintahan Islam Perspektif 
Muhammad Rasyid Ridha dan Ali Abduuraziq. Ampera: A 
Research Journal on Politics and Islamic Civilization, 3(1), 
1–10. https://doi.org/10.19109/ampera.v3i01.8960 

Raziq, A. A. (1991). al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahts fi al-
Khilafaah alHukumah fi al- Islam. Mathba’ah Mishr 
Syarikah Muhasamah Mishriyah. 

Restu Aulad Al-Fattaah, Iqbal, M., & Rusydi, M. (2023). 
Interaksi Sufisme, Ekologi dan Teologi di Era 
Postmodernisme: Antara wahdat al-wujûd Ibn ‘Arabi dan 
sûluk al-Ghazali. Al-Banjari: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu 
Keislaman, 22(1). https://doi.org/https://dx.doi.org/ 
10.18592/al-banjari.v22i1.7671 



 

286 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Ridha, M. R. (1990). Al-Khilāfah. Madinah Nasr. 

Rif’at, D. F., & Nurwahidin, N. (2022). Feminisme Dan 
Kesetaraan Gender Dalam Kajian Islam Kontemporer. 
Syntax Literate ; Jurnal Ilmiah Indonesia, 7(1), 172. 
https://doi.org/10.36418/syntax-literate.v7i1.6038 

Rizky HK, M. (2020). Membaca Pemikiran Taha Abdurrahman 
Tentang Etika Politik Islam. Politea : Jurnal Politik Islam, 
3(2), 273–286. https://doi.org/10.20414/politea.v3i2. 
2339 

Rozi, A. B. (2016). Penerapan Syari’ah Di Negara Modern 
(Analisis Ijtihad Pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na’im). 
AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 10(2), 359–
392. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v10i2.734 

Sa’id Nursi, M. (2011). Tokoh-tokoh Besar Islam Sepanjang 
Sejarah. Pustaka Al-Kautsar. 

Saefuddin, D. (2014). Pemikiran Modern dan Postmodern Islam. 
Gramedia Pustaka Utama. 

Saepulah, A. (2021). Pentingnya Ijtihad Dalam Agama 
Perspektif Muhammad Iqbal Dan Implikasinya Bagi 
Teologi Dan Kemiskinan. Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji 
Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama, 22(2), 218–
237. https://doi.org/10.19109/jia.v22i2.10966 

Said, E. (1995). Beginning, Intention, and Method. Basic Books 
Publisher. 

Sajadi, D. (2022). Thinking of ’Ali ’Abd Al-Raziq on Islam and 
The Country. Al-Risalah, 14(1), 32–46. https://doi.org/ 
10.34005/alrisalah.v14i1.2198 

Salikin, A. D. (2014). Reformasi Syari’ah dan HAM dalam Islam, 
Bacaan Krtitis terhadap Pemikiran al-Na’im. Gama Media. 



 

287 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Samarenna, D. (2017). Berteologi Dalam Konteks Indonesia 
Modern. Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan 
Warga Jemaat, 1(1), 19. https://doi.org/10.46445 
/ejti.v1i1.53 

Sani, A. (2008). Lintasan Sejarah Pemikiran: Perkembangan 
Modern dalam Islam. Rajagrafindo Persada. 

Sari, W., & Arif, M. (2023). Konsep Pernikahan dalam 
Perspektif Feminisme dan Hukum Islam. USRATY : 
Journal of Islamic Family Law, 1(1), 71. 
https://doi.org/10.30983/usraty.v1i1.6532 

Saumantri, T. (2022a). Kesetaraan Gender : Perempuan 
Perspektif Sufisme Jalaluddin Rumi. Equalita Jurnal Studi 
Gender Dan Anak, 4(1), 13–28. https://doi.org/http:// 
dx.doi.org/10.24235/equalita.v4i1.10893 

Saumantri, T. (2022b). Konstruksi Pengetahuan dalam 
Perspektif Metodologi Program Riset Ilmiah Imre 
Lakatos. Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 14(2), 282–299. 
https://doi.org/https://doi.org/10.47945/tasamuh.v14i
2.680 

Saumantri, T. (2022c). The Harmonization of Religion and The 
State : A Study of The Indonesia Context. Syekh Nurjati: 
Jurnal Studi Sosial Keagamaan, 1(1), 1–15. 

Schenk, C. G., & Hasbullah, S. (2022). Informal sovereignties 
and multiple Muslim feminisms: Feminist geo-legality in 
Sri Lanka. Political Geography, 94(December 2021), 
102527. https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2021.102527 

Segrest, S. P. (2022). Muhammad Iqbal’s Reconstructed Islam. 
He Political Science Reviewer, 46(1). https:// 
doi.org/https://politicalsciencereviewer.wisc.edu/index.
php/psr/article/view/700 



 

288 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Septiyadi, N. R. T. (2023). Pembaharuan Dalam Islam Abad 19. 
Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 2(2). 
https://doi.org/https://doi.org/10.55606/religion.v1i2.
72 

Setiawan, A. (2016). Hermeneutika al-Qur’an “Mazhab Yogya.” 
Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 17(1), 69–96. 
https://doi.org/10.14421/qh.2016.%x 

Setiawan, E. (2019). Studi Pemikiran Fatima Mernissi Tentang 
Kesetaraan Gender. Yinyang: Jurnal Studi Islam Gender 
Dan Anak, 14(2), 221–244. https://doi.org/ 
10.24090/yinyang.v14i2.3224 

Shaumiwaty, S., Evanirosa, E., & Hidayat, R. (2018). 
Hermeneutika Dan Khazanah Keilmuan Islam. JURNAL 
TARBIYAH, 25(2). https://doi.org/10.30829/tar.v25i 
2.319 

Shihab, M. Q. (2020). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang 
Moderasi Beragama. Lentera Hati. 

Shilliam, R. (2010). Modernity and Modernization. In Oxford 
Research Encyclopedia of International Studies. Oxford 
University Press. https://doi.org/10.1093/acrefore/9 
780190846626.013.56 

Shofwan, A. M. S. (2022). study of classical modern Islamic 
renewal patterns in Egypt, Türkiye and India. Creativity: 
Scientific Journal of Islamic Education, 10(2), 138–147. 
https://doi.org/10.46781/kreatifitas.v10i2.345 

Shokri, M. (2021). An Analysis of the Epistemological 
Foundations of Mohammad Arkoun on the Language of 
the Qur’an. Journal of Kalam Islami, 29(13). 
https://doi.org/https://www.kalamislami.ir/article_126
524_en.html 



 

289 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Sidahmed, A. S. (2011). Abdullahi Ahmed An-Na’Im, Islam and 
Secular State: Negotiating the Future of Shari’a. Windsor 
Yearbook of Access to Justice, 29, 249–251. 
https://doi.org/10.22329/wyaj.v29i0.4487 

Siregar, S. (2018). Khilafah Islam dalam Perspektif Sejarah 
Pemikiran Ali Abdul Raziq. JUSPI (Jurnal Sejarah 
Peradaban Islam), 2(1), 124. 
https://doi.org/10.30829/j.v2i1.1794 

Soekarba, S. R. (2006a). Kritik Pemikiran Arab: Metode 
Dekonstruksi Mohammed Arkoun. Wacana, Journal of the 
Humanities of Indonesia, 8(1), 78. https://doi.org/10 
.17510/wjhi.v8i1.248 

Soekarba, S. R. (2006b). The Critique of Arab Thought: 
Mohammed Arkoun’s Deconstruction Method. Makara 
Human Behavior Studies in Asia, 10(2), 79. 
https://doi.org/10.7454/mssh.v10i2.27 

Soleh, A. K. (2014). Mencermati Sejarah Perkembangan 
Filsafat Islam. TSAQAFAH, 10(1), 63. https://doi.org/10 
.21111/tsaqafah.v10i1.64 

Soroush, A. K. (2000). Reason, Freedom, and Democracy in 
Islam. Oxford University Press. 

Soroush, A. K. (2010). The Expansion of Prophetic Experience: 
Essays on Historicity, Contigency, and Plurality in Religion. 
Brill. 

Stivale, C. J. (2002). Mythologies Revisited: Roland Barthes and 
the Left. Cultural Studies, 16(3), 457–484. https:// 
doi.org/10.1080/09502380210128333 

Sufyan, A., & Irwan, I. (2022). Agama Vs Ilmu Agama: Sebuah 
Pembacaan Teori Epistemologis Abdul Karim Soroush. 
TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 



 

290 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

6(1), 14–21. https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i1.734 

Sugihastuti dan Siti Hariti Sastriyani. (2007). Glosarium Seks 
dan Gender. Carasvati Books. 

Suhada, D. N. (2021). Feminisme dalam Dinamika Perjuangan 
Gender di Indonesia. Indonesian Journal of Sociology, 
Education, and Development, 3(1), 15–27. 
https://doi.org/10.52483/ijsed.v3i1.42 

Surianto, A. P., & Junaidi, J. (2024). An Analysis of Political 
Ethics from the Perspective of Muhammad Arkoun. JUSPI 
(Jurnal Sejarah Peradaban Islam), 7(2). 
https://doi.org/10.30829/juspi.v7i2.19183 

Suryorini, A. (2012). Menelaah Feminisme Dalam Islam. 
Sawwa: Jurnal Studi Gender, 7(2), 21. https:// 
doi.org/10.21580/sa.v7i2.647 

Susanto, E. (2016). Dimensi Studi Islam Kontemporer. Kencana. 

Syar’i, M. (2022). Mohammed Arkoun’s Thought on Sharia 
Deconstruction: A Historical and Anthropological 
Approach. Mazahib, 21(2), 291–314. https://doi.org 
/10.21093/mj.v21i2.5131 

Syarif. (2007). Iqbal tentang Tuhan dan Keindahan. Mizan. 

Syed, J. (2009). Reconstruction of gender in Islamic thought: 
Iqbal’s vision of equal opportunity. Women’s Studies 
International Forum, 32(6), 435–444. https://doi.org 
/10.1016/j.wsif.2009.09.005 

Syukur, S. (2016). Rekonstruksi Teologi Islam Kajian Kritis 
Terhadap Usaha Pembaharuan Menuju Teologi Praktis. 
Jurnal THEOLOGIA, 25(2), 3–26.  

Tariq Ramadan. (2012). The Arab Awakening: Islam and the 
New Middle East. Penguin Books Ltd. 



 

291 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Taufik, M. (2022). Peran Pemikiran Fatima Mernissi Dalam 
Memahami Islam dan Kemodernan di Maroko. TASHWIR, 
10(1), 69–90. https://doi.org/10.18592/jt.v10i1.7443 

Taufiq, M. (2022). The Role of Ijtihad in the Renewal of Islamic 
Thought. AL-HIKMAH: INTERNATIONAL JOURNAL OF 
ISLAMIC STUDIES AND HUMAN SCIENCES, 5(6), 99–114. 
https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i6.331 

Thahir, L. (2020). The New Theology: Constructing Critical 
Islamic Theology Based On Hegel’s Dialectic Theory. 
HUNAFA: Jurnal Studia Islamika, 17(1), 88–107. 
https://doi.org/10.24239/jsi.v17i1.585.84-103 

Ushama, T. (2019). A Critique of Mohammed Arkoun’s Views 
on The Qur’an, Sunnah and Religious Thought. Hamdard 
Islamicus, 42(2). https://doi.org/https://doi.org/10.5 
7144/hi.v42i1-2.4 

Usman, A. M., & Umar, M. (2021). Modernisasi Pendidikan 
Islam; Telaah Pemikiran Muhammad Abduh. Jurnal 
Ilmiah Iqra’, 15(2), 237. https://doi.org/10.30984/jii. 
v15i2.1599 

von Heyking, J. (2006). Mysticism in Contemporary Islamic 
Thought: Orhan Pamuk and Abdolkarim Soroush. 
Humanitas, 19(1), 71–96. https://doi.org/10.5840/ 
humanitas2006191/28 

Wahyudi, W. (2018). Epistemologi Tafsir Sufi Al-Ghazali Dan 
Pergeserannya. Jurnal THEOLOGIA, 29(1), 85–108. 
https://doi.org/10.21580/teo.2018.29.1.2070 

Walid, K., & Salik, M. (2022). Rekonstruksi Pemikiran Agama 
Dalam Mencegah Kemunduran Moralitas Pemuda (Telaah 
Pemikiran Sir Muhammad Iqbal). Jurnal Filsafat 
Indonesia, 5(1), 47–52. https://doi.org/10.23887/ 
jfi.v5i1.36375 



 

292 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Watt, W. M. (1999). Islamic Fondamentalisme and Modernity. 
Laoutledge. 

Wijaya, A. (2017). Menalar Islam: Menyingkap Argumen 
Epistemologis Abdulkarim Soroush dalam Memahami 
Islam. Magnum Pustaka Utam. 

Yusuf, Yunan, M. (2018). Alam Pikiran Islam Pemikiran Kalam. 
Prenadamedia Group. 

Yusuf, B. (2017). Ali Abdul Raziq Kajian Teologis Atas 
Pemikirannya. Aqidah-Ta : Jurnal Ilmu Aqidah, 3(1), 1–12. 
https://doi.org/10.24252/aqidahta.v3i1.3274 

Zahra, N., & Fatimah, F. (2023). Konsep PAN-islamisme 
menurut pemikiran Jamaluddin Al-Afghani dalam 
perkembangan partai politik di Indonesia. Jurnal 
EDUCATIO: Jurnal Pendidikan Indonesia, 9(1), 228. 
https://doi.org/10.29210/1202322802 

Zakariya, N. M. (2017). Kegelisahan Intelektual Seorang 
Feminis (Telaah Pemikiran Fatima Mernissi Tentang 
Hermeneutika Hadîts). KARSA: Jurnal Sosial Dan Budaya 
Keislaman, 13(2). https://doi.org/https://doi.org/1 
0.19105/karsa.v19i2.61 

Zakoni,  muhammad zakoni, & Sahroni, E. (2023). Konsep 
Pembaharuan Pendidikan Islam Perspektif Muhammad 
Rasyid Ridha. Jurnal Penelitian Tarbawi: Pendidikan Islam 
Dan Isu-Isu Sosial, 8(1). https://doi.org/https://doi.org 
/10.37216/tarbawi.v8i1.1011 

Zamzami, M., Gharamaleki, G. K., Hosseinieskandian, A., & A’la, 
A. (2022). On the Intersection of Science and Religion: A 
Critical Analysis of Abdulkarim Soroush’s Thought. 
Religió Jurnal Studi Agama-Agama, 12(2), 233–260. 
https://doi.org/10.15642/religio.v12i2.2167 



 

293 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

Zbir, A. (2021). Situating Mohammed Arkoun: A Tribute to a 
Passionate Critic. International Journal of Linguistics, 
Literature and Translation, 4(1), 101–108. https://doi.org 
/10.32996/ijllt.2021.4.1.11 

Zulhijjah, S., Junaidi, J., & Siregar, H. S. (2022). Pemikiran 
Harun Nasution Dan Muhammad Abduh Tentang Islam 
Rasional. Jurnal Ittihad, 6(2). 

 

 

 

 

 

 



 

294 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 

 

 



 

295 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

Penulis 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA merupakan Dosen Universitas 

Paramadina serta aktif di Paramadina Institute of Ethics and 

Civilization (PIEC). Peneliti pada Indonesian Institute for 

Society Empowermen (INSEP) yang kurun waktu tertentu 

menjadi tim pemateri bidang pencegahan Badan Nasional 

Penaggulangan Terorisme (BNPT) dan Tim Fasilitator 

Resolusi Konflik di Kepolisian RI, juga menjadi dosen di UPN 

“Veteran” Jakarta. Pernah menjadi Konsultan pada Kartika 

Jaya TNI-AD ini meraih gelar Doktor (S-3) pada Universitas 

Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta. Trainer Nasional 

Living Values Education ini sebelum menyelesainkan Program 

Doktor, menjadi peneliti pada LP2K (1995-1998), redaktur 

pelaksana Jurnal Hadarah (1999-2002) dan Jurna Iqtishad 

(2001-2004). Beberapa tulisannya telah terbit baik di jurnal 

maupun dalam bentuk buku.  

 

 

 

 

 

 



 

296 

 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 

 

 

 

 

 


