Buku pemikiran modern dalam Islam ini mengajak para
pembaca memehami bagaimana pemikiran Islam modern
berkembang. Sesungguhnya secara historis pemikiran modern
dalam Islam berlangsung sejak para ulama dan pemikir mulai
memikirkan bagaimana Islam bisa melepaskan diri dari
penjajah di berbagai negara Muslim. Mereka berjibaku melalui
gerakan dan intelektual memberikan fondasi bagi perlawanan
mengusir penjajah.

Gerakan pemikiran modern ini lahir sebagai tanggapan
terhadap tantangan modernisasi, kolonialisme, serta perubahan
sosial dan ekonomi. Selain itu, para pembaca akan mengenal
pemikiran tokoh-tokoh besar yang berusaha memperbarui cara
pandang umat Islam tanpa meninggalkan ajaran dasarnya.
Mereka memperkenalkan gagasan seperti ijtihad (pemikiran
kreatif dalam memahami agama), reformasi pendidikan, serta
pentingnya ilmu pengetahuan dalam kehidupan umat Islam.
Meski demikian, pemikiran modern dalam Islam terbelah antara
kaum progresif dan revivalis. Bagaimana corak pemikiran
modern dalam Islam hingga saat ini? Apa Pelajaran yang bisa
dipetik dalam membaca perkembangan pemikiran Islam di
Indonesia? Secara umum buku ini menjawab pertany
tersebut.

Selamat membacal!

dutamediapress.com ISBN 978-b23-10-8015-8

dutamediapress II” | I I| I" I" I||

/A 786231 080158
‘\S./‘ 0889-5849-917

dutamediapress

yo[miefeprH JyneJ,

INVIST NV IVA NUAAOIW NVUIMINA

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA




PEMIKIRAN MODERN
DALAM ISLAM

Penulis:

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA




UNDANG-UNDANG REPUBLIK INDONESIA
NOMOR 28 TAHUN 2014 TENTANG HAK CIPTA

LINGKUP HAK CIPTA

Pasal 1

1. Hak Cipta adalah hak eksklusif pencipta yang timbul secara otomatis berdasarkan prinsip
deklaratif setelah suatu ciptaan diwujudkan dalam bentuk nyata tanpa mengurangi
pembatasan sesuai dengan ketentuan peraturan perundang-undangan.

KETENTUAN PIDANA

Pasal 113

1. Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan
pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp
100.000.000 (seratus juta rupiah).

2. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta
melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1)
huruf ¢, huruf d, huruf f, dan/atau huruf h untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana
dengan pidana penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak
Rp500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah).

3. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta
melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1)
huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana
dengan pidana penjara paling lama 4 (empat) tahun dan/ atau pidana denda paling banyak
Rp1.000.000.000,00 (satu miliar rupiah).

4. Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang dilakukan
dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling lama 10 (sepuluh) tahun
dan/atau pidana denda paling banyak Rp4.000.000.000,00 (empat miliar rupiah).




PEMIKIRAN MODERN
DALAM ISLAM

Penulis:
Dr. Taufik Hidayatulloh, MA

All rights reserved
Hak Cipta Dilindungi Undang-undang
Hak Penerbitan pada Duta Media Press

ISBN: 978-623-10-8015-8

Layout/Editor:
Rizal Fathurrahman

Desain Cover:
Lukman Surya

iii + 296 hlm: 14 x 21 cm
Cetakan Pertama, Maret 2025

Nama penerbit;

PT. Duta Media Press

Alamat : J1. Abiyasa, Ngentak, Bangunjiwo, Kasihan, Bantul Yogyakarta
Web : dutamediapress.com
Email : dutamediapres@gmail.com
No. wa : 0889-5849-917



mailto:dutamediapres@gmail.com




KATA PENGANTAR

Munculnya pemikiran modern dalam Islam merupakan
suatu upaya dalam menyesuaikan paham keagamaan Islam
dengan perkembangan baru, diantaranya ditimbulkan oleh
kemajuan ilmu pengetahuan dan berkembangnya teknologi.
Upaya penyesuaian terutama pada sikap, gagasan, wawasan
keislaman, termasuk praktik keagamaan yang menekankan

manfaat bagi manusia maupun lingkungan sekitar.

Buku ini mengajak para pembaca memahami tentang
pemikiran Islam modern berkembang. Sesungguhnya secara
historis pemikiran modern dalam Islam berlangsung sejak
para ulama dan pemikir mulai memikirkan bagaimana Islam
bisa melepaskan diri dari penjajah di berbagai negara Muslim.
Mereka berjibaku melalui gerakan dan intelektual memberikan
fondasi bagi perlawanan mengusir penjajah. Muncul pemikiran
rasional dalam Islam. Meski demikian, pemikiran modern

dalam Islam terbelah antara kaum progresif dan revivalis.

Kami menyadari bahwa buku ini masih memiliki
keterbatasan, baik dari segi cakupan pembahasan maupun
kedalaman analisisnya. Karena itu, kritik dan saran yang
membangun sangat kami harapkan demi penyempurnaan di
masa mendatang. Ucapan terima kasih kami sampaikan kepada
semua pihak yang telah memberikan dukungan dan kontribusi
dalam proses penyusunan buku ini. Akhir kata, semoga buku

ini dapat memberikan manfaat bagi para pembaca dan

\"



semakin memperkaya wawasan mengenai tasawuf serta
peranannya dalam kehidupan. Semoga Allah Swt. senantiasa
meridai setiap upaya kita dalam mencari ilmu dan

mengamalkannya.

Jakarta, Maret 2025
Penulis,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA

vi



Daftar Isi

Kata Pengantar ...

| DT ¥ 7= ) ol

BAB1

GERAKAN PEMIKIRAN MODERN ISLAM.........cconnrirees

A. Terminologi Pemikiran Modern dalam Islam.............

B. Awal Kemunculan Pemikiran Modern dalam Islam

1. Periode Klasik: Era Ekspansi dan Integrasi (Tahun
650 M - 1000 M) cooeeeeerreereesreeeseeeseeeserssessessssssssessees

2. Periode Pertengahan: Era Disintegrasi (Tahun 1250

M = 1700 M).ooooooseeesssessssssossssssosssss oo

3. Periode Modern: Era Modernisasi (Tahun 1800 M -

SERATANEG) coovevreeeeeenrereereeeee s ssnsseesesseeas

C. Arah dan Sasaran Modernisasi dalam Konteks Islam..18

BABII

PEMIKIRAN JAMAL AL-DIN AL-AFGHANI.........ccccoonvunniunnne.
A. Biografi Jamal al-Din al-Afghani.....ccoonnneneenecennees

O W m g 0w

Vii

. Gagasan Reformis Jamaluddin Al-Afghani ..................
Pelestarian Kegiatan [jtihad.....cc.ccoeeneennenneenneeseeneenns
. Gagasan Politik Al-Afghani ...
Wacana Pan IslamiSme.......oconenneneenneeneeseeneceseeseeseens
Naturalisme dan MaterialiSme ......ccoreenreereesneereessenns

. Modernisme dalam Pandangan Al-Afghani.................



BAB III

PEMIKIRAN MUHAMMAD ABDUH ........coconeeereeeseesnesenns 55
A. Biografi Muhammad Abduh ... 57
B. Gagasan Modernisme Muhammad Abduh.........cccouuuuneee. 62
C. Konsep [JtINad....sssssssssssssssssssssans 65
D. Teologi ADAUR ...t seneseens 71
E. Pemikiran tentang PolitiK ... 76
F. Pemikiran tentang Pendidikan........ooenenneenneerneceneeenneens 79
BAB IV
PEMIKIRAN MUHAMMAD RASYID RIDHA...........cconmerreeennn. 85
A. Biorgrafi Muhammad Rasyid Ridha.......ccconmrnrenicncennn. 87
B. Pemikiran Pembaharuan Sayyid Muhammad Rasyid
16 | T T 91
C. Pembaharuan Bidang Keagamaan..........ccoeeereenreeneenreeneenn. 93

D. Pembaharuan Bidang Pendidikan dan [lmu Pengetahuan

............................................................................................................. 98
E. Pembaharuan Bidang Politik dan Sosial Kemasyarakatan
............................................................................................................. 102
BABV
PEMIKIRAN MUHAMMAD IQBAL........coomrrneerseessessssesenns 109
A. Biografi Muhammad Igbal ... 112
B. Gagasan Pemikiran Igbal.....irnns 115
C. Evaluasi Kritis Igbal terhadap Pemikiran Islam
TradiSional.......oeeenecereeeeeeeer s ssessseens 118
D. Peran Ijtihad dalam Reformasi Pemikiran Igbal............. 122

viii



E. Integrasi Akal dan Wahyu dalam Pemikiran Igbal......... 126

F. Khudi dan Realisasi Potensi Manusia .........ooeeeeeeeseeenn. 128

BAB VI

PEMIKIRAN ALI 'ABD AL-RAZIQ........ccouunmiirrerrnsssnssssssssnens 135
A. Biografi Ali ‘Abd Al-RAZi( ...coceereeneerrernnemrernseeseesesseeseeseesseeseenns 138
B. Gagasan Pemikiran Ali ‘Abd Al-Raziq ....cccuumeenrerreereennenn. 141
C. Pandangan Ali Abdul Raziq tentang Khilafah.................. 144
D. Agama dan Negara ......coeenereensesseensesssessesssessessessssssessesans 153
E. Membangun Kesadaran Politik dalam Islam................... 155

BAB VII

PEMIKIRAN FATIMA MERNISSL.........ooonieeeereerseeesseesssessnens 161
A. Biografi Fatima Mernissi ......eeennseneesssessseeneens 165
B. Gagasan Pemikiran Fatima Mernissi.......enennenn. 171

C. Reinterpretasi Kesetaraan Gender menurut Fatima

METNISSI i 177
D. Persepsi Fatima Mernissi tentang Peran Perempuan
dalam POILIK ..o sesssessseessessseesseesseesnss 183
BAB VIII
PEMIKIRAN MOHAMMED ARKOUN ... 173
A. Biografi Mohammed Arkoun .......cnenneneenseeneeseeneenne 192
B. Gagasan Pemikiran Mohammed Arkoun........ceenn. 195
C. Postmodernisme dalam Pemikiran Arkoun.........coeec.... 198
D. Pemikiran Dekonstruksi Arkoun ... 201

E. Analisis Kritis terhadap Nalar Islam sebagai motode
10 4 =T DO 207



BAB IX

PEMIKIRAN ABDULLAHI AHMED AN-NA'IM........cocconmemmeennn. 213
A. Biografi Abdullahi Ahmed An-Na'im.......cccoecomnrereenreereenes 217
B. Gagasan Pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na'im............ 221
C. Perspektif Abdullahi Ahmed An-Na’'im tentang
Konstitusionalisme Modern...... 226
D. Sumber dan Sifat Kekuasaan ... 229
E. Kedaulatan dan Kewarganegaraan........ooesseeesseeseeens 233
BAB X
PEMIKIRAN ABDUL-KARIM SOROUSH...........ccoonemeeererrneeennns 241
A. Biografi Abdul-Karim Soroush.....eeeeneenn: 244
B. Gagasan Pemikiran Abdul-Karim Soroush........ccccccuuunu..n. 249
C. Historisitas dan HUMaNitas.... 252
D. Epistemologi Modern dalam Pemikiran Soroush........... 256
E. Distingsi Agama dan IImu Agama ......ccccueeenmeemeerreeesneeseens 261
DAFTAR PUSTAKA ...t ssersssssssssssssssssssssssssssessssssssans 267
PENULIS....... sttt ssssessssessssssssssssssssssssssssssssssessssessssssssans 295



~ ) —
. N\
BAB 1

GERAKAN PEMIKIRAN MODERN ISLAM

Pendahuluan

Gerakan pemikiran modern Islam merupakan salah
satu fenomena intelektual yang berkembang pesat sejak
abad ke-19 hingga saat ini. Gerakan ini muncul sebagai
respons terhadap tantangan-tantangan yang dihadapi oleh
umat Islam dalam menghadapi modernitas, kolonialisme,
dan perubahan sosial-ekonomi global. Dalam konteks ini,
para pemikir Islam modern mencoba merekonstruksi
pemahaman terhadap ajaran-ajaran Islam dengan tujuan
untuk menyelaraskannya dengan perkembangan zaman
tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar agama. Gerakan
ini tidak hanya berfokus pada aspek-aspek teologis, tetapi
juga mencakup berbagai bidang seperti hukum, politik,
pendidikan, dan ekonomi. Tokoh-tokoh seperti Muhammad
Abduh, Jamaluddin al-Afghani, dan Rasyid Ridha, misalnya,
memainkan peran penting dalam memperkenalkan konsep-

konsep baru yang berusaha menjembatani antara tradisi

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA

\



dan modernitas. Mereka mendorong pentingnya ijtihad,
yaitu upaya penafsiran kreatif dan rasional terhadap teks-
teks agama, sebagai cara menjawab persoalan-persoalan
kontemporer yang tidak ditemukan solusinya dalam litera-
tur klasik.

Lebih dari sekadar gerakan intelektual, pemikiran
modern Islam juga membawa implikasi sosial dan politik
yang signifikan. Di banyak negara, gagasan-gagasan yang
muncul dari gerakan ini menjadi dasar bagi reformasi
hukum dan sistem pemerintahan, serta turut membentuk
identitas dan dinamika sosial umat Islam di era modern.
Pemikiran modern dalam Islam pertama kali muncul di
Mesir, dimulai oleh R. Rafi’ al-Tahtawi dan dikembangkan
oleh Jamaluddin al-Afghani (Karim, 2017). Pemikiran ini
kemudian diikuti oleh tokoh-tokoh seperti Muhammad
Abduh dan menyebar ke Indonesia, melahirkan organisasi-
organisasi modernis seperti Muhammadiyah dan Persis.
Menurut Harun Nasution, modernisme dalam Islam diarti-
kan sebagai gerakan pembaharuan yang bertujuan menye-
suaikan ajaran agama dengan perkembangan teknologi dan
kondisi masyarakat. Pemikiran modern Islam juga mene-
kankan pentingnya sains dan teknologi, serta menolak te-
ologi fatalistik seperti yang diwakili oleh Asy’ariyah, sebagai
respons terhadap kemunduran Islam di masa lalu (Malli,
2017).

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Islam, sebagai agama dan peradaban, telah memben-
tang selama empat belas abad melintasi Asia, Afrika, dan
sebagian Eropa, meninggalkan jejak yang signifikan bahkan
dalam sejarah Barat Kristen. Pemikiran Islam telah men-
yebar luas hingga ke Barat dan Amerika Serikat, didukung
oleh gerakan modernisasi yang memperkuat posisi mino-
ritas Muslim di sana. Tidak hanya sebagai sistem religi,
Islam juga berfungsi sebagai spirit penggerak peradaban
besar dunia. Modernisasi dalam Islam bersifat universal
dan dinamis, memungkinkan adaptasi syariat sesuai kon-
teks waktu dan tempat, seperti terlihat dalam penyebaran-
nya dari Arab ke Indonesia yang memiliki beragam adat
istiadat. Berbeda dengan modernisasi di Barat yang cende-
rung memisahkan agama dari politik, modernisasi Islam
mengintegrasikan ajaran agama ke dalam tatanan kehidu-
pan masyarakat Muslim, menjadikannya relevan dan di-

terima oleh berbagai lapisan masyarakat.

A. Terminologi Pemikiran Modern dalam Islam

Pemikiran modern dalam Islam pertama kali dapat
dikenali melalui istilah modernisme, yang muncul di Mesir
dan dipelopori oleh R. Rafi’ al-Tahtawi, kemudian dikem-
bangkan lebih lanjut oleh Jamaluddin al-Afghani. Selanjut-
nya, gerakan pembaruan Islam ini diilhami tokoh seperti
Muhammad Abduh, dan menyebar hingga ke Indonesia, di

mana dikenal sebagai kaum modernis yang berorganisasi

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dalam bidang keagamaan, dengan organisasi terkenal
seperti Muhammadiyah dan Persis. Menurut (Nasution,
2006b), modernisme dapat diartikan sebagai pembaruan,
atau dalam konsep Islam disebut at-tajdid, yang berarti
upaya menyesuaikan ajaran agama Islam dengan perkem-
bangan teknologi dan kondisi masyarakat. Pemikiran
modern dalam Islam sering kali dikaitkan dengan pengaruh
sains dan teknologi, yang menegaskan bahwa alam semesta
tidak muncul secara kebetulan, melainkan manusia memi-
liki ketergantungan pada teknologi dan lingkungan. Kesada-
ran ini telah mendorong banyak umat Muslim untuk mema-
hami bahwa kemunduran Islam disebabkan oleh sikap
mental, budaya, dan teologi yang dianut pada masa-masa
kemunduran. Bahkan, ada gerakan yang berani menentang
pemikiran teologi Asy’ariyah, yang sering dilabeli sebagai
“Teologi Fatalistik,” sebagai respons terhadap kebutuhan

untuk menyesuaikan diri dengan peru-bahan zaman.

Gerakan modernisme dalam Islam tidak hanya men-
cakup aspek teologis, tetapi juga memiliki dampak yang
luas pada berbagai bidang kehidupan, termasuk pendidi-
kan, hukum, dan politik. Di Indonesia, pengaruh pemikiran
ini terlihat jelas dalam pembentukan organisasi-organisasi
modernis yang berperan penting dalam reformasi sosial
dan keagamaan. Organisasi seperti Muhammadiyah, misal-

nya, tidak hanya fokus pada pendidikan dan pelayanan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



sosial, tetapi juga mendorong penerapan ajaran Islam yang
relevan dengan dinamika zaman. Melalui pendekatan ini,
modernisme Islam berupaya untuk mempertahankan rele-
vansi agama dalam konteks global yang terus berubah,
sekaligus memperkuat identitas Muslim dalam menghadapi
tantangan modernitas (Daud, 2020).

Istilah “modern” berasal dari bahasa Inggris dan dalam
bahasa Arab diterjemahkan sebagai al-tajdid, al-hadharabh,
atau al-nahdhah. Kata “modernisme” atau “modernisasi”
telah menjadi istilah yang sangat umum dan dikenal luas.
Penggunaan kata modernisme sering kali membawa makna
tertentu yang bisa berbeda atau sama tergantung pada
konteks, tujuan, dan asumsi yang melandasinya. Secara
khusus, dalam bahasa Arab, istilah modern dikenal dengan
kata al-tajdid, al-hadharah, dan al-nahdhah, yang dalam
bahasa Indonesia berarti “pembaruan”. Islam sebagai ajaran
memiliki beragam pandangan mengenai modernisme. Salah
satu perspektif dalam Islam yang membahas modernisme
adalah aspek pembaruan atau modernisasi. Aspek-aspek
lain, seperti teologi, filsafat, mistisisme, hukum, sejarah,
kebudayaan, dan ibadah, sering kali belum sepenuhnya
dipahami umat Islam. Akibatnya, sebagian orang mungkin
memahami Islam hanya dalam satu atau dua aspek, yang
menjadikan pemahaman mereka tentang Islam terbatas

(Hidayatulloh, 2024). Pemahaman menyeluruh tentang

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



modernisme dalam Islam sangat penting agar umat tidak
hanya memahami agama ini dalam lingkup yang terbatas.
Dengan memandang Islam sebagai way of life yang men-
cakup seluruh aspek kehidupan, umat dapat lebih baik
dalam mengaplikasikan ajaran Islam dalam berbagai kon-
teks modern. Selain itu, penting untuk menyadari bahwa
modernisasi dalam Islam bukan berarti meninggalkan tra-
disi, melainkan mengadaptasinya agar tetap relevan dengan
perkembangan zaman. Al-Qur’an sebagai sumber utama
[slam menyediakan panduan untuk menjawab tantangan-
tantangan kontemporer, sekaligus menjaga esensi dan nilai-
nilai inti agama. Dengan demikian, modernisme dalam
Islam dapat dilihat sebagai upaya untuk menyelaraskan
antara ajaran tradisional dengan tuntutan zaman tanpa

kehilangan identitas keagamaan (Azra, 2002).

Menurut (Samarenna, 2017), istilah “modern” berasal
dari bahasa Latin modo, yang berarti “baru saja” atau “kini,”
dan sering dikaitkan dengan keadaan masyarakat Barat
yang telah mengalami industrialisasi dan memiliki tekno-
logi yang sangat maju. Dalam Kamus Indonesia, “modern”
diartikan sebagai sesuatu yang terbaru atau mutakhir, serta
merujuk pada sikap dan cara berpikir yang sesuai dengan
tuntutan zaman. Oleh karena itu, “modern” dapat diartikan
sebagai sesuatu yang baru atau terkini, baik yang berkaitan

dengan sikap dan cara berpikir seseorang, ekspresi esteti-

n Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kanya, kondisi kehidupannya, maupun karya cipta dan rasa.
Istilah ini kemudian melahirkan konsep seperti cara ber-
pikir modern yang berlawanan dengan cara berpikir trade-
sional atau kuno, seni modern, abad modern, ilmu pengeta-
huan modern, teknologi modern, dan sebagainya. Moderni-
sasi diartikan sebagai “proses perubahan sikap dan mentali-
tas sebagian masyarakat untuk hidup sesuai dengan tun-

tutan masa kini.”

Modernisasi lebih dikenal dan populer sebagai istilah
untuk pembaruan. Dalam konteks masyarakat Barat, mo-
dernisasi berarti pemikiran, aliran, gerakan, dan usaha
untuk mengubah paham-paham, adat-istiadat, dan institusi-
institusi lama agar sesuai dengan pandangan dan kondisi
baru yang dihasilkan oleh ilmu pengetahuan modern.
Nurcholish Madjid menyatakan bahwa modernisasi hampir
identik dengan rasionalisasi, yaitu proses mengganti pola
berpikir dan tata kerja lama yang tidak rasional dengan
yang rasional. Sesuatu disebut modern jika bersifat rasio-
nal, ilmiah, dan sesuai dengan hukum-hukum alam. Quraish
Shihab menekankan bahwa esensi dari kemodernan adalah
kemampuan untuk terus berkembang dan beradaptasi,
yang merupakan kunci untuk mempertahankan relevansi di
dunia yang terus berubah (Susanto, 2016). Pemahaman
tentang modern dan modernisasi menggarisbawahi pen-

tingnya kemampuan untuk beradaptasi dengan perubahan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



zaman. Modernisasi bukan hanya tentang adopsi teknologi
dan ilmu pengetahuan terbaru, tetapi juga tentang meng-
ubah cara berpikir dan bertindak agar lebih rasional dan
ilmiah. Ini berarti bahwa modernisasi menuntut perubahan
tidak hanya pada tingkat material tetapi juga pada aspek
mental dan budaya masyarakat. Dalam konteks Islam, mo-
dernisasi harus dilakukan dengan tetap mempertahankan
nilai-nilai agama sambil mengadopsi pola pikir yang rasio-

nal dan sesuai dengan perkembangan zaman.

Modernisasi adalah upaya menyesuaikan diri dengan
situasi baru yang muncul dari perkembangan ilmu pengeta-
huan, yang lebih rasional, ilmiah, dan selaras dengan hukum
alam. Modernisasi ini bersifat dinamis dan selalu disertai
perubahan. Berbeda dengan modernisasi di Barat yang
cenderung menuju sekularisme dengan memisahkan agama
dari aspek kehidupan, modernisasi dalam Islam tidak be-
rarti meninggalkan ajaran agama. (Hamdani, 2017).

Sebaliknya, modernisasi dalam Islam tetap berlandas-
kan pada ajaran dasar agama, dan hanya berlaku dalam
urusan dunia, sementara ibadah dan muamalah tetap meng-
ikuti al-Qur'an dan Hadits. Harun Nasution menjelaskan
modernisasi dalam agama di Barat bertujuan menyesuaikan
ajaran agama dengan ilmu pengetahuan modern, yang ak-
hirnya membawa pada sekularisme. Sementara itu, moder-

nisasi dalam Islam bertujuan untuk memadukan Islam

n Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dengan berbagai aspek kehidupan tanpa mengubah ajaran
dasar yang bersifat mutlak, sehingga modernisasi dalam

Islam bukanlah westernisasi (Nasution, 1998).

B. Awal Kemunculan Pemikiran Modern dalam Islam

Menurut (Yusuf, Yunan, 2018), munculnya pemikiran
pembaruan dalam Islam dipengaruhi dua periode utama.
Pertama, masa pra-modern yang ditandai dengan gerakan-
gerakan pembaruan yang dilakukan secara indivi-dual.
Kedua, masa modern yang ditandai dengan pemben-tukan
organisasi-organisasi serta kolaborasi dengan para peng-
uasa atau pemangku kebijakan. Para pembaharu menyadari
pentingnya dukungan dari pemangku kebijakan untuk
mendorong dan menentukan keberhasilan gerakan peruba-
han. Gagasan pembaruan dalam Islam didasarkan pada tiga
faktor utama. Pertama, kesadaran internal untuk melaku-
kan pembaruan yang sebagian besar dipengaruhi oleh
gagasan Ibn Taimiyah. Kedua, munculnya peradaban baru
pada masa renaissance di Barat, yang membawa gaga-san
modernisasi dan pemikiran rasional, serta memuncul-kan
sains dan teknologi di Eropa pada abad ke-16. Ketiga, kon-
disi negara-negara Arab seperti Mesir dan Turki yang me-
ngalami keterpurukan di bawah penjajahan negara-negara
Eropa, terutama Prancis. Pentingnya memahami konteks
sejarah ini adalah untuk mengakui bahwa gerakan pem-

baruan dalam Islam tidak hanya muncul dari kebutu-han

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA n



internal umat Islam, tetapi juga dipengaruhi oleh inte-raksi
dengan peradaban Barat dan situasi politik global. Kola-
borasi dengan pemangku kebijakan menjadi kunci dalam
menggerakkan perubahan yang lebih luas dan terst-ruktur.
Kesadaran akan pentingnya modernisasi dan rasio-nalitas,
yang diilhami oleh perkembangan di Barat, men-dorong
para pemikir Islam untuk mengintegrasikan ide-ide baru ini
dengan ajaran-ajaran Islam. Kondisi politis negara-negara
[slam yang terjajah juga memicu upaya pembaruan sebagai
respons terhadap dominasi asing dan sebagai sarana untuk
merevitalisasi masyarakat Muslim. Dengan demikian, pem-
baruan dalam Islam tidak hanya bersifat teologis, tetapi
juga sosial dan politis.

Menurut (Nasution, 2005b) perkembangan pemikiran
Islam dapat dibagi menjadi tiga periode utama, masing-
masing mencerminkan tahap-tahap signifikan dalam seja-
rah intelektual dan sosial umat Islam:

1. Periode Klasik: Era Ekspansi dan Integrasi (Tahun
650 M -1000 M)

Pada periode ini, Islam mengalami masa kejayaan awal
yang ditandai dengan ekspansi geografis yang luas serta
integrasi budaya dan pengetahuan dari berbagai peradaban
yang ditaklukkan, seperti Persia, Bizantium, dan bagian dari
dunia Romawi. Era ini juga dikenal sebagai masa kelahiran

dan berkembangnya beberapa generasi ilmuwan Muslim

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



terkemuka, terutama para Imam Mazhab seperti Imam
Malik, Imam Abu Hanifah, Imam Syafi’i, dan Imam Ahmad
ibn Hanbal. Mereka berkontribusi besar dalam pemben-
tukan dan kodifikasi hukum Islam (figh), menjadi landasan

penting dalam kehidupan umat Muslim hingga saat ini.

Selain itu, pada periode ini, ilmu kalam (teologi Islam)
mulai berkembang, didorong oleh pengaruh tradisi pemiki-
ran filsafat Yunani kuno yang mulai memasuki dunia Islam
dan berinteraksi dengan pemikiran lokal. Penyerapan dan
penyesuaian terhadap filsafat Yunani, seperti yang ditemu-
kan dalam karya-karya Aristoteles dan Plato, melahirkan
tradisi ilmiah dan teologis baru dalam Islam. Para ilmuwan
dan filosof Muslim, seperti Al-Kindi, Al-Farabi, dan Ibn Sina
(Avicenna), memainkan peran kunci dalam mengembang-
kan pemikiran rasional dan sistematika, kemudian mem-

bentuk dasar perkembangan ilmu dan filsafat Islam.

Pada periode ini, sistem pendidikan Islam juga meng-
alami kemajuan signifikan, dengan pendirian madrasah dan
lembaga pendidikan yang menyebarluaskan pengetahuan
ilmiah dan agama. Madrasah menjadi pusat penting untuk
studi hukum, teologi, dan ilmu lainnya. Dengan adanya
integ-rasi antara ilmu pengetahuan dan ajaran agama, umat
Islam mampu menciptakan kemajuan dalam berbagai bi-

dang, termasuk matematika, astronomi, dan kedokteran.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



2. Periode Pertengahan: Era Disintegrasi (Tahun
1250 M -1700 M)

Pada periode ini, umat Islam mengalami kemunduran
dan disintegrasi sosial dan politik. Terjadi ketegangan dan
perpecahan antara berbagai aliran dalam Islam, seperti
Sunni dan Syi’ah, serta antara kelompok Arab dan Persia.
Perbedaan ini semakin tajam seiring berjalannya waktu.
Pada sekitar tahun 1250 M, kemunduran mulai terasa, dan
situasi semakin memburuk pada tahun 1700-1800 M.
Periode ini ditandai dengan runtuhnya beberapa kerajaan
besar yang pernah menjadi simbol kejayaan Islam, seperti
Kesultanan Ottoman di Turki, Kerajaan Safawi di Persia,
dan Kerajaan Mughal di India. Runtuhnya kerajaan-kera-
jaan ini mencerminkan ketidakstabilan dan kesenjangan
yang semakin lebar di kalangan umat Islam, serta menandai
penurunan kekuatan politik dan sosial.

Pada periode ini, umat Islam mengalami kemunduran
signifikan dan disintegrasi sosial dan politik yang men-
dalam. Ketegangan antara aliran-aliran dalam Islam, seperti
Sunni dan Syi’ah, serta antara kelompok Arab dan Persia,
semakin intensif dan memperburuk perpecahan internal.
Ketidakstabilan politik dan sosial ini diperparah oleh
konflik-konflik internal serta persaingan antara berbagai
kekuatan politik. Sekitar tahun 1250 M, proses kemunduran

ini menjadi lebih jelas dengan terjadinya pergeseran kekua-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



tan dan ketidakmampuan umat Islam untuk mempertahan-
kan dominasi yang sebelumnya dicapai. Kemunduran ini
semakin memuncak pada tahun 1700-1800 M, ditandai oleh
runtuhnya beberapa kerajaan besar yang pernah menjadi
simbol kejayaan dan kekuatan Islam. Runtuhnya Kesulta-
nan Ottoman di Turki, Kerajaan Safawi di Persia, dan
Kerajaan Mughal di India mencerminkan Kkrisis struktural
yang mendalam dan disintegrasi kekuasaan politik yang
sebelumnya sangat berpengaruh.

Kehilangan kekuasaan politik oleh kerajaan-kerajaan
ini menyebabkan ketidakstabilan yang meluas di seluruh
wilayah yang pernah berada di bawah kekuasaan mereka.
Ketidakmampuan untuk mempertahankan struktur politik
dan sosial yang solid mengakibatkan kesenjangan sosial
yang besar dan kemunduran dalam berbagai aspek kehidu-
pan masyarakat. Disintegrasi ini juga mencerminkan peru-
bahan besar dalam tatanan dunia Islam yang dipengaruhi
faktor eksternal seperti penjajahan Eropa dan perubahan
internal seperti konflik sektarian dan kesulitan dalam mem-
pertahankan kekuasaan.

3. Periode Modern: Era Modernisasi (Tahun 1800 M -
Sekarang)

Memasuki periode modern, mulai dari tahun 1800 M
hingga saat ini, umat Islam mengalami kebangkitan dalam

pemikiran dan filsafat. Era ini merupakan masa pemulihan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dan reformasi, di mana pemikiran filsafat dan ilmu kalam
kembali berkembang dengan semangat baru. Modernisasi
dalam Islam mencakup upaya untuk mengintegrasikan
ajaran agama dengan perkembangan zaman dan kemajuan
ilmiah. Proses ini melibatkan penyesuaian dan adaptasi
ajaran Islam dengan tantangan dan perubahan dunia mo-
dern, tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar agama.
Modernisasi ini bertujuan untuk memperbarui pemikiran
Islam dengan mempertahankan relevansi ajarannya dalam
konteks kontemporer, serta mengatasi tantangan yang
dihadapi umat Muslim di era globalisasi.

Pada periode ini, pemikir Islam berusaha untuk menye-
laraskan ajaran agama dengan pengetahuan ilmiah dan
teknologi baru, serta dengan dinamika sosial dan politik
global. Ini mencakup berbagai inisiatif untuk memperbarui
interpretasi hukum Islam (figh) dan teologi (kalam) agar
lebih relevan dengan kebutuhan dan kondisi kontemporer.
Reformasi ini juga bertujuan untuk menjawab tantangan
yang dihadapi umat Muslim di era globalisasi, seperti isu-
isu sosial, politik, dan ekonomi yang kompleks. Modernisasi
dalam Islam tidak hanya terbatas pada aspek intelektual,
tetapi juga mencakup perubahan dalam praktik sosial dan
institusi. Misalnya, terdapat upaya untuk mendirikan lem-
baga pendidikan modern, memperbarui sistem hukum, dan

meningkatkan partisipasi sosial dan politik umat Muslim.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Gerakan ini berusaha untuk mengatasi kekurangan yang
muncul dari periode kemunduran dan disintegrasi sebelu-
mnya, dengan menekankan pentingnya relevansi ajaran

Islam dalam konteks dunia yang terus berubah.

Munculnya pemikiran modern dapat dijelaskan melalui
tiga faktor utama. Pertama, adanya dorongan pembaruan
internal yang dipengaruhi oleh pemikiran Ibnu Taimiyah.
Kedua, kemunculan peradaban Barat baru, yaitu masa
Renaissance, sekitar abad ke-16, yang memperkenalkan ide-
ide modernisasi dan pemikiran rasional-ilmiah, serta men-
dorong perkembangan sains dan teknologi. Ketiga, kondisi
negara-negara Arab seperti Mesir dan Turki yang sangat
buruk di bawah imperialisme Eropa, terutama Prancis.
Kesadaran akan perlunya pembaruan, bersama dengan
kemajuan pesat yang dicapai oleh Barat dalam industri,
teknologi, politik, dan militer, menjadi faktor utama mun-
culnya gerakan pembaharuan dalam Islam. Keunggulan
Barat dalam bidang-bidang ini tidak hanya meruntuhkan
pemerintahan negara-negara Muslim tetapi juga menjajah
mereka. Pada akhir abad ke-19, hampir tidak ada negara
Muslim terhindar dari kolonialisasi Barat (Nasution, 1994).

Sebagai contoh, pada 1798 M, Napoleon Bonaparte ber-
hasil menaklukkan Mesir. Meskipun pendudukan Prancis
hanya berlangsung tiga tahun dan diakhiri oleh Angkatan

Laut Inggris, hal ini menunjukkan ketidakmampuan Mesir

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



untuk menghadapi kekuatan Barat. Kemenangan Barat ini
mempercepat kesadaran umat Islam tentang kelemahan
dan kemundurannya, serta mengingatkan mereka akan
kemajuan yang dicapai oleh Barat. Gelombang ekspansi
Barat yang tak tertahan mendorong para pemimpin Islam
untuk berpikir tentang bagaimana merebut kembali kemer-
dekaan mereka. Salah satu tokoh utama dalam gerakan
pembaharuan ini adalah Sayyed Jamaluddin Al-Afghani,
yang lahir pada tahun 1839 di Afghanistan dan meninggal
pada tahun 1897 di Istanbul, yang banyak menginspirasi
upaya kemerdekaan umat Islam (R. Bistara, 2021).

Pemikiran dan gerakan yang dipelopori oleh Afghani
dikenal sebagai Pan-Islamisme, yang mengacu pada solida-
ritas global di antara umat Muslim. Afghani secara konsis-
ten mengangkat tema perjuangan melawan kolonialisme
dengan mengacu pada ajaran Islam sebagai landasan se-
mangatnya. Murtadha Muthahhari menjelaskan bahwa
tema-tema utama dalam perjuangan Afghani meliputi: per-
lawanan terhadap absolutisme penguasa, pengembangan
sains dan teknologi modern, kembali kepada ajaran Islam
yang murni, iman dan aqidah, perlawanan terhadap koloni-
alisme asing, persatuan umat Islam, revitalisasi semangat
perjuangan dalam masyarakat Islam yang mengalami ke-
munduran, dan perlawanan terhadap ketakutan terhadap
Barat (Madjid, 2011).

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Selain Afghani, dua pemikir Arab lainnya, Muhammad
Abduh (1849-1905) dan Rasyid Ridha (1865-1935), juga
memiliki pengaruh besar terhadap pemikiran politik Islam
pada masa berikutnya. Mereka terinspirasi oleh ide-ide
Afghani dan melanjutkan pengaruhnya dalam perkembang-
an nasionalisme Mesir. Seperti Afghani dan Abduh, Ridha
berkeyakinan bahwa Islam memiliki dimensi politik, sosial,
dan spiritual. Untuk memulihkan aspek-aspek tersebut,
umat Islam perlu kembali pada ajaran Islam yang asli se-
bagaimana diajarkan oleh Nabi dan para sahabatnya, atau
para salaf. Ridha menyebarluaskan gagasan-gagasannya
melalui tulisan-tulisan dalam majalah “Al-Manar”” yang
dipimpinnya (Zulhijjah et al., 2022).

Di Eropa, Syakib Arsalan memimpin berbagai gerakan
untuk kemerdekaan Arab. Misi Arsalan adalah mengangkat
isu-isu penting yang dihadapi negara-negara Arab Muslim
akibat kekuasaan negara-negara Barat ke tingkat internasi-
onal, serta menyatukan pandangan umat Islam Arab untuk
memperoleh kemerdekaan dan memperbaiki kehidupan
sosial mereka. Sementara itu, para pemimpin Druze dan
tokoh-tokoh Usmaniyah yang mengungsi ke Eropa setelah
Istanbul diduduki Inggris menyebarluaskan propaganda
melalui berbagai publikasi, termasuk jurnal “La Nation
Arabe” yang diterbitkan di Annemasse, Prancis. Walaupun

Arsalan awalnya mengadopsi konsep-konsep Panlslamisme

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dari Afghani karena kebutuhan akan pembaruan, ia kemu-
dian lebih fokus pada Pan-Arabisme dalam praktiknya.
Meski perjuangan para tokoh ini belum mencapai kemer-
dekaan, pemikiran mereka sangat memengaruhi generasi
berikutnya dalam usaha membebaskan negara-negara me-
reka dari penjajahan Barat (Shofwan, 2022).

C. Arah dan Sasaran Modernisasi dalam Konteks
Islam

Salah satu alasan penolakan terhadap modernisasi di
kalangan sebagian umat Islam adalah terkait dengan tujuan
modernisasi dalam konteks Islam. Selain itu, penolakan ini
sering kali disebabkan oleh pandangan sempit terhadap
ajaran Islam. Mereka yang menolak modernisasi berargu-
men bahwa Islam adalah agama terakhir yang diturunkan
dan merupakan penutup dari semua agama sebelumnya.
Dengan kata lain, jika Islam membutuhkan pembaruan, itu
berarti ada aspek-aspek dalam ajaran Islam yang dianggap
usang atau ketinggalan zaman, yang bertentangan dengan
sifat abadi dan universal Islam sebagai agama yang berlaku

untuk semua zaman dan tempat (Ananda & Fata, 2019).

Di sisi lain, para pendukung modernisasi berpendapat
bahwa meskipun Islam adalah agama yang abadi dan
universal, untuk menjaga relevansinya dalam menghadapi
kondisi terkini, perlu dilakukan perbaikan dan pembaruan.

Mereka meyakini bahwa pembaruan diperlukan untuk

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



menunjukkan esensi Islam yang sesungguhnya. Dengan
demikian, perbedaan pandangan mengenai pembaruan
dalam Islam umumnya bergantung pada pemahaman meng-
enai Islam dan interpretasinya. Kelompok yang menolak
modernisasi tidak membedakan antara ajaran inti Islam
dengan interpretasinya, sementara kelompok yang mendu-
kung modernisasi membedakan antara ajaran dasar Islam

dan interpretasi yang berkembang dari ajaran tersebut.

Untuk memahami Islam secara menyeluruh, penting
untuk mengenal berbagai kelompok ajaran di dalamnya.
Menurut, Islam dapat dibagi menjadi dua kategori utama:
kelompok ajaran dan kelompok non-ajaran. Kelompok aja-
ran sendiri dapat dibagi lagi menjadi ajaran dasar dan
ajaran non-dasar. Ajaran dasar meliputi apa yang terkan-
dung dalam al-Qur’an dan Hadits, sedangkan ajaran non-
dasar mencakup penafsiran dan interpretasi terhadap aja-
ran dasar. Di luar itu, kelompok non-ajaran meliputi aspek-
aspek seperti sejarah, kebudayaan, dan lembaga-lembaga
kemasyarakatan yang berkembang seiring dengan sejarah
Islam (Muzani, 1995).

Berdasarkan pembagian ini, jelas bahwa Islam memiliki
dimensi yang luas. Ada bagian dari ajaran Islam yang ber-
sifat tetap dan tidak memerlukan pembaruan, sementara
ada bagian yang memang memerlukan penyesuaian dengan

perubahan situasi dan kondisi. Menurut Jalaluddin Rahman,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



pembaruan dalam Islam melibatkan gerakan atau paham
yang mengadaptasi ajaran Islam dengan ilmu pengetahuan
modern. Rakhman membedakan antara Islam sebagaimana
yang tercantum dalam al-Qur’an dan Hadits dengan Islam
sebagai hasil interpretasi terhadap sumber-sumber ter-
sebut, disebutnya sebagai paham keagamaan. Rakhman
juga menjelaskan bahwa pembaruan dalam Islam menca-
kup hal-hal di luar teks-teks al-Qur’an dan Hadits, termasuk
rumusan-rumusan ulama terkait aqidah, ibadah, dan mua-
malah. Selama pembaruan tersebut tidak mengubah teks-
teks al-Qur’an dan Hadits, maka pembaruan tersebut di-
perbolehkan dan bahkan dapat menjadi suatu kebutuhan.
Demikian, paham keagamaan harus disesuaikan dengan
situasi dan kondisi yang berkembang (Rakhman, 2007).

Telah dijelaskan bahwa interaksi antara Islam dan
Barat, baik sebelum maupun selama periode modern ter-
utama setelah pendudukan Mesir oleh Napoleon sebagai
pusat dunia Islam menyebabkan dorongan bagi pemimpin-
pemimpin Islam untuk melaksanakan modernisasi. Dapat
diketahui bahwa tujuan awal dari pembaruan yang di-
upayakan oleh para modernis Islam adalah untuk mengejar
kemajuan yang telah dicapai oleh Barat, dengan harapan
agar umat Islam dapat meraih kemajuan serupa. Oleh
karena itu, proses modernisasi mulai diterapkan dalam

konteks Islam (Fauzi, 2017). Perkembangan lebih lanjut

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dari upaya modernisasi yang dilakukan oleh para pemimpin
[slam membawa berbagai tantangan dan masalah. Salah
satu tantangan utama adalah adanya ajaran Islam yang
kadang tidak lagi sejalan dengan kemajuan ilmu pengeta-
huan dan teknologi. Selain itu, tuntutan zaman juga mendo-
rong perlunya pemahaman keagamaan yang lebih sesuai
dengan perkembangan tersebut. Oleh karena itu, moder-
nisasi dalam Islam berupaya untuk menyesuaikan ajaran
Islam non-dasar dengan kondisi baru yang dihasilkan dari
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Penyesu-
aian ini bertujuan untuk memastikan ajaran Islam tetap
relevan dengan kemajuan masyarakat tanpa meninggalkan
pegangan spiritualnya.

Sementara di Barat, modernisasi sering kali berujung
pada sekularisme atau penolakan terhadap agama, pemba-
ruan dalam Islam justru bertujuan untuk mengaktualkan
dan mengkontekstualkan ajaran Islam. Hal ini dilakukan
agar Islam tetap relevan dan diterima sepanjang masa.
Sejak awal penurunannya, Islam memang mengajarkan
perubahan. Tujuan utamanya adalah mengubah sikap, pola
pikir, dan perilaku dari era jahiliyah ke arah yang sesuai
dengan ajaran Islam, yang dikenal sebagai “membawa
manusia dari kegelapan menuju cahaya.” Islam tidak datang
untuk mempertahankan keadaan lama atau menghancur-

kannya sepenuhnya, melainkan untuk menerima dan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



mengembangkan aspek-aspek yang baik serta menolak dan
memperbaiki yang buruk (Rachman, 2010). Demikian,
Islam tidak dapat diasosiasikan dengan kemunduran atau
ketidakmampuan untuk beradaptasi dengan kehidupan
modern, seperti pandangan yang sering muncul di kalangan
masyarakat Barat. Sebaliknya, Islam membuka ruang untuk
perubahan sepanjang perubahan tersebut tidak merugikan
dan tetap mematuhi ketentuan wahyu.

Dalam al-Qur’an dapat ditemukan ayat yangberkaitan
dengan masalah pembaruan, misalnya pada surat al-Ra’du

pada ayat 11. Allah swt. Berfirman:

el La 3550 S o358 L R Yl )

Artinya:
Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu
kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada

diri mereka.

Dalam ayat ini, Allah SWT mengungkapkan bahwa
perubahan dalam suatu masyarakat hanya akan terjadi jika
mereka terlebih dahulu mengubah diri mereka sendiri. Ayat
tersebut menekankan bahwa manusia memiliki potensi
untuk mengubah keadaan mereka, sehingga mereka harus
berusaha memperbaiki nasib mereka, meningkatkan kuali-
tas diri dan amal, serta mencapai kehidupan yang lebih baik

dan lebih maju. Islam sangat mengecam sikap yang cende-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



rung mempertahankan tradisi lama atau buruk, menolak
pembaruan, dan enggan mengikuti petunjuk yang lebih
baik. Pembaruan yang lebih baik harus didasarkan pada
nilai-nilai yang luhur. Semakin tinggi dan mulia nilai-nilai
tersebut, semakin tinggi pula hasil yang dapat dicapai. Bagi
umat Islam, nilai tauhid harus menjadi panduan utama
dalam seluruh aktivitas, baik lahiriah maupun batiniah,
yang menjadi arah gerak dan motivasi mereka (Ananda &
Fata, 2019). Dengan demikian, penting untuk melihat bagai-
mana modernisasi dalam Islam dikaitkan dengan ajaran
agama. Masalahnya bukan pada kemungkinan pelaksanaan
modernisasi itu sendiri, melainkan pada dasar dan tujuan
dari modernisasi tersebut, serta bagaimana modernisasi
dapat memperkuat keyakinan akan kebenaran Islam.
Tujuannya adalah agar modernisasi membawa umat Islam

lebih dekat kepada agama, bukan menjauh darinya.

Nurcholish Madjid menjelaskan bahwa modernitas,
meskipun sering dianggap memiliki kegunaan praktis yang
langsung, sebenarnya memiliki makna yang lebih dalam,
yaitu sebagai pendekatan terhadap kebenaran mutlak Allah
SWT. Menurutnya, modernitas sebenarnya mendekatkan
kita kepada Tuhan dan meningkatkan ketakwaan. Dasar
kehidupan adalah perubahan, dan sebuah adagium yang
sering diungkapkan adalah bahwa satu-satunya hal yang

abadi dalam dunia ini adalah perubahan itu sendiri. Oleh

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



karena itu, masyarakat mengalami perkembangan dalam
kehidupan mereka. Dengan akal yang dimiliki, manusia
mampu menciptakan berbagai kebudayaan dan peradaban,
dari yang sangat kuno hingga yang sangat modern saat ini
(Nurcholish Madjid, 1997).

Potensi manusia dilengkapi dengan petunjuk agama
[slam, yang bertujuan untuk mengarahkan manusia kepada
nilai-nilai universal yang dibutuhkan di dunia. Akal manusia
harus dipandu oleh wahyu untuk mencapai pemahaman
dan tindakan yang benar. Agama Islam harus dipahami
secara komprehensif, meliputi ajaran dasar, ajaran non-
dasar, serta aspek non-ajaran. Pemahaman yang luas
seperti ini mendukung pandangan bahwa modernisasi tidak
hanya diterima tetapi juga penting dilakukan. Jika ada
ajaran Islam yang sudah tidak sesuai dengan perkembangan
ilmu pengetahuan dan teknologi, ajaran tersebut dapat
disesuaikan, asalkan penyesuaian tersebut tidak mengubah
ajaran dasar Islam. Mempertahankan interpretasi atau
paham yang sudah usang dapat menimbulkan keraguan
terhadap kebenaran Islam dan berpotensi menjauhkan

orang dari agama tersebut (Muniroh, 2018).

Kesimpulan

Pemikiran modern dalam Islam muncul atas respons
terhadap tantangan internal dan eksternal yang dihadapi

dunia Islam abad ke-19 dan awal abad ke-20. Perjumpaan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dengan kolonialisme Barat dan modernitas mendorong
para pemikir Muslim untuk mereformasi dan memperbarui
pemahaman Islam agar dapat menjawab tan-tangan zaman.
Tokoh-tokoh seperti Jamaluddin al-Afghani, Muhammad
Abduh, dan Rashid Rida adalah pelopor gerakan ini, yang
mengusulkan reinterpretasi ajaran Islam dengan memper-
tahankan nilai-nilai inti agama sambil mengadopsi aspek-
aspek positif dari modernitas. Arah moderni-sasi dalam
konteks Islam berfokus pada reformasi sosial, politik, dan
pendidikan. Tujuannya adalah untuk mengintegrasikan
prinsip-prinsip Islam dengan perkembangan ilmu peng-
etahuan dan teknologi, serta dengan konsep-konsep seperti
demokrasi, hak asasi manusia, dan keadilan sosial. Moder-
nisasi ini juga bertujuan untuk membebaskan umat Islam
dari ketertinggalan dan keterbelakangan, serta mencipta-
kan masyarakat yang adil, sejahtera, dan bermartabat,
sesuai dengan ajaran Islam yang otentik.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



BAB II

PEMIKIRAN JAMAL AL-DIN AL-AFGHANI

Pendahuluan

Saat membahas pembaruan dalam Islam atau interp-
retasi terhadap ajaran Islam, pertanyaan yang muncul
adalah bagian mana dari Islam yang perlu diperbarui,
mengingat Islam adalah ajaran yang diturunkan oleh Allah
SWT melalui Rasul-Nya sebagai pedoman hidup bagi umat
manusia. Salah satu pemikir Muslim yang mencoba men-
jawab pertanyaan ini adalah Jamaluddin Al-Afghani, yang
membawa ide-ide segar bagi dunia Islam di tengah kemun-
durannya dalam berbagai aspek kehidupan seperti eko-

nomi, sosial, politik, militer, dan ilmu pengetahuan.

Kemunduran ini disebabkan oleh stagnasi dalam pemi-
kiran rasional dan kelemahan dalam ekonomi serta militer,
sementara Barat berkembang pesat dalam filsafat, sains,
dan teknologi, memungkinkan mereka untuk meng-uasai
dunia, termasuk dunia Islam. Pada awal abad ke-19, setelah

periode penjajahan dan kemunduran, dunia Islam mulai

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



menyadari kelemahan mereka. Kesadaran ini timbul dari
kontak dengan dunia Barat modern, yang memicu kebang-
kitan baru dalam pemikiran Islam, menghidupkan kembali
penggunaan metode berpikir rasional dalam memahami
ajaran Islam, sehingga ajaran tersebut dapat menjadi sum-
ber kemajuan bagi dunia Islam di masa depan. Latar
belakang pembaruan yang dilakukan para pemikir modern
I[slam di Mesir melibatkan beberapa faktor penting. Pemba-
ruan ini dipicu oleh keterbelakangan dan ketertinggalan
masyarakat Mesir dibandingkan dengan kemajuan dunia
Barat, serta tercemarnya ajaran Islam oleh unsur-unsur
seperti tahayul, khurafat, dan bid’ah yang berkem-bang saat
itu. Selain itu, ada juga dorongan dari motivasi ekonomi,
politik, dan agama oleh bangsa-bangsa Barat dalam men-
jajah negara-negara Islam, yang dikenal dengan istilah
“Gold, Glory, dan Gospel.” “Gold” merujuk pada upaya
mencari keuntungan besar, “Glory” mencermin-kan ambisi
untuk mencapai kejayaan dalam kekuasaan, dan “Gospel”
berkaitan dengan upaya menyebarkan ajaran Kristen di
wilayah-wilayah yang dijajah (Asmuni, 2009).

Akibat penjajahan dan ketertinggalan ini, muncul bebe-
rapa tokoh Islam yang berusaha mengubah nasib masyara-
kat dan negara mereka. Salah satu tokoh pembaruan ter-
kemuka adalah Jamaluddin Al-Afghani, melalui pemikiran-

pemikirannya dalam bidang politik dan agama, berupaya

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



mempersatukan umat Islam. Tujuan utama dakwahnya
adalah agar umat Islam di berbagai penjuru dunia bersatu
di bawah satu kekhalifahan besar, dengan harapan bahwa
umat yang terpuruk akibat kejumudan dapat bangkit ber-
sama melalui persatuan. Salah satu tokoh pembaharu yang
mengedepankan metode berpikir rasional Jamaluddin Al-
Afghani. la diberi gelar “al-Sayyid” sejak lahir karena ke-
luarga merupakan keturunan Nabi Muhammad SAW. Dalam
pembahasan ini, akan di bahas lebih lanjut mengenai ide-
ide pembaruan yang diusung Al-Afghani, serta bagaimana
aktivitas politiknya dalam mengembangkan ajaran Islam di
tengah-tengah berbagai tantangan yang dihadapi dunia
Islam pada masanya (Muhammadong, 2019).

A. Biografi Jamal al-Din al-Afghani

Jamaluddin Al-Afghani lahir di Asadabad pada tahun
1254 H/1838 M dan wafat di Istanbul pada tahun 1897 M.
Nama lengkapnya adalah Sayyid Jamaluddin Al-Afghani.
Gelar “Sayyid” menunjukkan bahwa ia adalah keturunan
Husein bin Ali bin Abi Thalib, sementara “Afghani” mena-
ndakan asalnya dari Afghanistan. Jamaluddin adalah putra
dari Sayyid Safdar al-Husainiyyah, yang memiliki hubungan
darah dengan perawi hadist terkenal, Sayyid Ali At-
Turmudzi, merupakan keturunan Sayyidina Husain bin Ali
bin Abi Thalib. Ia mendapatkan pendidikan sejak kecil

hingga remaja dalam lingkungan keluarga yang mengikuti

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



mazhab Hanafi. Jamaluddin bersekolah di Kabul dengan
sistem pengajaran yang konservatif, dan juga belajar filsafat
serta ilmu pasti sebagai kegiatan tambahan. Selanjutnya, ia
melanjutkan pendidikan ke India, mengikuti program deng-
an sistem kontemporer selama lebih dari satu tahun, di
mana ia pertama kali mengenal sains dan teknologi modern
(Lewis, 2013).

Harun Nasution dalam bukunya menjelaskan bahwa
masa kecil Jamaluddin dihabiskan di Kabul, di mana ia
mempelajari ilmu Aqli dan Nagqli serta mahir dalam mate-
matika. Ayahnya sendiri mengajarkan Al-Quran kepadanya,
dan seiring bertambahnya usia, ia belajar Bahasa Arab dan
Sejarah. Ayahnya juga mendatangkan guru-guru yang
mengajarkan Tafsir, Hadist, Figih, Tasawuf, dan Ilmu
Ketuhanan. Pada usia 18 tahun, Al-Afghani tidak hanya
menguasai ilmu-ilmu keagamaan, tetapi juga mendalami
Filsafat, Hukum, Sejarah, Fisika, Kedokteran, Sains, Astro-
nomi, dan Astrologi. Beberapa gurunya termasuk Aqashid
Sadiq dan Murtadha Al Anshori. Setelah menyelesaikan
pendidikan formal, Al-Afghani memulai aktivitas politiknya
dengan mengunjungi Hijaz dan menunaikan ibadah haji di
Mekah pada tahun 1857 M. Sepulang dari haji, ia terjun
dalam kegiatan politik di Afghanistan, namun karena per-
juangannya tidak berhasil, ia akhirnya meninggalkan tanah

kelahirannya dan berkelana ke berbagai negara Islam dan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Eropa, termasuk India, Mesir, Inggris, Perancis, Rusia, dan
Turki Usmani. Pada 9 Maret 1897, di usia 59 tahun, ia
meninggal di Istanbul, meninggalkan warisan besar dalam
bentuk ide-ide pembaruannya bagi dunia Islam (Nasution,
1998).

Jamaluddin Al-Afghani telah wafat, namun ia mening-
galkan warisan intelektual yang dihormati dan dikagumi
baik di Timur maupun di Barat. la menulis buku berjudul
“Al-Raddu ‘ala al-Dahriyin,” menerbitkan majalah “Al-Urwat
al-Wusqa,” dan mendirikan partai Hizbul Wathan di Mesir
pada tahun 1879 M. Maka dari itu, pengaruhnya dalam
dunia pemikiran dan politik Islam meluas, mendorong
kebangkitan ide-ide reformis yang berusaha memadukan
tradisi Islam dengan modernitas. Karya-karyanya tidak
hanya menjadi rujukan penting bagi para pemikir Islam,
tetapi juga memicu diskusi global tentang hubungan antara
agama dan kemajuan. Semangatnya untuk melawan koloni-
alisme dan memperjuangkan persatuan umat Islam men-
jadikan Al-Afghani sebagai tokoh sentral dalam sejarah
pembaruan Islam (Saefuddin, 2014).

B. Gagasan Reformis Jamaluddin Al-Afghani

Pada abad ke-19 hingga abad ke-20, umat Islam meng-
hadapi era baru yang disebut sebagai gerbang pembaha-
ruan atau abad modernisme. Ini adalah masa di mana umat

Islam dihadapkan pada kenyataan bahwa Barat telah jauh

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



melampaui mereka dalam berbagai bidang. Respon ter-
hadap situasi ini bervariasi di antara umat Islam, tergan-
tung pada pandangan keagamaan mereka. Beberapa kelom-
pok mengambil sikap akomodatif, mengakui keterpurukan
umat Islam dan berusaha mengikuti kemajuan Barat untuk
bangkit. Di sisi lain, ada kelompok yang menolak segala hal
yang datang dari Barat, meyakini bahwa hanya ajaran Islam
yang benar dan bahwa umat harus kembali kepada dasar-
dasar wahyu. Kelompok terakhir ini dikenal sebagai kaum
revivalis (Al-Rasyid, 2022).

Tokoh-tokoh pemikir keagamaan seperti Jamaluddin
Al-Afghani dan Muhammad Abduh muncul dengan tujuan
menghidupkan kembali ilmu kalam dan menghadapi tan-
tangan peradaban modern yang menimbulkan berbagai
masalah di kalangan umat Islam. Era modernisme Islam ini
ditandai oleh dominasi Eropa, terutama di bidang politik
dan pemikiran, yang kemudian memunculkan dua kelom-
pok besar: modernis dan fundamentalis. Kaum modernis
cenderung menerima ide-ide Barat dan mengembangkan
pemikiran mereka sendiri, sementara kaum fundamentalis
menolak segala sesuatu yang datang dari Barat karena
dianggap tidak sesuai dengan Islam. Jamaluddin Al-Afghani
adalah salah satu tokoh penting dalam era pembaharuan
[slam, yang menempati posisi unik dalam menanggapi

dominasi Barat. Di satu sisi, ia bersikap moderat dengan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



mengadopsi beberapa ide dari Barat demi memperbaiki
kondisi umat, namun di sisi lain, ia tegas dalam memper-
tahankan identitas Islam dan kebangsaan. Afghani bisa di-
sebut sebagai seorang modernis sekaligus fundamentalis,
seperti yang dikatakan oleh Black bahwa Afghani adalah
puncak dari kalangan modernis dan fondasi bagi kalangan
fundamentalis. Kolonialisme Barat memanfaatkan ketidak-
satuan di antara umat Muslim untuk menjajah dan meng-
eksploitasi kekayaan negara-negara Islam. Lemahnya pen-
didikan dan kurangnya pemahaman terhadap ilmu-ilmu
Islam serta ilmu pengetahuan lainnya pada masa itu men-
jadi alasan mengapa semangat intelektual yang pernah
diagungkan oleh Islam mulai memudar (Nasution, 2005b).

Penuh kesadaran, semangat intelektual, dan tanggung
jawab sebagai seorang Muslim, Jamaluddin Al-Afghani hadir
untuk menegakkan nasionalisme, patriotisme, dan yang ter-
penting, kemuliaan Islam. la berusaha membangunkan
masyarakat Muslim yang masih terbuai oleh kejayaan Islam
di masa lalu, padahal ancaman besar dari imperialisme
Barat sudah di depan mata. Menurutnya, sudah saatnya
Islam bangkit dan memulai gerakan intelektual yang sejalan
dengan perkembangan pengetahuan modern. la menekan-
kan perlunya perubahan radikal dalam cara pandang umat
Islam, di mana keyakinan tradisional yang kaku harus

diubah menjadi keterbukaan pikiran dan rasionalisme yang

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



lebih dapat dipertanggungjawabkan. Al-Afghani juga men-
yoroti pentingnya semangat pengetahuan yang saat itu
justru berkembang di dunia Barat, padahal semangat ter-
sebut seharusnya selaras dengan nilai-nilai Islam yang
sejati dan tumbuh di kalangan umat Muslim (Watt, 1999).
Mewujudkan kemajuan Islam, Al-Afghani menegaskan dua
hal yang perlu dilakukan oleh umat Muslim: 1) Mengubah
pola pikir tentang ilmu pengetahuan dari yang sebelumnya
kaku menjadi lebih terbuka dan rasional; dan 2) Melawan
segala bentuk penjajahan yang dilakukan oleh imperialisme
Barat. Dalam upaya melawan imperialisme Barat, ia aktif
menulis dan berdakwah di berbagai negara yang ia
kunjungi. Di setiap tempat ia tinggal, ia selalu menyerukan
nasionalisme, tidak peduli agama yang dianut negara
tersebut. Di India, misalnya, ia lebih mendukung nasiona-
lisme Urdu daripada Islam, karena ia percaya kebahagiaan
terletak dalam kebangsaan, dan kebangsaan ada dalam
bahasa. Inti dari seruannya adalah perlawanan terhadap

imperialisme Barat.

Namun, di Afghanistan dan Mesir, yang juga berada di
bawah cengkeraman Inggris, usahanya untuk menghapus
intervensi asing akhirnya gagal. Penguasa di kedua negara
tersebut berada di bawah kendali Inggris, yang menyebab-
kan Al-Afghani tersingkir dan diusir. Meskipun demikian, ia

tidak menyerah. Di Mesir, melalui gerakan intelektual di

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



rumahnya, ia berdakwah dan berdiskusi dengan para
cendekiawan, mahasiswa, dan tokoh-tokoh gerakan. Hal
serupa ia lakukan di Paris, Prancis, dengan mendirikan
organisasi al-Urwatul Wutsqa. Organisasi ini menerbitkan
jurnal yang menyerukan persatuan umat Muslim, mengajak
mereka meninggalkan fanatisme kelompok, menolak pen-
jajahan, dan menepis propaganda Barat yang mendorong
umat Islam untuk meninggalkan agamanya, karena selama
seseorang tetap berpegang teguh pada agama, ia tidak akan
bangkit dari keterpurukan. Demikianlah beberapa pemiki-
ran Jamaluddin Al-Afghani yang bertujuan untuk mema-
jukan umat Islam. Ia telah menanamkan gagasan pembaha-

ruan yang memberikan pengaruh besar dalam dunia Islam.

C. Pelestarian Kegiatan Ijtihad

Meskipun tidak ada keputusan resmi yang menyatakan
bahwa ijtihad telah ditutup, mayoritas ulama Islam ber-
pendapat “ijtihad tidak terlalu diizinkan” (Watt, 1999).
Secara historis, tidak ada mazhab baru yang secara resmi
membuka kembali pintu ijtihad setelah abad ke-9 M, kecuali
beberapa pengikut mazhab Hambali. Namun, pada perteng-
ahan abad ke-19 M, semangat ijtihad kembali muncul
setelah umat Islam terbangun dari nostalgia mereka ter-
hadap masa lalu. Mereka mulai menyadari kelemahan yang
mereka alami. Salah satu faktor yang mendukung kebang-

kitan kesadaran ini penyebaran pemikiran Jamaluddin Al-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Afghani di kalangan masyarakat Muslim (Sa’id Nursi, 2011).
Jamaluddin Al-Afghani, sebagai seorang reformis, tidak
hanya vokal dalam menyerukan pembukaan kembali pintu
ijtihad, tetapi juga secara sistematis menyusun rencana
untuk merealisasikan program ijtihadnya. Ia mendorong
penyesuaian pemahaman syari’at Islam dengan kondisi
modern, yang dipicu oleh pertemuan antara masyarakat
Muslim dan Barat (Madkur, 1984: 98). Al-Afghani menang-
gapi dengan serius pernyataan Hakim Iyadl yang menyata-
kan bahwa pintu ijtihad telah tertutup (Sa’id Nursi, 2011).
Menurutnya, penutupan pintu ijtihad menyebabkan umat
Islam menjadi lemah, mundur, dan tertinggal. Pemikiran
semacam ini mendorong Al-Afghani untuk terus memper-
juangkan agar setiap Muslim yang memiliki kemampuan
untuk berijtihad melakukannya. Bahkan, ia melihat peruba-
han dan kemajuan zaman sebagai inspirasi dan peluang

yang luas untuk melakukan ijtihad (Sa’id Nursi, 2011).

Al-Afghani memandang pelestarian ijtihad sebagai
upaya mendalam untuk merefleksikan kembali nilai-nilai
Islam. Ini dilakukan dengan melakukan ijtihad terhadap Al-
Qur’an, menghilangkan fanatisme mazhab, meninggalkan
taqlid buta, menyesuaikan prinsip-prinsip Al-Qur’an dengan
kondisi kehidupan umat, melenyapkan takhayul dan bid’ah,
serta menjadikan Islam sebagai kekuatan positif yang dapat

mengarahkan kehidupan (Nasution, 2005). Jamaluddin Al-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Afghani menganggap ijtihad sebagai sarana penting untuk
menjawab tantangan zaman yang terus berubah. Baginya,
stagnasi pemikiran dan penutupan pintu ijtihad adalah
salah satu penyebab utama kemunduran umat Islam. Al-
Afghani percaya bahwa Islam memiliki potensi besar untuk
berkembang dan beradaptasi dengan perubahan zaman
melalui ijtihad. Dengan membuka kembali pintu ijtihad, ia
berharap umat Islam dapat kembali menemukan relevansi
dan kekuatan dalam ajaran Islam, sehingga mereka dapat
bersaing bahkan mengungguli peradaban Barat. Pandangan
Al-Afghani ini menekankan pentingnya pendekatan yang
dinamis dan rasional terhadap ajaran Islam, serta perlunya
meninggalkan praktik-praktik yang tidak sesuai dengan

ajaran asli Islam yang murni.

D. Gagasan Politik Al-Afghani

Al-Afghani, melalui pengalamannya di berbagai negara
Islam, mengidentifikasi bahwa pemerintahan yang otoriter
dan absolut adalah salah satu penyebab utama keterpuru-
kan umat Islam. Pemerintah yang tidak menerima kritik
atau tidak melibatkan masyarakat dalam pengambilan
keputusan memperparah keadaan dengan kebijakan yang
tidak mencerminkan kebutuhan rakyat. Dalam pandangan-
nya, penyatuan masyarakat dan reformasi pemikiran
adalah kunci untuk mengatasi masalah ini dan melawan

ancaman dari imperialisme Barat. Al-Afghani menekankan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



perlunya perubahan dalam cara berpikir dan sistem pe-
merintahan untuk membangkitkan kembali kekuatan dan
kemajuan umat Islam, mengurangi ketergantungan pada
praktik-praktik yang tidak sesuai dengan ajaran Islam yang

murni (Kusumawati, 2023).

Menurut (Halthan, 2017) Dalam menghadapi situasi ini,
Al-Afghani mengambil pendekatan yang lebih berorientasi
pada reformasi pemikiran masyarakat. la berpendapat
bahwa kekuatan suatu negara hanya dapat terwujud jika
masyarakatnya bersatu. Al-Afghani menilai bahwa imperi-
alisme Barat merupakan ancaman serius bagi umat Islam.
Penyakit absolutisme dan despotisme dapat melemahkan
masyarakat, membuat mereka sulit untuk bangkit dari
penjajahan. Dampak dari kondisi ini adalah umat Islam
menjadi terbelakang, lebih percaya pada praktik bid’ah,
takhayyul, dan khurafat. Untuk mengatasi masalah ini, Al-
Afghani mendorong rakyat untuk melakukan revolusi dan
reformasi terhadap pemerintahan kolonial dan imperi-
alisme Barat. Selain itu, ia berupaya memperbaiki keya-
kinan umat Islam yang telah mengalami kerusakan dengan
mengajak mereka kembali kepada ajaran Islam yang asli.
Menurutnya, penyimpangan dari ajaran aqidah membuat
umat Islam terpinggirkan dan tidak dihargai oleh bangsa-
bangsa lain. Agar umat Islam dapat maju, diperlukan ke-

tegasan dalam menerapkan ajaran agama agar terhindar

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dari otoritarianisme dan pengaruh kolonialisme. Tujuan
imperialisme Barat bukan hanya untuk menguasai pemerin-
tahan secara absolut, tetapi juga untuk mengubah keyaki-
nan masyarakat menjadi materialistis. Al-Afghani men-
dorong umat Islam untuk kembali pada ajaran Islam yang
benar dan meningkatkan kesadaran mereka untuk mela-
wan pemerintahan otoriter dan kolonialisme yang mendu-
kungnya. la juga menyerukan persatuan dan kesatuan di
kalangan umat Islam melalui paham Pan Islamisme (Keddie,
2017).

Pemikiran Al-Afghani selalu berorientasi pada prinsip
salafiah untuk mengembalikan kejayaan umat Islam. Ia
percaya bahwa umat Islam harus mencontoh teladan orang-
orang pada masa kejayaan al-Khulafa al-Rasyidun, yang
menjalankan ajaran agama dengan murni tanpa terpeng-
aruh oleh khurafat yang merusak aqidah. Meski begitu, Al-
Afghani juga mengakui keunggulan Barat dalam ilmu peng-
etahuan dan teknologi. la berpendapat bahwa umat Islam
perlu belajar dari Barat untuk mengembalikan kejayaan
mereka seperti di masa lalu. Gerakan salafiyah yang di-
cetuskan Al-Afghani bertujuan untuk mengembalikan keja-
yaan umat Islam dalam beragama, bukan sekadar mengikuti
tradisi tanpa pemahaman mendalam. Al-Afghani menekan-
kan pentingnya memahami dan kembali kepada sumber

ajaran Islam yang utama, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah Nabi

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



SAW, agar umat Islam tidak tertinggal dan tetap relevan
(Coruh, 2020). Al-Afghani menyadari bahwa untuk memu-
lihkan kejayaan umat Islam, diperlukan perubahan radikal
baik dalam pemerintahan maupun dalam pemahaman
agama. la berfokus pada reformasi yang mencakup pem-
berantasan pengaruh kolonial dan penegakan ajaran Islam
yang murni. Dengan menekankan pentingnya mengikuti
teladan masa lalu dan belajar dari keunggulan Barat, Al-
Afghani berusaha mengintegrasikan nilai-nilai tradisional
Islam dengan perkembangan modern. la mengajak umat
Islam untuk menghindari dogmatisme yang menghambat
kemajuan dan mendorong mereka untuk aktif mempelajari
dan menerapkan ilmu pengetahuan serta teknologi dalam
kerangka ajaran Islam.

Al-Afghani mengajukan gagasan penerapan demokrasi
kerakyatan di Mesir untuk memastikan bahwa pemerinta-
han berjalan sesuai dengan konstitusi. Demokrasi kerakya-
tan, menurutnya, adalah sistem di mana perwakilan rakyat
menyuarakan aspirasi masyarakat dan dipilih langsung oleh
rakyat itu sendiri. Al-Afghani sangat skeptis terhadap pe-
merintahan yang berada di bawah kekuasaan asing, karena
ia percaya bahwa kepentingan pemerintah tersebut cen-
derung memihak penguasa dan bukan rakyat. la ber-
pendapat bahwa kekuasaan sering kali digunakan sebagai

alat politik untuk mencapai tujuan tertentu. Oleh karena itu,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



gagasan pemerintahan yang berbasis pada kerakyatan di-
anggap sebagai solusi yang tepat untuk memperbaiki situasi
dan melawan absolutisme. Pemerintahan yang berbasis
kerakyatan akan memberikan keadilan kepada warga dan
memungkinkan mereka untuk mengatur kehidupan mereka
secara damai (Ainiah, 2022).

Al-Afghani juga menyadari bahwa kelemahan umat
Islam disebabkan oleh mudahnya mereka terpecah-belah,
yang dimanfaatkan oleh Barat untuk meraih kejayaan
mereka. Untuk mengatasi masalah ini, ia mendorong umat
Islam untuk melakukan reformasi internal, mengumpulkan
kekuatan, dan mengadopsi peradaban Barat. la merasa
penting untuk memperbaiki kondisi yang tidak adil dalam
pemerintahan saat ini, yang dapat mengarah pada pemerin-
tahan despotik. Al-Afghani percaya bahwa negara-negara
Timur seharusnya bersatu untuk memberikan kebaikan dan
pencerahan kepada warganya, tetapi kenyataannya, sistem
pemerintahan di negara-negara Timur masih dipengaruhi

oleh kekuasaan Barat yang mengikat mereka.

Al-Afghani menganggap demokrasi kerakyatan sebagai
cara yang efektif untuk memastikan bahwa pemerintah
bekerja untuk kepentingan rakyat, bukan untuk kepenting-
an asing atau penguasa yang otoriter. Ia melihat penerapan
sistem ini sebagai langkah penting untuk menghindari

pemerintahan despotik yang dapat merugikan masyarakat.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Dengan mendorong reformasi internal dan adopsi pera-
daban Barat, Al-Afghani berusaha mempersiapkan umat
Islam untuk menghadapi tantangan modern tanpa meng-
orbankan prinsip-prinsip dasar mereka. Hal ini mencermin-
kan keyakinan Al-Afghani bahwa persatuan dan reformasi
internal adalah kunci untuk mengatasi pengaruh negatif
dari kekuasaan asing dan untuk memajukan umat Islam

secara menyeluruh.
E. Wacana Pan Islamisme

Gagasan Pan-Islamisme atau solidaritas umat Islam
yang dikemukakan oleh Al-Afghani merupakan sebuah
konsep penting yang lahir dari keprihatinannya terhadap
perpecahan di kalangan umat Islam akibat perbedaan
pandangan dalam masalah khilafiyah. Al-Afghani melihat
bahwa umat Islam perlu bersatu dan bangkit melawan
penjajahan, dan untuk itu diperlukan persatuan di antara
mereka. Menurutnya, umat Islam di seluruh dunia, khusus-
nya di Timur, harus bersatu untuk mengembangkan rasa
tanggung jawab dalam menciptakan kehidupan yang lebih
baik. Perbedaan pendapat seharusnya tidak menjadi alasan
untuk memecah belah umat Islam. Al-Afghani mencontoh-
kan ketegangan antara Sunni dan Syiah, yang hingga Kkini
sulit dipersatukan hanya karena perbedaan pemahaman
(Nasbi, 2019). Bagi Al-Afghani, Pan-Islamisme bukanlah

konsep baru, karena para tokoh Sunni dan Syiah telah

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



membicarakannya sebelumnya, namun mereka gagal dalam
menyatukan umat karena idealisme yang telah mengakar
dan sulit diubah. Oleh karena itu, Al-Afghani menekankan
perlunya perbaikan internal di kalangan umat Islam serta
kemandirian di tengah arus globalisasi dan persaingan yang
ketat. Pan-Islamisme yang digagasnya tidak hanya ber-
tujuan untuk menyatukan umat Islam dalam praktik ke-
agamaan, tetapi juga untuk membangun kekuatan dalam
mewujudkan kemandirian bernegara guna melawan koloni-
alisme Barat. Al-Afghani menentang keras penjajahan
karena bertentangan dengan ajaran Islam yang sejati. la
menginginkan agar hubungan antarnegara terjalin secara
harmonis sehingga dapat terjalin kerjasama di berbagai
bidang. Untuk melawan penjajah, Al-Afghani menekankan
pentingnya ikatan persatuan tanpa memandang perbedaan
(Ahmed, 2016).

Al-Afghani melihat Pan-Islamisme sebagai jalan keluar
dari kelemahan dan keterpecahan yang dialami oleh dunia
Islam saat itu. Ide ini tidak hanya berfungsi sebagai upaya
spiritual untuk menyatukan umat Islam secara religius,
tetapi juga sebagai strategi politik untuk mengatasi do-
minasi Barat. Al-Afghani menyadari bahwa perpecahan
internal membuat umat Islam lemah dan mudah dikuasai
oleh kekuatan asing. Oleh karena itu, ia mendorong umat

Islam untuk mengesampingkan perbedaan teologis dan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



bersatu dalam menghadapi ancaman eksternal. Persatuan
ini, menurut Al-Afghani, adalah kunci untuk membangun
kemandirian politik, ekonomi, dan sosial, serta untuk
menjaga identitas dan kedaulatan umat Islam di tengah
pengaruh globalisasi dan kolonialisme. Dalam pandangan-
nya, Pan-Islamisme adalah bentuk modern dari solidaritas
yang menggabungkan kekuatan spiritual dan politik, yang
memungkinkan umat Islam tidak hanya bertahan, tetapi
juga berkembang dalam dunia yang semakin terintegrasi
(Zahra & Fatimah, 2023).

Saat berada di Mesir, Al-Afghani sangat prihatin dengan
kondisi yang sangat buruk: rakyat hidup dalam kemiskinan
meskipun negara memiliki kekayaan alam yang melimpah,
dan ekonomi dikuasai oleh kekuatan Barat. Dengan penuh
kesadaran, Al-Afghani memulai kampanye untuk meng-
ungkapkan bahwa rakyat Mesir sedang dieksploitasi Barat,
yang menyulitkan upaya perbaikan. la menekankan bahwa
untuk memperbaiki keadaan, rakyat harus berjuang untuk
mendapatkan kembali hak-hak mereka. Menurut Al-
Afghani, Pan-Islamisme bukan sekadar gerakan keagamaan,
melainkan usaha untuk membangun kembali peradaban
dan memungkinkan negara-negara Islam untuk bangkit dari
keterpurukan. Namun, meskipun gagasan Pan-Islamisme
diusung Al-Afghani tidak pernah sepenuhnya terwujud

dalam praktik bernegara dan beragama, pengaruhnya

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



sangat signifikan di kalangan umat Islam. Gagasan tersebut
memicu munculnya paham fundamentalisme yang mem-
bantu umat Islam untuk melawan taqlid dan mengatasi
dogmatisme serta kejumudan yang merusak praktik ke-
agamaan. Al-Afghani berusaha membuka pikiran umat
Islam agar tidak terjebak dalam doktrin dan paham tradisi-
onal. Ia percaya bahwa pemikiran rasional diperlukan
untuk mengatasi kebuntuan dan membuka peluang untuk
ijtihad, yang sangat penting dalam menyelesaikan berbagai
masalah keagamaan.

Al-Afghani melihat bahwa kondisi sosial dan ekonomi
Mesir yang sangat tidak seimbang disebabkan oleh
dominasi Barat, dan ia merasa bahwa Pan-Islamisme dapat
menjadi solusi untuk membangun kembali kekuatan dan
kemandirian umat Islam. Meskipun ide tersebut tidak
berhasil diterapkan secara menyeluruh, dampaknya tetap
besar, terutama dalam memotivasi umat Islam untuk
mengejar reformasi dan mengadopsi pemikiran rasional.
Melalui kampanye dan pemikirannya, Al-Afghani mengins-
pirasi gerakan yang berusaha untuk melepaskan diri dari
belenggu dogma tradisional dan mendorong inovasi serta
pembaharuan dalam praktik keagamaan. Ini menciptakan
ruang bagi ijtihad yang lebih luas, memungkinkan umat
Islam untuk mengatasi tantangan modern dengan pendeka-

tan yang lebih dinamis dan terbuka (Azlan, 2022).

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Menurut Al-Afghani, ayat-ayat Al-Qur’an perlu diinter-
pretasikan secara luas untuk memahami maknanya secara
mendalam dan menyeluruh. Ia berpendapat bahwa praktik-
praktik dogmatis dan ritual yang selama ini dijalankan
harus dibersihkan agar umat kembali pada ajaran Islam
yang sebenarnya. Dari pandangan ini, terlihat bahwa Al-
Afghani menggabungkan unsur-unsur modernisme dan
fundamentalisme dalam pemikirannya. Beberapa ciri dari
paham fundamentalisme yang dapat diidentifikasi pertama,
penafsiran yang seringkali kaku dan absolut. Kedua, pan-
dangan yang condong pada teokrasi, yaitu menggabungkan
agama dan negara. Ketiga, penolakan terhadap sistem
kapitalisme Barat dan penekanan pada kedaulatan rakyat.
Dan keempat, kesesuaian dengan gagasan Pan-Islamisme,
yang menekankan pentingnya persatuan di kalangan umat

[slam untuk mencapai keadilan.

Gagasan Pan-Islamisme yang dikemukakan oleh Al-
Afghani mendapat tanggapan positif dari banyak kalangan,
termasuk pemerintah Usmani di Turki. Meskipun Al-
Afghani lebih memilih peran sebagai ulama daripada
politisi, ia fokus pada pendidikan dan melahirkan tokoh-
tokoh ilmuwan terkenal seperti Muhammad Abduh. Keter-
tarikan Muhammad Abduh pada Al-Afghani disebabkan
oleh ide-ide rasional dan filosofis yang digagasnya. Teori-

teori pendidikan Al-Afghani dirancang untuk merespons

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



situasi zaman tersebut, yang menuntut perubahan men-
yeluruh dalam berbagai bidang seperti politik, ekonomi,
sosial, dan keagamaan. Pan-Islamisme menurut Al-Afghani
tidak bertujuan untuk menyatukan semua kerajaan Islam
secara fisik, melainkan lebih menekankan pada solidaritas

umat Islam sebagai kunci kejayaan (Sani, 2008).

Al-Afghani memandang perlunya penafsiran luas
terhadap Al-Qur’an untuk memastikan bahwa umat Islam
memahami ajaran agama mereka secara menyeluruh, tanpa
terjebak dalam ritual dogmatis yang tidak relevan dengan
kondisi modern. Dengan menggabungkan elemen moder-
nisme dan fundamentalisme, ia mendorong reformasi
dalam praktik keagamaan serta sistem sosial dan politik.
Paham fundamentalisme yang dianut Al-Afghani meng-
ajukan ide-ide untuk membangun tatanan negara yang
berdasarkan pada prinsip-prinsip teokrasi dan penolakan
terhadap kapitalisme Barat. Pan-Islamisme, dalam pan-
dangannya, berfungsi untuk memperkuat persatuan umat
Islam dalam rangka mencapai keadilan dan kemajuan.
Walaupun gagasan tersebut tidak sepenuhnya terwujud,
pengaruh Al-Afghani dalam dunia Islam sangat signifikan,
terutama dalam konteks pendidikan dan reformasi pe-
mikiran (Shofwan, 2022).

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



F. Naturalisme dan Materialisme

Sebagai seorang tokoh politik, Al-Afghani dikenal luas
karena usahanya dalam memperjuangkan aspirasi umat
[slam dan pengembangan ajarannya. la berkomitmen untuk
tidak terjebak lagi dalam sistem penjajahan Barat yang
telah menyebabkan kemunduran bagi umat Islam. Al-
Afghani mencatat bahwa salah satu strategi Barat untuk
mengalihkan perhatian umat Islam dari ajarannya adalah
dengan memperkenalkan paham naturalisme dan materi-
alisme. Namun, Al-Afghani menolak paham-paham ini
karena ia percaya bahwa paham tersebut merugikan umat
[slam dalam menjalankan ajaran mereka yang bersumber
dari Al-Qur’an dan Sunnah Nabi. [a menekankan pentingnya
memurnikan aqidah umat Islam dengan ajaran tauhid dan
menghindari khurafat atau tahayyul. Tauhid harus menjadi
prioritas utama karena ia merupakan dasar untuk meng-
esakan Allah SWT.

Dalam pemikiran keagamaannya, Al-Afghani menganut
tiga teori utama untuk menyelaraskan kedudukan manusia
dengan perilakunya: ketenangan jiwa, menjaga perasaan
beragama, dan menjunjung tinggi nilai-nilai moral. Ketiga
aspek ini sangat bertentangan dengan atheisme yang di-
promosikan Barat, yang menurutnya dapat menghancurkan
ajaran Islam. Al-Afghani berpendapat bahwa upaya Barat

untuk memecah belah umat Islam dilakukan dengan cara

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



menjauhkan mereka dari ajaran agama mereka, sehingga
umat Islam semakin menjauh dari prinsip-prinsip agama-
nya (Chandra, 2021). Al-Afghani menempatkan perhatian
besar pada perlunya umat Islam untuk menjaga kemurnian
ajaran agama mereka di tengah-tengah pengaruh Barat
yang negatif. la melihat bahwa naturalisme dan materi-
alisme, yang diperkenalkan oleh Barat, dapat merusak
fondasi aqidah Islam dan menjauhkan umat dari prinsip-
prinsip dasar mereka. Dengan memfokuskan pada ajaran
tauhid dan menekankan nilai-nilai moral serta ketenangan
jiwa, Al-Afghani berusaha memperkuat identitas dan
praktik keagamaan umat Islam. Melalui pendekatan ini, ia
berusaha melawan usaha Barat yang menurutnya bertujuan
untuk melemahkan dan memecah belah umat Islam.
Pendekatan ini mencerminkan keyakinan Al-Afghani bahwa
pemurnian aqidah dan integritas moral adalah kunci untuk
mempertahankan kekuatan dan persatuan umat Islam

dalam menghadapi tantangan modern.

Menurut Al-Afghani, naturalisme dan materialisme
tidak lain adalah upaya untuk membagi umat Islam menjadi
dua kelompok: satu yang mengikuti kehendak penjajah dan
satu lagi yang menjadi oposisi. Kedua kelompok ini ber-
tentangan dengan semangat perjuangan Al-Afghani yang
menghargai prinsip ketaatan dalam pemerintahan ber-

dasarkan konstitusi. Ajaran atheisme, yang telah mengakar

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA m



dalam masyarakat, dinilai oleh Al-Afghani sebagai keku-
rangan karena menjauh dari nilai-nilai kejujuran. Dalam
pandangan atheis, kejujuran dianggap tidak mungkin ter-
jadi dalam kehidupan, sehingga hidup harus dijalani apa
adanya tanpa pertimbangan agama. Menurut Al-Afghani,
paham atheis mengorbankan kesetiaan dan kesatriaan, dan
menyebabkan umat Islam mengejar keinginan yang tidak
terbatas (Chandra, 2021).

Penolakan Al-Afghani terhadap naturalisme dan mate-
rialisme didorong semangat keagamaannya dan kepe-
duliannya terhadap masyarakat dalam menjalankan ajaran
agama. Al-Afghani percaya bahwa kekuatan suatu negara
bergantung pada kemampuan masyarakatnya dalam men-
jalankan agama dengan baik. Ia berpendapat bahwa agama
dan negara tidak dapat dipisahkan karena keduanya meru-
pakan kesatuan yang tidak dapat berdiri sendiri. Al-Afghani
memperingatkan bahaya paham atheis karena merusak
fondasi agidah. Atheisme dianggapnya sebagai penolakan
terhadap pencipta dan pandangan yang keliru, yang men-
yebabkan kekacauan pikiran dan kegelapan hati umat Islam
karena terlalu fokus pada materi dan mengabaikan ke-
butuhan jiwa. Doktrin atheis juga mengajarkan bahwa
tubuh manusia hanya terdiri dari unsur materi tanpa ke-
butuhan untuk penyegaran jiwa (Matthee, 1989). Al-

Afghani melihat naturalisme dan materialisme sebagai

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



ancaman bagi integritas spiritual dan sosial umat Islam. Ia
percaya paham-paham ini berpotensi memecah belah umat
dan mengalihkan mereka dari prinsip-prinsip keagamaan
yang dianggapnya esensial untuk kestabilan dan kemajuan
sebuah negara. Menurutnya, atheisme, dengan penolakan-
nya terhadap nilai-nilai kejujuran dan agama, dapat meng-
acaukan keseimbangan mental dan spiritual umat Islam,
akhirnya mengarah pada ketidakstabilan sosial. Melalui
kritiknya terhadap atheisme dan penekanan pada penting-
nya integrasi agama dan negara, Al-Afghani berusaha untuk
memperkuat kesadaran dan ketahanan umat Islam ter-

hadap pengaruh-pengaruh yang dianggapnya merugikan.

G. Modernisme dalam Pandangan Al-Afghani

Sebagai pelopor modernisme, Al-Afghani menginginkan
agar suatu peradaban tidak sembarangan meniru model
yang diterapkan oleh Eropa dan Barat, melainkan harus
memfilter dan menyesuaikan dengan prinsip-prinsip Islam.
Menurutnya, modernisme seharusnya tidak hanya meng-
adopsi ide-ide dari Barat, tetapi juga harus berkembang
dari dalam kalangan umat Islam sendiri. Al-Afghani ber-
pendapat bahwa untuk menjaga keaslian peradaban Islam,
perlu ada integrasi antara empirisme dan rasionali-sme.
Kedua pendekatan ini diharapkan dapat memajukan mo-
dernisme dalam konteks ajaran Islam (Agwani, 2013). Al-

Afghani berpendapat bahwa peradaban Islam tidak harus

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



mengikuti secara membabi buta model-model yang di-
adopsi dari Barat, melainkan harus menyaring dan meng-
adaptasi ide-ide tersebut sesuai dengan nilai-nilai Islam.
Menurutnya, modernisme seharusnya tidak hanya muncul
dari Barat, tetapi harus berasal dari inisiatif dan pemikiran
umat Islam sendiri. [a menganggap bahwa untuk memper-
tahankan keaslian peradaban Islam, perlu ada keseim-
bangan antara empirisme yang berfokus pada peng-alaman
dan pengamatan dan rasionalisme yang menekan-kan pada
penggunaan akal dan logika. Kombinasi keduanya diharap-
kan dapat membawa kemajuan dalam konteks ajaran Islam
tanpa kehilangan identitasnya.

Menurut Al-Afghani, penerapan modernisme menjadi
sangat mendesak karena kondisi umat Islam saat ini yang
tidak memuaskan. Ia percaya bahwa perubahan fundamen-
tal diperlukan untuk mengatasi sikap inferioritas yang
mengindikasikan bahwa kolonialisme dan imperialisme
Barat masih mendominasi peradaban dunia. Bagi Al-
Afghani, gerakan modernisme mirip dengan puritanisme
yakni upaya untuk kembali kepada ajaran Islam yang murni
berdasarkan Al-Qur'an dan Sunnah Rasul. Paham yang
bertentangan dengan kedua sumber tersebut dianggap
sesat dan berpotensi membahayakan umat Islam. Al-
Afghani merasa urgensi modernisme tidak bisa diabaikan

mengingat kemunduran yang dialami umat Islam di bawah

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



pengaruh kolonialisme dan imperialisme Barat. Ia melihat
bahwa sikap inferioritas umat Islam menjadi bukti domi-
nasi Barat yang masih kuat. Menurut Al-Afghani, moder-
nisme harus sejalan dengan prinsip-prinsip dasar Islam,
sama seperti puritanisme yang menekankan kembali pada
ajaran murni Al-Qur’an dan Sunnah. Paham atau ideologi
yang bertentangan dengan ajaran tersebut dianggap se-
bagai ancaman serius yang bisa merusak integritas dan

kemajuan umat Islam (Green, 2011).

Bagi Al-Afghani, modernisme bukan sekadar peruba-
han budaya akibat kemajuan teknologi, melainkan sebuah
upaya untuk mencapai kemandirian beragama di tengah
tantangan yang dihadapi umat Islam. Ia menekankan pen-
tingnya kematangan berpikir untuk menghindari jebakan
postmodernisme. Oleh karena itu, agar modernisme dalam
ajaran Islam dapat terwujud, praktiknya harus diterapkan
dalam kehidupan sehari-hari, mengingat sifat universal
Islam yang memungkinkan penyesuaian dengan berbagai
keadaan. Menurut Al-Afghani, modernisme tidak hanya ber-
hubungan dengan kemajuan teknologi, tetapi juga dengan
cara umat Islam merespons tantangan zaman dengan ke-
mandirian beragama. Ia percaya bahwa kematangan dalam
berpikir sangat penting untuk menghindari terjebak dalam
postmodernisme, yang bisa menjauhkan umat Islam dari

nilai-nilai dasar agama. Modernisme dalam ajaran Islam

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



harus diterapkan secara praktis dalam kehidupan sehari-
hari, karena Islam adalah agama yang bersifat universal dan
dapat beradaptasi dengan berbagai kondisi sosial dan
budaya (Khaldun, 2021).

Kesimpulan

Sebagai seorang reformis, Al-Afghani bercita-cita me-
lakukan perubahan dalam sistem pemerintahan dan pema-
haman keagamaan untuk kemaslahatan umat Islam. Ia
menolak pemerintahan otoriter yang menindas dan men-
dorong sistem musyawarah agar rakyat dapat berpartisi-
pasi dalam pemerintahan. Bagi Al-Afghani, kerja sama
antara pemerintah dan rakyat penting untuk mewujudkan
keadilan dan mencegah absolutisme yang dapat mengarah
pada penyalahgunaan kekuasaan. Al-Afghani menolak ka-
pitalisme dan taqlid, serta mendorong umat Islam untuk
maju melalui pembaharuan pemikiran yang berasal dari
ijjtihad, agar dapat mengembangkan ajaran Islam sesuai
dengan Al-Qur'an dan Sunnah Nabi, dengan tujuan meng-
embalikan kejayaan Islam seperti pada masa al-Khulafa’ al-
Rasyidun. Al-Afghani juga menekankan pentingnya pen-
didikan dan pemahaman Kkritis terhadap ajaran Islam untuk
mendorong kemajuan umat. Baginya, hanya melalui pem-
baruan dan ijtihad yang mandiri, umat Islam dapat mem-
batasi dominasi Barat dan membangun peradaban yang

sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



BAB III

PEMIKIRAN MUHAMMAD ABDUH

Pendahuluan

Sejarah menunjukkan bahwa pada abad ke-18, dunia
Islam jatuh di bawah dominasi Barat yang dikenal sebagai
penjajah. Kedatangan Barat ke wilayah Islam tidak hanya
bertujuan untuk menaklukkan secara fisik, tetapi juga mem-
bawa berbagai unsur budaya mereka. Tak dapat disangkal
bahwa budaya Barat saat itu jauh lebih maju dibandingkan
dengan budaya di dunia Islam, yang membuat mereka
dengan mudah menguasai wilayah-wilayah Islam. Keadaan
ini secara tidak langsung membuka mata umat Islam dan
membangkitkan kesadaran bahwa Barat telah maju semen-
tara mereka tertinggal, yang kemudian memengaruhi ber-
bagai aspek seperti pendidikan, politik, ekonomi, keaga-
maan, dan sosial budaya (Soleh, 2014). Menurut (Donohue,
2008) Ketertinggalan umat Islam mendorong beberapa
tokoh ulama yang menyadari situasi tersebut untuk menge-

mukakan pandangan dan gagasan pembaharuan mereka.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Para ulama ini menuangkan pemikiran mereka baik dalam
bentuk tulisan maupun tindakan nyata sebagai respon
terhadap tantangan yang dihadapi. Dalam pembahasan ini
akan memfokuskan kajian pada ide-ide pembaharuan
dalam pemikiran Muhammad Abduh, yang berhasil mem-
bangkitkan semangat umat Islam dari Kketertinggalan
dengan Barat, serta mengajak umat Islam untuk melakukan
introspeksi, kembali menghayati Al-Qur’an dan as-Sunnah
sebagai sumber utama, dan mendorong semangat untuk
berijtihad.

Modernisme, modernisasi, dan modernitas merupakan
istilah yang sering diidentikkan dengan pembaharuan.
Modernisasi pertama kali muncul di Dunia Barat, khusus-
nya sejak era Renaisans yang berkaitan dengan isu-isu
agama. Dalam pandangan masyarakat Barat, modernisasi
mencakup gagasan, ide, aliran, gerakan, dan upaya untuk
mengubah keyakinan, adat istiadat, dan aspek-aspek lain
agar selaras dengan perkembangan zaman yang dipeng-
aruhi oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi.

Kata “modern” merujuk pada sesuatu yang terbaru atau
mutakhir, serta sikap, pola pikir, dan tindakan yang sesuai
dengan tuntutan zaman. Sementara itu, modernisasi adalah
proses perubahan sikap dan mentalitas masyarakat untuk
hidup sesuai dengan kebutuhan masa kini. Modernisasi,

yang juga disebut sebagai “reformasi,” berarti membentuk

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kembali atau melakukan perubahan dan perbaikan ke arah
yang lebih baik (Peter Salim dan Yenny Salim, 1991). Dalam
bahasa Arab, modernisasi atau pembaharuan sering disebut
dengan “tajdid,” dan orang yang melakukannya disebut
“mujaddid” (pembaharu).

Modernisasi sering diartikan sebagai rasionalisasi,
yakni proses mengubah pola pikir dan cara kerja lama yang
tidak rasional dengan yang baru dan lebih rasional, ber-
tujuan untuk mencapai efisiensi dan daya guna yang mak-
simal. Modernisasi dilakukan melalui penemuan-penemuan
terbaru dalam bidang ilmu pengetahuan. Pengetahuan ini
sendiri merupakan hasil pemahaman manusia terhadap
hukum-hukum objektif yang mengatur alam, baik ideal
maupun material, sehingga alam berjalan sesuai dengan
kepastian dan harmoni tertentu. Manusia yang bertindak
berdasarkan ilmu pengetahuan bertindak sesuai dengan
hukum alam yang berlaku. Oleh karena itu, modernisasi
adalah rasionalisasi yang didukung oleh dimensi-dimensi
moral, dengan landasan prinsip iman kepada Tuhan Yang
Maha Esa.

A. Biografi Muhammad Abduh

Muhammad Abduh dikenal sebagai seorang ulama,
pemikir, dan pembaharu dari Mesir. Menurut (Esposito,
2007), ia dianggap sebagai tokoh utama di balik modernis-
me Islam. Muhammad Abduh lahir pada 1 Januari 1849 di

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



desa Mahallat Nasr, wilayah Delta Nil, Mesir. Abduh berasal
dari keluarga sederhana; ayahnya, Abduh Hasan Khairullah,
adalah seorang petani, sementara ibunya berasal dari
keturunan Turki. Pendidikan agama Abduh dimulai sejak
dini, dimulai dengan belajar Al-Qur’an di madrasah lokal.
Pada usia 13 tahun, ia dikirim ke Tanta untuk belajar di
sekolah agama yang lebih tinggi. Namun, pendidikan awal-
nya di Tanta tidak berjalan mulus. Abduh merasa frustasi
dengan metode pengajaran yang kaku dan tidak kreatif,
sehingga ia kembali ke rumahnya. Tetapi, pada usia 16
tahun, ia bertemu dengan Sheikh Darwish al-Khadari, se-
orang ulama sufi yang menginspirasi Abduh untuk melan-
jutkan pendidikan agamanya. Di bawah bimbingan Sheikh
Darwish, Abduh belajar bahasa Arab, figh, tafsir, dan
tasawuf. Setelah itu, ia melanjutkan pendidikannya ke
Universitas Al-Azhar di Kairo, di mana ia mendapatkan
pemahaman yang lebih dalam tentang berbagai disiplin

ilmu agama.

Pada tahun 1872, Abduh bertemu dengan Jamaluddin
Al-Afghani, seorang tokoh revolusioner dan pemikir pan-
Islamis yang memiliki pengaruh besar terhadap pemikiran
Abduh. Al-Afghani mendorong Abduh untuk memadukan
ajaran Islam dengan ide-ide modernitas dan rasionalitas.
Pertemuan ini menjadi titik balik dalam kehidupan intelek-

tual Abduh, yang kemudian menjadi pengikut setia Al-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Afghani dan mulai terlibat dalam gerakan reformasi Islam.
Setelah menyelesaikan pendidikannya di Al-Azhar, Abduh
menjadi dosen di universitas tersebut. Di sana, ia meng-
ajarkan filsafat, logika, dan teologi. Ia juga mulai menulis
untuk beberapa surat kabar dan majalah, mempromosikan
ide-ide pembaharuan dan modernisasi dalam Islam. Abduh
percaya bahwa umat Islam harus kembali kepada sumber
asli Islam, yaitu Al-Qur’an dan Hadis, namun dengan
pendekatan yang lebih rasional dan kontekstual.

Pada tahun 1879, akibat keterlibatannya dalam gera-
kan politik yang menentang kekuasaan Khedive Ismail,
Abduh diasingkan ke Lebanon. Selama masa pengasingan-
nya, Abduh terus menulis dan berkolaborasi dengan Al-
Afghani. Setelah Ismail turun tahta, Abduh diizinkan kem-
bali ke Mesir dan mulai berkarier di bidang pemerintahan.
[a menjabat sebagai hakim, penasihat, dan akhirnya sebagai
Mufti Mesir pada tahun 1899. Sebagai Mufti, Abduh meng-
gunakan posisinya untuk mempromosikan reformasi hu-
kum Islam agar lebih relevan dengan kebutuhan zaman.
Muhammad Abduh dikenal sebagai salah satu pelopor
gerakan modernisme Islam. Pemikirannya berfokus pada
rekonsiliasi antara tradisi Islam dan modernitas. Ia
menekankan pentingnya ijtihad (penafsiran independen)
dan menolak taqlid (penerimaan buta terhadap otoritas

tradisional). Abduh percaya bahwa Islam harus dipahami

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dan diamalkan dengan cara yang sesuai dengan perkem-
bangan ilmu pengetahuan dan tuntutan zaman modern
(Ningsih, 2021).

Dalam bidang pendidikan, Abduh mendorong reformasi
kurikulum di Al-Azhar, dengan memasukkan ilmu-ilmu
modern seperti matematika, ilmu alam, dan filsafat ke
dalam kurikulum tradisional agama. la juga mendirikan
berbagai lembaga pendidikan yang berusaha memadukan
ajaran Islam dengan pendidikan sekuler. Abduh juga aktif
dalam reformasi sosial. la berusaha memperbaiki kondisi
sosial dan ekonomi umat Islam dengan mempromosikan
keadilan sosial, pemberdayaan perempuan, dan pendidikan
untuk semua. Dalam bidang hukum, Abduh mengusulkan
pembaruan dalam sistem hukum Islam, termasuk reformasi
dalam hukum keluarga dan hukum pidana, agar lebih adil

dan sesuai dengan nilai-nilai kemanusiaan.

Pemikiran dan kontribusi Muhammad Abduh tidak
hanya berdampak di Mesir, tetapi juga di seluruh dunia
[slam. Ia dianggap sebagai salah satu tokoh kunci dalam
kebangkitan intelektual Islam di abad ke-19 dan 20.
Pemikirannya tentang modernisme Islam menginspirasi
banyak tokoh dan gerakan pembaharuan di berbagai
negara Muslim. Setelah kematiannya pada 11 Juli 1905,
warisan intelektual Abduh terus hidup melalui murid-

muridnya, seperti Rashid Rida, melanjutkan perjuangan

m Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Abduh dalam memperjuangkan reformasi Islam. Pemikiran
Abduh juga menjadi landasan penting bagi perkembangan
pemikiran Islam kontemporer yang terus berusaha men-
jembatani antara tradisi Islam dan tuntutan modernitas.
Muhammad Abduh dikenang sebagai seorang intelektual
dan reformis yang berusaha menghidupkan kembali se-
mangat Islam dalam konteks modern, serta sebagai salah
satu tokoh terpenting dalam sejarah pemikiran Islam.

Muhammad Abduh pernah diusir dari Mesir karena
keterlibatannya dalam gerakan menentang Khedive Taufik,
penguasa Mesir pada tahun 1879, yang dipimpin oleh
Jamaluddin al-Afghani. Akibat keterlibatan ini, Abduh di-
jatuhi hukuman tahanan kota di luar Kairo. Namun, berkat
upaya Perdana Menteri Riyad Pasha setahun kemudian, ia
diizinkan kembali ke Kairo dan diangkat sebagai pemimpin
redaksi al-Waqa'i al-Misriyya, sebuah koran resmi yang
mempublikasikan berita-berita pemerintahan serta artikel
tentang kepentingan nasional Mesir.

Pada tahun 1884, bersama dengan Al-Afghani, ia men-
dirikan majalah al-Urwatul Wuthqa, meskipun majalah ini
hanya bertahan sebentar. Melalui majalah tersebut, Abduh
menyebarkan pesan kebangkitan kepada seluruh dunia
Islam, mendorong umat untuk bangkit dari keterpurukan.
Pesan ini cepat tersebar luas di dunia Islam, memberikan

pengaruh besar di kalangan umat Muslim, sehingga menim-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



bulkan kekhawatiran di kalangan kaum imperialis. Pada
tahun 1899, Abduh diangkat menjadi Mufti Mesir, sebuah
jabatan yang diembannya hingga wafatnya. Selain itu, ia
juga menjadi anggota Majelis Perwakilan (Legislative
Council) dan pernah menjabat sebagai Hakim Mahkamah, di
mana ia dikenal sebagai hakim yang adil. Muhammad
Abduh meninggal pada 11 Juli 1905 di Alexandria, setelah
memberikan banyak kontribusi dalam modernisasi Islam
dan meninggalkan warisan berharga bagi generasi berikut-
nya (Nasution, 2006).

B. Gagasan Modernisme Muhammad Abduh

Muhammad Abduh, dalam upayanya untuk memoder-
nisasi atau melakukan pembaharuan, berpendapat bahwa
perbaikan tidak harus dicapai melalui revolusi atau peru-
bahan yang cepat dan drastis. Sebaliknya, ia menekankan
pentingnya memperbaiki cara berpikir umat Islam. Pem-
benahan pemikiran ini dapat dicapai melalui pendidikan,
pembelajaran, dan peningkatan akhlak. Selain itu, pem-
bentukan masyarakat yang berbudaya dan berpikir maju
juga diperlukan agar mereka mampu melakukan pembaha-
ruan dalam agama mereka (Zulhijjah et al., 2022). Dengan
pendekatan ini, Abduh yakin akan tercipta rasa aman dan
keteguhan dalam menjalankan ajaran Islam. Namun, Abduh
juga menyadari bahwa metode seperti ini membutuhkan

waktu yang lebih panjang dan proses yang lebih rumit.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Meskipun demikian, ia percaya bahwa dampak dari
pendekatan ini akan jauh lebih besar dibandingkan dengan
perubahan politik atau revolusi besar-besaran dalam upaya
mencapai kebangkitan dan kemajuan. Seperti yang telah
dijelaskan sebelumnya, pembaharuan (tajdid) menurut
Abduh adalah kebangkitan dan penghidupan kembali ilmu-
ilmu Islam dan aplikasinya, sebagaimana yang diterapkan
pada masa Rasulullah dan para sahabat, yang selama ini
sempat hilang, terlupakan, atau bahkan terhapus dari
kehidupan umat Islam.

Apa yang telah dilakukan oleh Abduh dalam melakukan
pembaharuan menekankan pentingnya evolusi dalam
pemikiran dan perilaku, daripada revolusi yang cenderung
merusak. Baginya, perubahan yang bertahap dan sistematis
dalam pendidikan dan moralitas lebih efektif dalam jangka
panjang. Abduh melihat bahwa transformasi sosial dan
intelektual yang mendalam di kalangan umat Islam akan
menghasilkan fondasi yang lebih kokoh untuk kebangkitan
Islam. Ini juga mencerminkan keyakinannya bahwa pemi-
kiran kritis, pendidikan, dan kesadaran spiritual adalah
elemen kunci yang harus diperkuat untuk menghadapi
tantangan zaman modern. Melalui pendekatan ini, Abduh
berharap dapat mengembalikan semangat keilmuan dan
keberagamaan yang hilang, sambil tetap menjaga keaslian

ajaran Islam.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Menurut Muhammad Abduh, kemunduran yang dialami
oleh umat Islam disebabkan oleh paham “jumud”. “Jumud”
diartikan sebagai kondisi yang membeku, statis, dan tanpa
perubahan. Karena dipengaruhi oleh paham “jumud”, umat
Islam enggan menerima dan menginginkan perubahan, dan
hanya berpegang teguh pada tradisi yang ada. Sikap ini
diperkenalkan oleh orang-orang non-Arab yang kemudian
merebut kekuasaan politik di dunia Islam. Ketika mereka
terlibat dalam pemerintahan Islam, adat istiadat dan paham
animisme mereka turut mempengaruhi umat Islam yang
mereka pimpin. Selain itu, mereka berasal dari bangsa yang
tidak mengutamakan penggunaan akal seperti yang dianjur-
kan oleh Islam, melainkan dari kelompok yang kurang
memahami ilmu pengetahuan (Baharun, 2016).

Abduh berpendapat bahwa pemikiran “Jumud” ini
membekukan akal dan mengakibatkan stagnasi pemikiran
dalam Islam. Seiring waktu, “Jumud” menyebar luas di
masyarakat dunia Islam. Fenomena “jumud” ini tampak
dalam bentuk penghormatan yang berlebihan terhadap
syekh dan wali, ketaatan buta terhadap ulama tanpa dasar
yang kuat (taqlid), serta penyerahan diri sepenuhnya
kepada takdir (qada dan qadar). John L. Esposito men-
jelaskan bahwa fondasi utama pemikiran “iberal-loyal”
Muhammad Abduh adalah keyakinannya bahwa wahyu dan

akal pada dasarnya selaras. Tuhan telah menciptakan sifat

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dasar manusia yang selaras dengan agama. Dalam “Risalah
Tauhid”, Abduh menyatakan bahwa setiap spekulasi logis
akhirnya akan mengarahkan seseorang kepada keimanan
kepada Tuhan, seperti yang tercantum dalam Al-Qur’an.
Keyakinan terhadap kekuatan akal menjadi dasar perada-
ban suatu bangsa. Abduh percaya bahwa akal yang bebas
dari belenggu tradisi mampu menemukan jalan menuju
kemajuan. Pemikiran yang berbasis akal ini akan memun-
culkan ilmu pengetahuan, merupakan fondasi penting

kemajuan dan kebangkitan umat Islam (Hamdani, 2017)

C. Konsep Ijtihad

Diketahui di antara banyak pemikir Muslim, pemikiran
Muhammad Abduh adalah yang paling banyak menarik
perhatian dan menjadi bahan diskusi di kalangan orientalis
Barat, baik yang mendukung maupun yang menentang. Hal
ini disebabkan oleh karya-karya dan pemikirannya yang
bersifat apologetik, mencakup berbagai aspek seperti
politik, pendidikan, tafsir, tauhid, sastra, dan lainnya. Ide
dan gagasan Abduh kemudian dilanjutkan dan dikembang-
kan oleh murid terbaiknya, Rasyid Ridha. Selain itu,
Muhammad Abduh dikenal sebagai seorang pemikir yang
independen dan liberal, karena ia banyak terpengaruh oleh
peradaban Barat. Muhammad Abduh dianggap sebagai
salah satu pemikir Muslim yang paling berpengaruh dalam

sejarah modern Islam, dan karenanya, karyanya menjadi

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



pusat perhatian bagi banyak orientalis Barat. Kecende-
rungan Abduh untuk memadukan pemikiran Islam dengan
gagasan-gagasan modern, termasuk unsur-unsur dari pera-
daban Barat, membuatnya unik di antara para pemikir
sezamannya. Sikapnya yang terbuka terhadap perubahan
dan modernisasi membuatnya menjadi subjek perdebatan
baik di kalangan pendukung yang melihatnya sebagai pem-
baharu penting, maupun di kalangan penentang yang meng-
anggapnya terlalu liberal atau menyimpang dari tradisi
Islam yang ketat (Nasution, 2005).

Selain itu, Abduh juga dikenal karena pendekatan
rasionalisnya dalam memahami Islam, yang berusaha men-
jembatani antara tradisi Islam dan tuntutan modernitas.
Pemikirannya tidak hanya berdampak di dunia Muslim,
tetapi juga memengaruhi cara pandang orientalis Barat
terhadap Islam. Karya-karyanya memberikan perspektif
baru yang membantu membangun jembatan pemahaman
antara dunia Islam dan Barat, sekaligus mengundang kritik
yang mempertanyakan sejauh mana pemikiran liberal ini
dapat diterima dalam konteks Islam tradisional. Karya-
karya Abduh, bersama dengan pengembangan pemikiran
oleh muridnya, Rasyid Ridha, terus memengaruhi diskusi
tentang Islam dan modernitas hingga hari ini. Menurut
(Abbas, 2014) Muhammad Abduh sangat menentang taklid,

menurutnya merupakan faktor utama yang melemahkan

m Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



jiwa umat Islam. Pandangannya tentang perlunya mem-
bongkar kebekuan yang sudah lama terjadi ini menghasil-
kan gagasan tentang pentingnya melaksanakan ijtihad.
Menurut Abduh, *taklid* membatasi akal manusia, karena
bertentangan dengan akal sehat, bertentangan dengan sifat
dasar kehidupan, dan juga bertentangan dengan prinsip-
prinsip dasar Islam. Abduh berusaha menghapuskan taklid
sebagai sebuah prinsip, terutama dalam bentuk yang ada
pada zamannya, seperti mengikuti mazhab secara literal
dan pengkultusan yang berlebihan. Fanatisme semacam ini,
menurutnya, disebabkan oleh kelemahan dalam pemikiran,
politik, dan ekonomi masyarakat Islam.

Menurut Abduh, ijtihad bukan hanya diperbolehkan,
tetapi juga sangat diperlukan. Namun, ia menekankan
bahwa tidak setiap orang bisa melakukan ijtihad. Hanya
orang-orang tertentu yang memenuhi syarat yang berhak
untuk melakukan ijtihad. Ijtihad dilakukan langsung ter-
hadap Al-Qur’an dan Hadis, yang merupakan sumber ajaran
Islam. Bidang ijtihad menurut Abduh adalah persoalan
muamalah hubungan antar manusia di mana ayat-ayat dan
hadis-hadisnya bersifat umum dan jumlahnya terbatas.
Sedangkan ibadah tidak termasuk dalam wilayah ijtihad,
karena ibadah merupakan hubungan antara manusia dan
Tuhan, yang tidak memerlukan perubahan seiring dengan
perkembangan zaman (Abdullah, 2014). Muhammad Abduh

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



melihat taklid sebagai penghalang utama bagi perkembang-
an dan kemajuan umat Islam. la percaya bahwa taklid
membatasi kebebasan berpikir dan merusak esensi dari
I[slam yang dinamis. Menurutnya, taklid bukan saja merugi-
kan umat dalam hal intelektual, tetapi juga melemahkan
daya saing politik dan ekonomi mereka. Abduh menekan-
kan bahwa Islam pada dasarnya adalah agama yang
rasional dan terbuka terhadap penafsiran baru, asalkan
sesuai dengan prinsip-prinsip dasar Al-Qur’an dan Hadis.
Oleh karena itu, ia mendorong ijtihad sebagai cara untuk
memperbaharui dan menghidupkan kembali ajaran Islam
yang relevan dengan zaman modern. Namun, Abduh juga
menyadari bahaya dari kebebasan ijtihad yang tidak
terkontrol.

Oleh karena itu, ia menetapkan bahwa hanya mereka
yang memiliki pengetahuan mendalam dan memenuhi
syarat yang dapat melakukan ijtihad. Dengan demikian,
Abduh berusaha menjaga keseimbangan antara pembaruan
dan penghormatan terhadap tradisi Islam. [a ingin memas-
tikan bahwa umat Islam tetap terhubung dengan sumber-
sumber asli ajaran mereka, sambil tetap mampu menye-
suaikan diri dengan tuntutan zaman. Pandangan ini menjadi
salah satu pilar penting dalam upaya Abduh untuk meng-
angkat umat Islam dari keterpurukan dan mendorong

mereka menuju kemajuan (Lubis, 2005). Keterbelakangan

m Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dan kemunduran yang dialami umat Islam, menurut
Muhammad Abduh, disebabkan oleh pandangan dan sikap
jumud. Untuk mengatasi hal ini dan mengembalikan umat
Islam kepada ajaran yang sesuai dengan Al-Qur’an dan
Hadis, Abduh menekankan perlunya membebaskan umat
dari taklid dan mengecam mereka yang melakukannya.
Menurut Abduh, seseorang melakukan taqlid (mugqallid)
berada pada tingkat yang lebih rendah disbandingkan deng-
an orang yang diikutinya. Sebab, muqallid hanya mengikuti
tindakan orang lain tanpa memeriksa dasar dan alasan di
balik tindakan tersebut, sehingga menjadikannya tidak
memiliki dasar yang kuat dan tidak terarah.

Pandangan Abduh tentang perlunya ijtihad dan
penghapusan taklid didasarkan pada keyakinannya yang
tinggi terhadap akal. Ia berpendapat bahwa Islam mem-
berikan kedudukan yang tinggi kepada akal karena akal
mampu membedakan antara yang baik dan buruk, serta
yang bermanfaat dan tidak bermanfaat. Islam adalah agama
rasional, dan penggunaan akal merupakan salah satu
prinsip dasar Islam. Kebenaran yang diperoleh melalui akal
tidak akan bertentangan dengan kebenaran yang disampai-
kan oleh wahyu. Menurut Abdubh, jika terdapat kontradiksi
antara dalil akal dan dalil naql (wahyu), ada dua cara untuk
menanganinya: pertama, menerima dalil naql sebagai valid

meskipun kita tidak mampu memahaminya sepenuhnya,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA m



dan menyerahkan pemahaman tersebut kepada Allah SWT;
kedua, menafsirkan dalil naql dengan cara yang sesuai
dengan tata bahasa agar artinya selaras dengan apa yang
ditetapkan oleh akal (Jaelani, 2023).

Meskipun demikian, Muhammad Abduh tetap meng-
akui keterbatasan akal manusia. Menurutnya, selain akal,
wahyu juga diperlukan, karena tanpa wahyu, akal tidak
dapat membawa manusia mencapai kebahagiaan. Abduh
berpendapat bahwa masalah-masalah terkait hakikat
Tuhan dan masalah metafisika tidak sepenuhnya dapat
dijangkau oleh akal. Oleh karena itu, eksplorasi akal dalam
hal-hal tersebut perlu dibatasi. Selain itu, akal juga memiliki
keterbatasan dalam mengetahui kegunaan tindakan-tinda-
kan tertentu, seperti jumlah rakaat dalam shalat atau ama-
lan dalam ibadah haji. Dengan demikian, menurut Abduh,
ijtihad sangat penting dalam Islam untuk memastikan umat
tidak terbelenggu oleh taklid dan memberikan ruang bagi
umat untuk berijtihad selama tidak bertentangan dengan

ajaran Islam.

Muhammad Abduh menekankan pentingnya wahyu
sebagai sumber petunjuk yang melengkapi kemampuan
akal manusia. Dalam pandangannya, akal manusia memiliki
batasan, terutama dalam memahami aspek-aspek meta-
fisika dan hakikat Tuhan yang tidak sepenuhnya dapat

dijangkau oleh rasio manusia. Untuk itu, wahyu berfungsi

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



sebagai panduan yang membimbing manusia dalam hal-hal
yang melampaui batas kemampuan akal. Sementara akal
berguna untuk menginterpretasikan dan menerapkan aja-
ran agama dalam konteks praktis, wahyu menyediakan ke-
benaran yang tidak dapat diakses hanya dengan pemikiran

rasional.

Abduh juga mengakui bahwa terdapat aspek-aspek
dalam praktik ibadah yang memerlukan ketentuan lang-
sung dari wahyu, seperti jumlah rakaat dalam shalat atau
amalan tertentu dalam ibadah haji, yang tidak dapat diubah
melalui *ijtihad*. Oleh karena itu, ia menekankan bahwa
ijtihad harus dilakukan dalam batas-batas yang ditetapkan
ajaran Islam dan harus mematuhi prinsip-prinsip wahyu.
Dengan pendekatan ini, Abduh ingin memastikan bahwa
pembaruan dan reformasi dalam Islam dapat dilakukan

tanpa mengabaikan dasar-dasar ajaran agama sudah ada.

D. Teologi Abduh

Teologi Muhammad Abduh muncul dalam konteks
reformasi Islam di akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20.
Abduh, sebagai salah satu tokoh penting dalam gerakan
modernism Islam, berusaha untuk mengintegrasikan
prinsip-prinsip rasional dan ilmiah dengan ajaran agama
Islam, dalam upaya mengatasi kemunduran dan keterbela-
kangan umat Islam yang ia pandang disebabkan oleh

ketidakmampuan untuk beradaptasi dengan perubahan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



zaman. Abduh menempatkan akal sebagai salah satu pilar
utama dalam teologi Islam. Menurutnya, akal merupakan
alat penting untuk memahami dan menerapkan ajaran
agama. la berpendapat bahwa Islam adalah agama rasional
yang selaras dengan prinsip-prinsip akal sehat. Dalam pan-
dangan Abduh, akal tidak akan bertentangan dengan wahyu
jika dipahami dengan benar. Oleh karena itu, ia mendorong
umat Islam untuk menggunakan akal dalam penafsiran dan

aplikasi ajaran agama (Syukur, 2016).

Abbad menjelaskan bahwa Abduh sangat kritis ter-
hadap taklid pendekatan mengikuti secara membabi buta
terhadap ajaran atau praktik tanpa pemahaman yang men-
dalam. Menurutnya, taklid melemahkan intelektualitas
umat Islam dan menghambat pembaruan. la percaya bahwa
umat Islam perlu bebas dari belenggu taklid dan men-
dorong mereka untuk berijtihad, yaitu menggunakan akal
untuk memahami dan menerapkan ajaran agama (Abbas,
2014). Meskipun Abduh menekankan pentingnya akal, ia
juga mengakui keterbatasan akal manusia. Menurutnya,
wahyu diperlukan untuk memberikan petunjuk dalam hal-
hal yang melampaui kemampuan akal, seperti masalah
metafisika dan hakikat Tuhan. Abduh percaya bahwa
wahyu dan akal harus bekerja bersama; wahyu memberi-
kan kebenaran yang tidak dapat dijangkau oleh akal, se-

mentara akal membantu dalam menafsirkan dan menerap-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kan ajaran wahyu dalam konteks kehidupan sehari-hari.
Teologi Abduh mencakup pentingnya ijtihad sebagai alat
pembaharuan dalam Islam. Ia berpendapat bahwa ijtihad
perlu dilakukan untuk menyesuaikan ajaran Islam dengan
perkembangan zaman tanpa melanggar prinsip-prinsip
dasar agama. Dengan mengedepankan ijtihad, Abduh ingin
mendorong umat Islam untuk berpikir kritis dan inovatif
dalam menghadapi tantangan modern. Teologi Abduh
memiliki dampak yang signifikan dalam sejarah pemikiran
Islam. Karyanya tidak hanya mempengaruhi pemikir
Muslim kontemporer, tetapi juga menarik perhatian para
orientalis Barat. Pemikiran Abduh tentang rasionalitas,
ijjtihad, dan penekanan pada wahyu telah memberikan
kontribusi besar terhadap reformasi Islam dan pembentu-
kan gerakan modernisme Islam. Bagi Abduh sebagai mentor
bagi murid-muridnya, seperti Rasyid Ridha, yang melanjut-
kan dan mengembangkan pemikiran-pemikiran reformis-
nya. Teologi Abduh memberikan landasan bagi perdebatan
tentang bagaimana Islam dapat beradaptasi dengan tuntu-
tan zaman modern sambil tetap berpegang pada ajaran
dasarnya (Ningsih, 2021).

Teologi membahas ajaran dasar suatu agama, yang
dalam istilah Arab dikenal sebagai Usul al-Din (Hidayatulloh
& Saumantri, 2023b). Bagi Muhammad Abdubh, teologi atau

ilmu tauhid mencakup kajian tentang keberadaan Allah,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



sifat-sifat-Nya, serta masalah kenabian. Namun, definisi ini
terasa kurang lengkap karena teologi juga harus mencakup
hubungan antara Tuhan dan makhluk-Nya, mengingat
bahwa alam adalah ciptaan Tuhan. Dalam bidang teologi,
Muhammad Abduh mengangkat dua tema utama: 1)
Pembebasan umat Islam dari akidah kaum Jabariyah. 2)
Penegasan bahwa akal adalah karunia Allah yang harus
selaras dengan agama dan wahyu-Nya. Mengabaikan
kemampuan akal berarti menolak nikmat Allah (Saefuddin,
2014).

Abduh berpendapat bahwa sikap fanatik terhadap ber-
bagai mazhab dan literatur agama secara mutlak tidak
hanya terkait dengan kelemahan pengetahuan dan kepriba-
dian umat Islam pada waktu itu, yang membuat mereka
tidak lagi sesuai dengan Al-Qur’an dan Hadis, tetapi juga
berhubungan dengan akidah Jabariyah. Paham Jabariyah,
yang mirip dengan taklid, berpegang pada prinsip kebetu-
lan (fatalisme) dan menganggap bahwa nasib sepenuhnya
bergantung pada takdir. Abduh tidak setuju dengan paham
ini karena ia percaya bahwa fatalisme melemahkan jiwa,
kemauan, dan peran aktif manusia. Oleh karena itu, ia
berusaha keras untuk menghapuskan paham Jabariyah agar
umat Islam lebih aktif dalam berusaha (ikhtiar) (Asmuni,
2009). Dalam menghadapi paham Jabariyah, Muhammad
Abduh tidak hanya mengandalkan pendekatan filosofis

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



yang terbatas pada satu sudut pandang saja. Sebaliknya, ia
menawarkan pandangan yang lebih luas dan kritis, seperti
seorang ahli agama yang memiliki wawasan komprehensif.
Pendekatan Abduh didasarkan pada ajaran agama, dengan
tujuan yang ingin dicapainya juga bersifat religius, dan
saran yang ia berikan senantiasa berhubungan dengan
prinsip-prinsip agama. Pandangan Abduh mengenai per-
lunya manusia untuk berusaha (ikhtiar) berlandaskan pada
ayat-ayat Al-Qur’an dan teks-teks lainnya yang menunjuk-
kan bahwa balasan di akhirat sangat terkait dengan amal
perbuatan di dunia. Kepercayaan Abduh terhadap kekuatan
akal membawanya pada keyakinan bahwa manusia me-
miliki kebebasan dalam kehendak dan tindakan (free will
and free act atau qadariyah). la berpendapat bahwa
manusia menciptakan tindakannya melalui kehendak dan
usaha sendiri, sembari tetap mengakui bahwa ada kekuatan
dan kekuasaan yang lebih tinggi yang mengatur segalanya
(Nasution, 2003).

Dalam majalah al-Urwatul Wuthga, Muhammad Abduh
dan Jamaluddin al-Afghani mengkritik penyimpangan
paham gada dan qadar yang telah berubah menjadi fatalis-
me. Mereka berargumen bahwa konsep asli gada dan qadar
sebenarnya mengandung unsur dinamis yang dapat men-
dorong kemajuan, seperti yang tercermin pada zaman

klasik Islam. Fatalisme, yang berkembang di kalangan umat

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



[slam, perlu digantikan dengan pemahaman tentang kebe-
basan dalam kehendak dan tindakan. Keyakinan pada qada
dan gqadar tidak sama dengan fatalisme (Jabariyah).
Keyakinan pada qada didukung oleh dalil-dalil dan sesuai
dengan fitrah manusia. Abduh berpendapat bahwa manusia
adalah makhluk yang berpikir dan berusaha dalam tinda-
kan mereka berdasarkan petunjuk pikiran. Manusia me-
miliki kebebasan dalam menentukan pilihan karena akal
mereka memungkinkan mereka untuk membuat keputusan
dalam tindakan. Menurut Abduh, tidak ada paksaan yang
mengikat manusia dalam amal perbuatan mereka. Pilihan
yang diambil manusia akan membawa konsekuensi: per-
buatan baik mendapatkan pahala, sementara perbuatan
buruk akan mendatangkan siksaan (Alif, 2021).

E. Pemikiran tentang Politik

Pemikiran politik Muhammad Abduh mencerminkan
upayanya untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam
dengan reformasi sosial dan politik. Abduh, sebagai seorang
pemikir modernis, memiliki pandangan yang kompleks
mengenai hubungan antara agama dan politik, serta tentang
bagaimana masyarakat Islam seharusnya diatur. Menurut
Muhammad Abduh, Islam tidak menentukan bentuk peme-
rintahan yang spesifik. Jika sistem khalifah dipertahankan,
sistem tersebut harus beradaptasi dengan perkembangan

masyarakat. Dengan kata lain, apapun bentuk pemerinta-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



han yang dipilih, Abduh menekankan perlunya sistem yang
fleksibel dan responsif terhadap perubahan zaman. Abduh
berpendapat bahwa kekuasaan pemerintah berasal dari
rakyat, yang memiliki hak untuk memilih dan mengawasi
pemerintah (Rahman, 2023). Oleh karena itu, rakyat harus
menjadi pertimbangan utama dalam pembentukan hukum
yang mengutamakan kesejahteraan mereka. Karena kekua-
saan tertinggi hanya milik Allah dan Rasul-Nya, Islam tidak
mengenal kekuasaan agama yang absolut seperti dalam
Gereja Katolik di Barat pada abad pertengahan. Dalam pan-
dangan Abduh, kekuasaan pemerintah harus mencermin-
kan kehendak dan kepentingan rakyat, bukan merupakan
bentuk otoritas religius yang terpisah dari kehidupan
sehari-hari masyarakat.

Menurut Abduh, salah satu prinsip fundamental dalam
ajaran Islam adalah penghapusan kekuasaan agama setelah
Allah dan Rasul-Nya. Ia berpendapat bahwa tidak ada
individu lain yang memiliki otoritas atas akidah dan agama
orang lain. Nabi Muhammad, dalam pandangannya, hanya
berfungsi sebagai penyampai pesan dan pemberi peringa-
tan, tanpa memaksa orang untuk mengikuti ajarannya.
Pendapat ini menunjukkan ketidaksepakatannya dengan
pemikir politik klasik dan pertengahan yang beranggapan
bahwa kekuasaan khalifah atau kepala negara merupakan

mandat dari Allah dan karenanya harus dipertanggung

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



jawabkan kepada-Nya. Bagi Abduh, khalifah atau kepala
negara adalah penguasa sipil yang diangkat dan diberhen-
tikan oleh rakyat, bukan hak Tuhan untuk mengangkat dan
mencopotnya (Agbaria, 2019).

Dalam hal ketaatan, Abduh berpendapat bahwa rakyat
tidak wajib mengikuti pemimpin yang melakukan tindakan
maksiat yang bertentangan dengan al-Qur’an dan hadits.
Jika seorang pemimpin melakukan tindakan yang ber-
tentangan dengan prinsip-prinsip tersebut, rakyat berhak
untuk menggantinya dengan pemimpin yang lebih sesuai,
asalkan proses penggantian tersebut tidak menimbulkan
kerugian yang lebih besar daripada manfaatnya. Abduh
menekankan bahwa kekuasaan politik harus dijalankan
oleh pemimpin yang dapat menerapkan prinsip-prinsip
Islam sesuai dengan situasi dan kondisi masyarakat. Abduh
juga menekankan pentingnya undang-undang yang adil dan
sesuai dengan kondisi lokal, bukan sekadar meniru prinsip-
prinsip budaya dan politik negara lain. Ia berpendapat
bahwa setiap negara memiliki karakteristik unik terkait
lokasi, kondisi perdagangan, dan pertanian, serta per-
bedaan dalam tradisi, moral, dan keyakinan warganya. Oleh
karena itu, peraturan harus disesuaikan dengan perbedaan
manusia dan kondisi setempat, guna memastikan undang-
undang yang diterapkan bermanfaat dan sesuai dengan

kebutuhan spesifik masyarakat tersebut (Kazziha, 2007).

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



F. Pemikiran tentang Pendidikan

Reformasi sistem pendidikan di al-Azhar dipandang
oleh Muhammad Abduh sebagai langkah kunci dalam
proses modernisasi Islam. Menurut Abduh, al-Azhar adalah
lembaga pendidikan yang menjadi tujuan bagi pelajar dari
berbagai belahan dunia, dan para lulusan dari institusi ini
akan kembali ke negara mereka masing-masing sebagai
agen pembaharuan Islam. Oleh karena itu, reformasi di al-
Azhar diharapkan dapat menghasilkan pembaharu yang
akan memengaruhi masyarakat mereka. Selain itu, Abduh
mengusulkan bahwa sekolah-sekolah pemerintah yang
telah didirikan untuk melatih ahli di berbagai bidang
seperti administrasi, militer, kesehatan, dan industri, juga
perlu memasukkan komponen pendidikan tentang sejarah
Islam dan kebudayaan Islam. Usahanya ini berkontribusi
pada pendirian Majelis Pengajaran Tinggi, sebuah lembaga
yang bertugas untuk menyempurnakan sistem Pendidikan
(Hidayatullah, 2023).

Abduh mengidentifikasi bahaya dari sistem dualisme
dalam pendidikan, di mana madrasah lama menghasilkan
ulama yang kurang berpengetahuan tentang ilmu modern,
sementara sekolah-sekolah pemerintah melahirkan ahli
yang minim pengetahuan agama. Untuk mengatasi masalah
ini, ia menyarankan agar madrasah-madrasah menambah-

kan pengetahuan umum dalam kurikulumnya, dan sekolah-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



sekolah umum menambah pelajaran agama. Ini diharapkan
dapat mengurangi jurang antara kedua sistem Pendidikan
(Usman & Umar, 2021). Kemudian, Abduh menekankan
pentingnya revitalisasi bahasa Arab. Ia mengusulkan per-
baikan metode pengajaran bahasa Arab, menggantikan
sistem hafalan dengan pemahaman dan penalaran materi.
Selain itu, ia mendukung penerjemahan teks-teks peng-
etahuan modern ke dalam bahasa Arab, termasuk istilah-
istilah baru yang tidak memiliki padanan dalam kosakata
Arab, sebagai langkah untuk memperkaya bahasa dan
menjadikannya lebih relevan dengan perkembangan ilmu
pengetahuan. Bagi Abduh modernisasi pendidikan di al-
Azhar dan institusi lainnya merupakan prasyarat untuk
pembaharuan Islam yang efektif. Menurut (Fikri, 2018)
dengan mengintegrasikan pengetahuan modern dan ilmu
agama, serta memperbaiki metode pengajaran, Abduh ber-
harap dapat menciptakan generasi ulama dan profesional
yang tidak hanya terampil dalam bidangnya tetapi juga
memiliki pemahaman yang mendalam tentang agama.
Langkah ini diharapkan akan memperkuat posisi Islam
dalam menghadapi tantangan zaman modern serta mem-

fasilitasi integrasi antara tradisi dan inovasi.

Jaelani menjelaskan bahwa reformasi sistem pendidi-
kan di al-Azhar dipandang oleh Muhammad Abduh sebagai

langkah kunci dalam proses modernisasi Islam. Menurut

m Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Abdubh, al-Azhar adalah lembaga pendidikan yang menjadi
tujuan bagi pelajar dari berbagai belahan dunia, dan para
lulusan dari institusi ini akan kembali ke negara mereka
masing-masing sebagai agen pembaharuan Islam. Oleh
karena itu, reformasi di al-Azhar diharapkan dapat meng-
hasilkan pembaharu yang akan memengaruhi masyarakat
mereka (Jaelani, 2023).

Selain itu, Abduh mengusulkan bahwa sekolah-sekolah
pemerintah yang telah didirikan untuk melatih ahli di
berbagai bidang seperti administrasi, militer, kesehatan,
dan industri, juga perlu memasukkan komponen pendidi-
kan tentang sejarah Islam dan kebudayaan Islam. Usahanya
ini berkontribusi pada pendirian Majelis Pengajaran Tinggi,
sebuah lembaga yang bertugas untuk menyempurnakan
sistem pendidikan. Abduh mengidentifikasi bahaya dari
sistem dualisme dalam pendidikan, di mana madrasah lama
menghasilkan ulama yang kurang berpengetahuan tentang
ilmu modern, sementara sekolah-sekolah pemerintah me-
lahirkan ahli yang minim pengetahuan agama. Untuk
mengatasi masalah ini, ia menyarankan agar madrasah-
madrasah menambahkan pengetahuan umum dalam kuri-
kulumnya, dan sekolah-sekolah umum menambah pelaja-
ran agama. Ini diharapkan dapat mengurangi jurang antara

kedua sistem pendidikan.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Lebih lanjut, Abduh menekankan pentingnya revitali-
sasi bahasa Arab. Ia mengusulkan perbaikan metode
pengajaran bahasa Arab, menggantikan sistem hafalan
dengan pemahaman dan penalaran materi. Selain itu, ia
mendukung penerjemahan teks-teks pengetahuan modern
ke dalam bahasa Arab, termasuk istilah-istilah baru yang
tidak memiliki padanan dalam kosakata Arab, sebagai
langkah untuk memperkaya bahasa dan menjadikannya
lebih relevan dengan perkembangan ilmu pengetahuan.
Abduh percaya bahwa modernisasi pendidikan di al-Azhar
dan institusi lainnya merupakan prasyarat untuk pem-
baharuan Islam yang efektif. Dengan mengintegrasikan
pengetahuan modern dan ilmu agama, serta memperbaiki
metode pengajaran, Abduh berharap dapat menciptakan
generasi ulama dan profesional yang tidak hanya terampil
dalam bidangnya tetapi juga memiliki pemahaman yang
mendalam tentang agama. Langkah ini diharapkan akan
memperkuat posisi Islam dalam menghadapi tantangan
zaman modern serta memfasilitasi integrasi antara tradisi
dan inovasi (Fikri, 2018).

Kesimpulan

Muhammad Abduh lahir di Mesir pada tahun 1849 M
dan wafat pada tahun 1905 M. Ia tumbuh di lingkungan
pedesaan yang dihuni oleh masyarakat pekerja keras, yang

beriman kepada Allah dan yakin akan balasan di akhirat.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Abduh dikenal sebagai salah satu tokoh utama modernisme
Islam, yang melakukan pembaruan di berbagai bidang
seperti pendidikan, politik, dan teologi. Abduh menuntut
ilmu di al-Azhar pada tahun 1866, di mana ia bertemu
dengan Jamaluddin al-Afghani dan menjadi murid setianya.
Namun, berbeda dengan gurunya yang lebih fokus pada
bidang politik, Abduh lebih menekankan pembaruan di
bidang pendidikan dan ilmu pengetahuan. Menurutnya,
salah satu penyebab utama keterbelakangan umat Islam
adalah hilangnya tradisi intelektual, terutama kebebasan
berpikir. Sebagai bagian dari upaya modernisasi, Abduh
berusaha membebaskan umat Islam dari sifat jumud dan
memberantas taklid, serta mendorong kebebasan ber-
ijtihad. Ia juga mereformasi sistem pendidikan dengan
mengintegrasikan pengetahuan modern ke dalam kuriku-
lum sekolah, di samping pengetahuan agama, untuk men-
ciptakan generasi Muslim yang mampu bersaing dalam

dunia yang semakin maju.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



BAB IV

PEMIKIRAN MUHAMMAD RASYID RIDHA

Pendahuluan

Pemikiran politik Islam modern mengalami interaksi
dengan pemikiran politik Barat dan menimbulkan berbagai
respon, seperti akomodasi atau penolakan. Banyak negara
dunia ketiga menghadapi tantangan dalam menciptakan
pemerintahan representatif dan sistem politik modern,
dengan mayoritas mengadopsi demokrasi sebagai bentuk
pemerintahan yang dianggap mampu menampung aspirasi
rakyat (Bowker, 2017). Muhammad Rasyid Ridha, seorang
pemikir politik Islam, mencoba merekonstruksi sistem pe-
merintahan dengan mengkaji ulang konstitusi dan lembaga
negara melalui bukunya al-Khildfah. 1a berpendapat bahwa
mendirikan lembaga kekhalifahan bertujuan untuk mene-
gakkan hukum dan kesejahteraan umat Islam. Ridha per-
caya bahwa kebangkitan umat Islam dan pemulihan iden-
titas asli Islam dapat dicapai dengan kembali pada al-Quran

dan Sunnah, serta mengikuti petunjuk para salaf ash-shalih.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



[a juga menekankan perlunya reformasi hukum Islam dan
perbaikan dalam sistem kekhalifahan, mendefinisikan
khilafah sebagai lembaga yang mengurus kepentingan
agama dan dunia. Ridha sejalan dengan definisi at-Taftazani
yang melihat khilafah sebagai institusi masa Rasulullah
yang mengatur kepentingan umum (Shofwan, 2022).

Muhammad Rasyid Ridha sependapat dengan al-
Mawardl bahwa khilafah didirikan untuk menjalankan
fungsi kenabian dalam melindungi agama dan mengatur
dunia. Ridha juga mengutip ar-Razi, yang menambahkan
bahwa khilafah berfungsi mengatur kepentingan umum
baik agama maupun dunia untuk setiap individu. Meskipun
Ridha dipandang sebagai seorang yang memiliki paham
tradisional, ia juga merupakan pemikir modernis pada
zamannya. Ali Muhammad Lagha dalam bukunya asy-Syiira
wa al-Dimuqrathiyyah menempatkan pemikiran Ridha di
antara taqlid (tradisionalisme) dan tajdid (modernisasi).
Penilaian ini memerlukan data akurat untuk memahami

posisi pemikiran Ridha secara proporsional (Kasim, 2016).

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menegaskan bahwa
agar umat Islam dapat maju, mereka harus kembali pada
Alquran dan sunnah. [a membedakan antara dua aspek:
peribadatan, yang terkait dengan hubungan dengan Allah
dan harus diikuti sesuai ketentuan al-quran dan hadis, serta

muamalah, yang berkaitan dengan interaksi manusia dan

m Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dapat disesuaikan dengan situasi dan perkembangan mas-
yarakat selama tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar
Islam seperti keadilan dan persamaan. Dalam bidang pen-
didikan, Ridha percaya bahwa kemajuan umat Islam ber-
gantung pada penguasaan bidang ini dan mendorong umat
untuk menggunakan kekayaan mereka untuk membangun

lembaga pendidikan.
Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menjelaskan bahwa

kemajuan umat Islam bergantung pada kembalinya mereka
kepada Alquran dan sunnah. la memisahkan dua aspek
utama: peribadatan, yang harus diikuti sesuai ketentuan Al-
qur'an dan hadis tanpa terpengaruh oleh perubahan mas-
yarakat, dan muamalah, yang harus disesuaikan dengan
situasi sosial namun tetap berlandaskan prinsip dasar Islam
seperti keadilan dan persamaan. Ridha juga menekankan
pentingnya pendidikan, percaya bahwa kemajuan umat
Islam tergantung pada penguasaan di bidang ini dan men-
dorong penggunaan kekayaan untuk mendirikan lembaga
pendidikan.

A. Biorgrafi Muhammad Rasyid Ridha

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha lahir di Qalamun,
desa pesisir di dekat Libanon, pada tahun 1282 H/1865 M,
saat Libanon masih bagian dari Kerajaan Turki Utsmani.
Nama lengkapnya adalah Muhammad Rasyid Ibn Ali Ridha
Ibn Muhammad Syamsuddin Ibn Muhammad Bahauddin

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Ibn Manla Ali Khalifah, berasal dari keluarga terhormat
yang bermigrasi dari Bagdad ke Qalamun. Kelahirannya di
daerah dengan tradisi kesalehan Sunni yang kuat mencer-
minkan latar belakang keagamaannya. Sejak usia tujuh
tahun, Ridha belajar di madrasah tradisional dan al-kuttab
di desanya, fokus pada pembelajaran Al-Qur’an, menulis,
dan berhitung. Berbeda dengan anak-anak lain, ia lebih
sering menghabiskan waktu belajar dan membaca buku
daripada bermain, menunjukkan kecerdasan dan kecintaan
awalnya terhadap ilmu pengetahuan (Athaillah, 2006).

Setelah menyelesaikan pendidikan di al-Kuttab, Sayyid
Muhammad Rasyid Ridha melanjutkan studi di Madrasah
Ibtidaiyah di Tripoli, Libanon, yang mengajarkan ilmu
nahwu, sharaf, akidah, fiqih, dan ilmu bumi dengan bahasa
Turki sebagai bahasa pengantar. Karena kurang tertarik, ia
pindah setahun kemudian ke Madrasah Wathaniyyah
Islamiyyah, sekolah Islam terkemuka dengan bahasa Arab,
Turki, dan Prancis sebagai bahasa pengantar. Di sini, ia di-
bimbing oleh Syaikh Husain al-Jisr, ulama modern yang juga
pemimpin tarekat Khalwatiyah. Syaikh Husain berperan
penting dalam perkembangan pemikiran Ridha dan mem-
bantunya menulis di surat kabar Tripoli serta memimpin
majalah al-Manar. Selain itu, Ridha juga belajar dari Syaikh
Mahmud Nasyabah, ahli hadis, yang membantunya menilai

hadis-hadis yang lemah dan palsu. Karena keahliannya,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Ridha dikenal sebagai “Voltaire Muslim” karena kemam-
puannya menggugat hal-hal yang tidak benar dalam agama.
Sayyid Muhammad Rasyid Ridha sangat terpengaruh oleh
Ihya Ulum ad-Din karya al-Ghazali, yang membentuk pan-
dangannya tentang perlunya penghayatan iman secara
mendalam dan melampaui ketaatan lahiriyah. Buku ini
mendorongnya untuk fokus pada persiapan spiritual untuk
kehidupan akhirat dan menjadi guru pertama dalam
pembentukan kepribadiannya. Dalam masa pengaruh al-
Ghazali, Ridha mengikuti tarekat Naqsyabandiyyah, meng-
amalkan ajarannya, dan menjalani latihan spiritual yang
berat. Namun, setelah beberapa tahun, Ridha menyadari
adanya bidah dan khurafat dalam ajaran tasawuf dan
tarekat, menyebabkan ia meninggalkan praktik tersebut. Ia
kemudian memimpin masyarakat untuk menjauhi praktik-
praktik yang bercampur dengan bidah dan khurafat, seperti
mengadakan pengajian, menebang pohon keramat, dan
melarang pencarian berkah dari kuburan atau bertawasul

dengan wali yang telah wafat (Ningsih, 2021).

Fattah menjelaskan bahwa perubahan sikap Sayyid
Muhammad Rasyid Ridha terhadap tasawuf dan tarekat
terjadi setelah ia mempelajari kitab-kitab hadis dengan
tekun. Sikap ini semakin jelas setelah ia terpengaruh oleh
ide-ide reformis Syekh Jamal al-Din al-Afghani dan Syekh
Muhammad Abduh yang dipublikasikan dalam majalah al-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA m



‘Urwah al-Wutsqa di Paris. Ridha mulai membaca majalah
tersebut saat belajar di Tripoli, dan melalui publikasi ini, ia
mengenal gagasan kedua tokoh pembaharu tersebut. Ide-
ide mereka sangat mempengaruhi Ridha dan menumbuh-
kan keinginan kuat untuk bergabung dan belajar langsung
dari mereka (Fattah et al.,, 2023).

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha tidak sempat bertemu
dengan Jamaluddin al-Afghani karena tokoh tersebut
meninggal lebih dahulu. Namun, ia berkesempatan ber-
dialog dengan Muhammad Abduh setelah Abduh dibuang ke
Beirut pada akhir 1882. Pertemuan ini semakin memper-
kuat semangat Ridha untuk mengatasi keterbelakangan dan
kebodohan umat Islam. Ridha mencoba menerapkan ide-ide
pembaruan di Libanon, namun menghadapi tekanan dari
Kerajaan Turki Usmani. Akibatnya, pada 1898, Ridha pin-
dah ke Mesir berguru langsung kepada Muhammad Abduh,
menjadi murid dan mitra dekat Abduh, serta menerjemah-
kan dan mengulas pemikiran-pemikirannya. Selama masa
pendidikannya, Ridha membagi waktu antara ilmu dan
ibadah di masjid keluarga. Ibunya menyebutkan bahwa
Ridha tidak pernah tidur sebelum orang lain bangun, dan
adiknya menganggap Ridha sebagai wali setelah menyadari
bahwa Nabi Muhammad SAW adalah penutup para nabi.
Ridha memanfaatkan ilmu pengetahuannya untuk mem-

bimbing sahabat-sahabatnya, memantau masalah agama

m Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dan sosial melalui media, dan sangat terkesan dengan
majalah al-’Urwah al-Wutsqa yang dipimpin Jamaluddin al-
Afghani dan Muhammad Abduh, meskipun ia menyesal
tidak bertemu dengan al-Afghani (Gojali & Fauzi, 2024).

B. Pemikiran Pembaharuan Sayyid Muhammad
Rasyid Ridha

Dalam literatur kontemporer, Sayyid Muhammad
Rasyid Ridha sering digambarkan sebagai pejuang muslim
yang mirip dengan Muhammad Abduh. Abduh berpendapat
bahwa pembaharuan di dunia Islam bisa lebih cepat dicapai
melalui politik, sementara melalui pendidikan dan peng-
ajaran, meskipun memerlukan waktu lebih lama, hasilnya
lebih stabil dan bertahan lama. Keduanya sebenarnya saling
terkait. Ridha percaya bahwa pembaharuan mutlak diperlu-
kan agar umat Islam tidak terjebak dalam kemunduran dan
keterbelakangan, serta untuk memastikan bahwa mereka
tetap mengikuti ajaran Islam yang sebenarnya.

Ridha menampilkan pemikiran modernis dan konteks-
tual dalam memahami berbagai persoalan keagamaan, ter-
utama dalam pembaharuan hukum Islam. Dalam karya
utamanya, Tafsir al-Mandr, Ridha menekankan pentingnya
kembali pada esensi hukum Islam dan memahami prinsip-
prinsip syariat secara mendalam. la percaya bahwa pema-
haman kontekstual dan logis terhadap teks hukum diperlu-

kan sebelum penerapannya di masyarakat, agar makna dan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



hikmah hukum tersebut jelas. Ridha juga menolak fanatic-
me mazhab, menganjurkan toleransi antarmazhab, dan
membuka pintu ijtihad seluas-luasnya. Menurut Ridha,
ijtthad yang benar harus berpegang pada supremasi Al-
Qur’an dan Sunnah. Muhammad Asad menambahkan bahwa
ijtihad para sahabat Nabi tidak bisa dianggap mutlak se-
bagai sumber hukum, karena terbatas pada konteks dan
kondisi sosial budaya zaman mereka, sementara masalah
kontemporer jauh lebih kompleks (Al Hasani & Masnawati,
2024).

Rasyid Ridha memfokuskan upayanya pada moderni-
sasi hukum Islam dengan menekankan supremasi Al-Qur’an
dan Sunnah. Ia berpendapat bahwa kemunduran umat
Islam disebabkan oleh ketidakmampuan mereka dalam
menganut ajaran Islam yang sebenarnya. Maryam Jameelah
mencatat empat poin utama perjuangan Ridha dalam mo-
dernisme Islam: 1) Memurnikan ajaran Islam dari pengaruh
yang menyimpang, terutama sufisme dan tarekat yang
dianggap sesat; 2) Reformasi pendidikan tinggi Islam untuk
menghadapi tantangan zaman modern; 3) Reinterpretasi
doktrin Islam sesuai dengan pemahaman modern; dan 4)
Melindungi integritas dunia Islam dari ancaman Barat
(Septiyadi, 2023). Ridha menilai bahwa bid’ah dan keper-
cayaan yang menyesatkan, seperti ajaran kekuatan batin

dan fatalisme, merugikan kemajuan umat Islam. la percaya

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



bahwa faham fatalisme (jabariyyah) merupakan salah satu
penyebab kemunduran, sementara pemikiran dinamis
(rasional) adalah kunci kemajuan masyarakat. Faham
fatalisme yang berkembang di kalangan umat Islam,
terutama sebagai dampak ajaran tasawuf dan tarekat sesat,
telah melemahkan semangat berusaha dan menciptakan
kesan bahwa Islam adalah agama yang pasif. Rasyid Ridha
menilai hal ini bertentangan dengan ajaran Al-Qur’an, yang
menempatkan manusia sebagai khalifah di bumi dengan
hak dan kebebasan untuk mengelola dan memanfaatkan
alam, sambil bersyukur kepada Tuhan. Ridha menganjur-
kan umat Islam untuk meninggalkan faham fatalisme,
menghidupkan kembali semangat jihad dan dinamisme,
serta menggunakan akal untuk memahami teks Al-Qur’an
dan Hadits, khususnya dalam konteks sosial (mu'amalah)
(Taufiq, 2022). la membatasi penggunaan ijtihad untuk ayat
dan Hadits yang tidak jelas maknanya serta masalah yang
tidak disebutkan dalam Al-Qur’an dan Hadits. Ridha me-
nekankan pentingnya wahyu di atas akal dan tetap meng-

hormati pendapat ulama terdahulu.

C. Pembaharuan Bidang Keagamaan

Terdapat beberapa faktor yang menyebabkan umat
Islam tertinggal dibandingkan bangsa Barat, salah satunya
adalah masuknya ajaran tampak Islami namun sebenarnya

menyimpang. Akibatnya, umat Islam melaksanakan ajaran

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



yang tidak sesuai dengan ajaran Islam yang sebenarnya.
Sayyid Muhammad Rasyid Ridha berpendapat bahwa umat
Islam dapat mengejar ketertinggalan dari bangsa Eropa jika
mereka kembali pada ajaran Islam asli yang diajarkan Nabi
Muhammad SAW dan dipraktikkan oleh para sahabat. Oleh
karena itu, Ridha menganjurkan untuk menelaah kembali
teks Al-Qur’an.

Menurut (Saepulah, 2021) Ijtihad merupakan langkah
awal penting dalam mempertahankan syariat Islam yang
memenuhi kebutuhan pembaruan, karena syariat Islam
adalah wahyu terakhir dari Tuhan. Allah SWT telah men-
yempurnakan agama ini, menjadikannya universal dalam
aspek ruhani dan jasmani, serta memberikan ruang untuk
ijtihad yang benar sesuai dengan kemaslahatan manusia di
setiap tempat dan waktu. Pada masa hidupnya, aqidah yang
diajarkan oleh Sayyid Muhammad Rasyid Ridha belum

tercemar oleh unsur tradisi atau pemikiran filosofis.

Dalam bidang teologi, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha
banyak terpengaruh oleh pemikiran gerakan salafiyah, dan
hal ini terlihat dalam beberapa konsep pembaharuannya.
Rasyid Ridha berpendapat bahwa dalam urusan ketuhanan,
keyakinan harus mengikuti wahyu, meskipun akal tetap
berperan penting dalam memberikan penjelasan dan argu-
men, terutama bagi mereka yang meragukan ajaran ter-

sebut. Dalam hal sifat Tuhan, ia mengikuti pandangan salafi

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



yang menerima sifat-sifat Tuhan sebagaimana dinyatakan
oleh nash tanpa menafsirkannya atau memberikan takwil
(Kharlie, 2018). Ketika membahas perbuatan manusia,
Rasyid Ridha berpendapat bahwa tindakan manusia diatur
hukum Tuhan yang tidak berubah, yang dikenal dengan
nama Sunatullah. Ini menunjukkan bahwa meskipun ma-
nusia memiliki peran dalam tindakannya, semua perbuatan
mereka tetap berada dalam kerangka hukum ilahi yang
telah ditetapkan. Sedangkan dalam konsep iman, Rasyid
Ridha percaya bahwa kemunduran umat Islam disebabkan
oleh penyimpangan dari ajaran Islam yang sebenarnya. la
menekankan bahwa upaya pembaharuannya bertujuan
untuk mengembalikan umat kepada ajaran Islam asli,
dengan keyakinan bahwa iman didasarkan pada pem-
benaran hati (tasdiq) daripada hanya pembenaran rasional.

Pemikiran pembaharuan Sayyid Muhammad Rasyid
Ridha dalam bidang keagamaan sejalan dengan pemikiran
Muhammad Abduh. Menurut Rasyid Ridha, kemunduran
umat Islam disebabkan oleh penyimpangan dari ajaran
Islam yang murni, yang terkontaminasi oleh Kkhurafat,
takhayul, bidah, jumud, dan taklid. [a menekankan bahwa
untuk memajukan umat Islam, semua unsur penyimpangan
ini harus dihilangkan (Fauziah, 2024). Rasyid Ridha fokus
pada masalah akidah Islam dan praktik keagamaan yang

berlaku pada zamannya. [a mengamati bahwa umat Islam

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



sering kali terjebak dalam taklid, yaitu mengikuti hukum
atau fatwa yang dianggap mutlak benar tanpa mempertim-
bangkan perbedaan pandangan. Sikap taklid ini, menurut-
nya, tidak hanya mengekang pemikiran, tetapi juga menye-
babkan perpecahan dan konflik di kalangan umat Islam.
Oleh karena itu, Rasyid Ridha mendorong umat Islam untuk
mencari alternatif pemahaman keagamaan yang mendu-
kung persatuan dan mencerminkan praktik pada zaman

Rasulullah Saw.

Fauzi berpendapat bahwa dalam Islam, terdapat
banyak unsur bidah yang menghambat kemajuan umat.
Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menentang keras ajaran-
ajaran tarekat yang menekankan ketidakpentingan kehidu-
pan duniawi, serta puji-pujian dan kepatuhan berlebihan
kepada syekh dan wali. Menurutnya, umat Islam perlu
kembali kepada ajaran Islam yang murni, yang bebas dari
bidah yang merusak ajaran tauhid. Rasyid Ridha berpen-
dapat bahwa Islam yang murni itu sederhana, baik dalam
ibadah maupun muamalah. Ibadah tampak rumit karena
seringkali ditambah dengan hal-hal yang sebenarnya
sunnat, yang kemudian menimbulkan perbedaan pemaha-
man dan konflik (Gojali & Fauzi, 2024). Sedangkan dalam
muamalah, ajaran Islam hanya memberikan prinsip-prinsip
dasar seperti keadilan, persamaan, dan pemerintahan

syura, sementara rincian pelaksanaannya diserahkan ke-

m Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



pada umat. Hukum figih tentang kehidupan masyarakat,
meskipun didasarkan pada Alquran dan hadis, tidak ber-
sifat absolut dan harus disesuaikan dengan kondisi zaman

dan tempat.

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menganjurkan agar
umat Islam menghidupkan toleransi bermazhab, memper-
tahankan kesamaan faham pada hal-hal dasar, dan mem-
berikan kebebasan untuk penjelasan dalam perincian. Ia
juga mendorong pembaharuan dalam hukum dan penya-
tuan mazhab hukum. Menurutnya, salah satu penyebab
kemunduran umat Islam adalah sikap fatalisme, sementara
kemajuan masyarakat Barat disebabkan oleh faham di-
namika. Untuk mengatasi kelemahan ini, umat Islam harus
meninggalkan fatalisme dan menggantinya dengan dinamis-
me yakni keyakinan bahwa kemajuan dan perubahan hidup
sepenuhnya bergantung pada usaha manusia sendiri.

Melalui dengan mengedepankan asas kemajuan, umat
Islam akan menyadari bahwa nasib dan keberuntungan
adalah hasil dari usaha mereka sendiri. Oleh karena itu,
umat Islam harus bersikap aktif, dengan semangat jihad
yang berarti berusaha keras dan berkorban demi mencapai
tujuan perjuangan. Semangat jihad inilah yang memungkin-
kan umat Islam pada zaman klasik untuk menguasai dunia.
Selain itu, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menghargai
akal sebagai alat penting, meskipun tidak setinggi penghar-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



gaan gurunya, Muhammad Abduh. Akal, menurutnya, di-
gunakan dalam ajaran-ajaran sosial kemasyarakatan, tetapi
tidak dalam ibadah. Konsep ijtihad, yang memungkinkan
umat Islam untuk berfikir keras tentang agama dan mas-
yarakat, hanya berlaku dalam muamalah dan tidak dalam
ibadah. Ijtihad diperlukan untuk menangani persoalan-
persoalan yang tidak diatur secara tegas dalam Alquran dan
hadis, sedangkan ayat dan hadis yang jelas tidak memerlu-
kan ijtihad. Inilah inti dari dinamika Islam menurut faham
Sayyid Muhammad Rasyid Ridha (Jahrani et al., 2023).

D. Pembaharuan Bidang Pendidikan dan Ilmu
Pengetahuan

Sayyid Muhammad Rasyid Ridha menganjurkan agar
umat Islam memperkuat diri untuk menghadapi tantangan
dunia modern dengan cara menerima peradaban Barat.
Menurutnya, pencapaian peradaban Barat dapat dilakukan
melalui upaya mempelajari ilmu pengetahuan dan teknologi
Barat, yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Bah-
kan, umat Islam dianjurkan untuk mempelajari dan meng-
adopsi ilmu pengetahuan serta teknologi tersebut agar
dapat maju (Taufiq, 2022). Dalam tulisannya, Sayyid
Muhammad Rasyid Ridha menggarisbawahi pentingnya
investasi dalam lembaga pendidikan lebih dari sekadar
membangun masjid. la berpendapat bahwa masjid tidak

memiliki nilai jika pengunjungnya tidak berpengetahuan.

m Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Dengan membangun lembaga pendidikan, kebodohan dapat
diatasi, yang pada gilirannya akan memperbaiki kehidupan
duniawi dan ukhrawi. Pendidikan yang luas adalah kunci
untuk mencapai kemakmuran. Dalam upaya ini, ia mendiri-
kan Madrasah Aldakwah Wa Al-Irsyad di Kairo pada tahun
1912 M, yang bertujuan untuk menyebarkan ajaran Islam
yang murni berdasarkan Al-Qur’an dan Al-Hadist ke seluruh
dunia Islam (Gojali & Fauzi, 2024).

Sejalan dengan konsep “jihad” yang diajukan, Sayyid
Muhammad Rasyid Ridha menganjurkan umat Islam untuk
membangun kekuatan yang diperlukan guna menghadapi
tantangan dunia modern. Kekuatan ini hanya dapat dicapai
jika umat Islam mau menerima dan mengadaptasi perada-
ban Barat. Untuk memperoleh peradaban Barat, umat Islam
perlu berusaha mempelajari dan menguasai ilmu pengeta-
huan serta teknologi Barat. Menurut Ridha, ilmu pengeta-
huan dan teknologi tidak bertentangan dengan ajaran
Islam; sebaliknya, umat Islam diwajibkan untuk mempela-
jari dan mengadopsinya jika mereka ingin berkembang.

Menurut Sayyid Muhammad Rasyid Ridha, peradaban
Barat modern berakar dari kemajuan ilmu pengetahuan
dan teknologi. Dalam hal ini, Ridha sangat mendukung
upaya Muhammad Abduh untuk mengintegrasikan ilmu-
ilmu umum ke dalam lembaga pendidikan Islam tradisional,

seperti sekolah atau madrasah. Ridha percaya bahwa ilmu

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA m



pengetahuan dan teknologi tidak bertentangan dengan
Islam, dan umat Islam harus siap menerima peradaban
Barat, terutama dalam hal ilmu pengetahuan dan teknologi.
la menganggap bahwa mempelajari dan memanfaatkan
ilmu pengetahuan modern adalah kewajiban bagi umat
Islam, asalkan digunakan untuk kebaikan. Ridha mengamati
bahwa umat Islam pada masa lalu mampu mencapai kema-
juan berkat keinginan mereka untuk belajar dan meman-
faatkan akal dalam mempelajari ilmu pengetahuan. Barat
sendiri maju karena memanfaatkan ilmu yang awalnya di-
kembangkan oleh umat Islam (Kharlie, 2018). Dengan
demikian, mengadopsi ilmu pengetahuan Barat modern
berarti mengembalikan pengetahuan yang pernah dimiliki

oleh umat Islam.

Dalam bidang pendidikan, Sayyid Muhammad Rasyid
Ridha mengikuti jejak gurunya, Muhammad Abduh, dengan
memberikan perhatian besar terhadap perkembangan
pendidikan. Ia meyakini bahwa kemajuan umat Islam
sangat bergantung pada penguasaan dalam bidang pendidi-
kan. Oleh karena itu, Ridha terus mendorong umat Islam
untuk menginvestasikan kekayaan mereka dalam pembang-
unan lembaga pendidikan. Baginya, mendirikan lembaga
pendidikan lebih bermanfaat daripada membangun masjid,
karena lembaga pendidikan berperan penting dalam meng-

atasi kebodohan dan pada akhirnya memajukan dan mema-

100 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kmurkan umat (Kasim, 2016). Pada tahun 1909, Ridha
melakukan kunjungan ke Istanbul dengan niat mendirikan
lembaga pendidikan Islam yang sahih dan untuk mengatasi
kesalahpahaman antara Turki dan Arab. Namun, usahanya
tidak berhasil, sehingga ia memutuskan untuk melanjutkan
niatnya di Kairo. Setelah kembali dari kunjungannya ke
India pada tahun 1912, Ridha akhirnya mewujudkan ren-
cana tersebut dengan mendirikan Dar al-Da’'wah wa al-
Irsyad. Selama kunjungannya ke Istanbul, India, dan tempat
lainnya, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha sering menyam-
paikan pidato mengenai pentingnya pendidikan dan faktor-
faktor yang dapat mengangkat derajat umat Islam. Dalam
tulisan-tulisannya yang diterbitkan di al-Manar, ia juga
mengemukakan pandangannya tentang pendidikan. Selain
itu, Rasyid Ridha menginisiasi pendirian lembaga pendidi-
kan bernama al-Dakwah Wal Irsyad di Kairo pada tahun
1912. Upayanya untuk mendirikan madrasah serupa di
Konstantinopel sebelumnya tidak berhasil karena kurang-
nya dukungan dari pemerintah setempat. Kegagalan ini
membuatnya memutuskan untuk melanjutkan rencananya
di Kairo (Zakoni & Sahroni, 2023).

Motivasi di balik pendirian madrasah ini muncul dari
keluhan yang diterima dari berbagai negara Islam, ter-
masuk Indonesia, mengenai aktivitas misi Kristen di

negara-negara tersebut. Untuk menanggapi hal ini, Rasyid

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 101



Ridha merasa penting untuk mendirikan sekolah Islam
sebagai alternatif untuk menyaingi sekolah-sekolah Kristen
yang banyak dihadiri oleh umat Islam pada waktu itu,
terutama karena sekolah Kristen menawarkan ilmu peng-
etahuan umum dan teknologi modern. Dengan adanya al-
Dakwah Wal Irsyad, (Ridha, 1990) berharap lulusan dari
sekolah ini dapat dikirim ke berbagai negara yang mem-
butuhkan bantuan dalam bidang pendidikan dan kenega-
raan. Namun, keberadaan lembaga ini tidak bertahan lama

karena situasi perang dunia mempengaruhi operasionalnya.

E. Pembaharuan Bidang Politik dan Sosial
Kemasyarakatan

Menurut Sayyid Muhammad Rasyid Ridha, kesatuan
umat Islam hanya dapat terwujud jika mereka berpegang
pada satu keyakinan, sistem moral, pendidikan, dan hukum
yang sama. Hukum dan undang-undang memerlukan ke-
kuasaan pemerintah untuk dapat diterapkan secara efektif.
Oleh karena itu, untuk mencapai kesatuan umat, diperlukan
sebuah negara. Rasyid Ridha menganjurkan bentuk negara
kekhalifahan sebagai solusinya. Ia percaya bahwa meng-
hidupkan kembali sistem kekhalifahan di era modern akan
memperkuat kesatuan umat Islam. Meski mengakui kema-
juan peradaban Barat, Rasyid Ridha menolak ide kebang-
saan Barat. Baginya, konsep kebangsaan dalam Islam harus

didasarkan pada aspek keagamaan, bukan meniru model

102 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Barat. [a mengimpikan pemulihan kesatuan dan persatuan
umat Islam di bawah satu sistem hukum dan moral yang
seragam. Untuk itu, negara diperlukan sebagai alat pelak-
sana hukum, dengan kepala negara yang dibantu oleh
ulama-ulama sebagai penasihat (Rani, 2022).

Kepala negara dalam sistem kekhalifahan, menurut
Sayyid Muhammad Rasyid Ridha, adalah seorang khalifah
yang memiliki kekuasaan legislatif dan harus memiliki
kemampuan sebagai mujtahid. Namun, khalifah tidak boleh
bersikap absolut. Para ulama berperan sebagai penasihat
utama dalam pemerintahan umat. Awalnya, Rasyid Ridha
berharap pada kerajaan Usmani untuk mewujudkan kesa-
tuan umat, tetapi harapan tersebut sirna setelah Mustafa
Kemal Atatiirk menghapus sistem kekhalifahan dan meng-
gantinya dengan Republik. Rasyid Ridha berpendapat
bahwa calon khalifah tidak hanya berasal dari kalangan
ulama atau ahli agama yang sudah mencapai tingkat
mujtahid, tetapi juga dari pemuka masyarakat di berbagai
bidang, seperti perdagangan dan perindustrian. Syarat
utama bagi calon khalifah adalah memiliki pengetahuan
agama dan bahasa Arab yang mendalam, sehingga mampu
memahami dengan benar maksud-maksud Al-Qur’an dan
sunnah Nabi, serta mengikuti teladan para salaf yang saleh.
Selain itu, calon khalifah juga harus mampu melakukan
ijtihad dengan benar (Alj, 2005).

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 103



Sayyid Muhammad Rasyid Ridha mengusulkan pen-
dirian lembaga pendidikan tinggi khusus untuk melatih
calon-calon khalifah yang memenuhi Kkriteria tertentu.
Lembaga ini akan menawarkan pendidikan dalam berbagai
bidang, termasuk ilmu agama Islam, sejarah, ilmu sosial,
dan ajaran agama lainnya. Calon khalifah akan dipilih dari
lulusan lembaga tersebut, dengan kriteria utama meliputi
penguasaan ilmu yang mendalam dan kemampuan ber-
ijtihad (Athaillah, 2006).

Pemilihan khalifah dilakukan secara bebas oleh sesama
lulusan lembaga, dan keputusan ini kemudian disahkan
oleh Ahl-al-Halli wa al-Aqdi kelompok ahli ilmu dan agama
yang berhak menentukan khalifah dari seluruh dunia Islam.
Taat kepada khalifah yang terpilih dan dibaiat melalui
proses ini adalah kewajiban bagi setiap Muslim. Untuk
merealisasikan ide ini, Sayyid Muhammad Rasyid Ridha
menyarankan penyelenggaraan muktamar besar di Kairo
yang melibatkan wakil dari semua negara Islam serta umat
Islam dari berbagai belahan dunia. Ia menyebutkan Mesir
sebagai tempat yang paling tepat untuk menyelenggarakan
pertemuan ini, meskipun tidak memberikan alasan rinci

mengenai pilihan tersebut (Septiyadi, 2023).
Sayyid Muhammad Rasyid Ridha percaya bahwa

lembaga pendidikan yang komprehensif akan menghasilkan

pemimpin yang mampu memadukan pengetahuan agama

104 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dengan keahlian praktis. Melalui muktamar tersebut, di-
harapkan adanya rekonsiliasi dan konsolidasi di kalangan
negara-negara Islam untuk membentuk sistem kekhalifahan
yang efektif dan relevan dengan kebutuhan zaman. Ini me-
nunjukkan keyakinannya bahwa revitalisasi sistem kekhali-
fahan memerlukan dukungan internasional dan koordinasi
di antara umat Islam. Muktamar yang diadakan pada tahun
1926 berakhir dengan kegagalan karena tidak tercapainya
kesepakatan di antara peserta yang terlibat, yang disebab-
kan banyaknya pertentangan di antara mereka. Mengenai
nasionalisme yang berkembang pada masa itu, Sayyid
Muhammad Rasyid Ridha menilai bahwa ide nasionalisme
bertentangan dengan prinsip persaudaraan Islam. la me-
nolak konsep nasionalisme yang diperkenalkan oleh
Mustafa Kemal di Mesir dan Turki Muda di Turki, karena
menurutnya, persaudaraan Islam melampaui batasan ras,
bangsa, bahasa, dan wilayah (Fattah et al.,, 2023).

Namun, konsep kekhalifahan yang diajukan oleh Sayyid
Muhammad Rasyid Ridha, sebagaimana dijelaskan dalam
bukunya al-Khalifah, tampaknya lebih merupakan hasil
refleksi dan pandangannya terhadap sejarah khalifah al-
Rasyidin. Sayyid Muhammad Rasyid Ridha cenderung fokus
pada fungsi negara tanpa mempertimbangkan aspek di-
namika pertumbuhan penduduk dan perubahan zaman

(Ridha, 1990). Dengan kata lain, ia tampaknya kurang

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 105



memperhitungkan perkembangan sejarah pemerintahan
Islam dari zaman Kklasik hingga pertengahan. Secara admi-
nistratif, sistem kekhalifahan berpotensi menyebabkan
instabilitas dan konflik kekuasaan, karena sistem ini dapat
membatasi kreativitas dan aspirasi rakyat. Oleh karena itu,
tampaknya sistem kekhalifahan sudah tidak lagi sesuai

dengan tuntutan dan perkembangan zaman saat itu.

Kesimpulan

Muhammad Rasyld Ridha dikenal sebagai modernis
berkat pengaruh signifikan pemikirannya terhadap moder-
nisasi Islam di Mesir dan belahan dunia lainnya. Ide-idenya
terinspirasi gurunya, Muhammad Abduh, dan Jamaluddin
al-Afghani. Melalui majalah al-Manar, tulisan Ridha dan
Abduh menyebar ke seluruh dunia Islam, memperluas
pengaruh Ridh3, terutama di Timur Tengah, Afrika Utara,
dan Asia Tenggara, termasuk Indonesia. Ridha (1865-
1935) juga dikenal sebagai pemikir tradisionalis, terutama
karena usahanya mendirikan kembali kekhalifahan. Ia
hidup pada masa kebangkitan imperialisme Barat dan
disintegrasi politik Islam tradisional. Setelah kekalahan
Dinasti Usmani dalam Perang Dunia I dan pembubaran
kekhalifahan oleh Majelis Nasional Agung Turki pada tahun
1924, Ridha tetap memegang teguh tradisi Islam yang
dianggapnya otentik dan abadi. Ia berkomitmen pada

syariah dan praktik yang dicontohkan oleh salaf, serta

106 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



cenderung melindungi dan mempertahankan tradisi ter-
sebut dalam menghadapi tantangan zaman. Dalam aspek
politik, Ridha menekankan realisme yang sesuai dengan
norma-norma Islam dan mendukung institusi politik tra-
disional seperti kekhalifahan dan kesultanan, berkembang
di bawah ajaran syariah.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 107



108 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



BABYV

PEMIKIRAN MUHAMMAD IQBAL

Pendahuluan

Muhammad Igbal (1877-1938), yang dikenal sebagai
Allama Igbal, adalah seorang filsuf, penyair, dan politisi asal
Asia Selatan berperan penting dalam gerakan kemerdekaan
India dan pembentukan Pakistan. Dikenal dengan julukan
“Mufakkir-e-Pakistan” (Pemikir Pakistan), “Shair-e-Mashriq”
(Penyair Timur), dan “Hakeem-ul-Ummat” (Penyembuh
Umat), pemikiran Igbal tentang Islam sangat berpengaruh,
mencakup berbagai aspek keagamaan, politik, dan filsafat.
Salah satu kontribusi terbesarnya dalam pemikiran Islam
modern adalah gagasannya tentang rekonstruksi pemikiran
Islam (Amin, 2019). Selain mengkritik kondisi umat Islam
pada masanya, Igbal juga menawarkan solusi konkret untuk
memodernisasi pemikiran Islam. Karya penting yang men-
cerminkan usaha ini adalah “The Reconstruction of Religious
Thought in Islam,” serangkaian kuliah yang ia sampaikan

pada tahun 1920-an, di mana ia membahas cara-cara Islam

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 109



dapat diinterpretasikan dan diterapkan dalam konteks
modern. Muhammad Igbal tidak hanya dikenal sebagai
seorang filsuf, ahli hukum, pemikir politik, dan reformis
Muslim, tetapi juga sebagai seorang penyair ulung. Puisi-
puisinya mencakup berbagai aspek kehidupan manusia dan
ditulis dalam bahasa Arab, Urdu, Persia, serta Inggris.
Karya-karya puisinya ini sangat berpengaruh dalam
membentuk pandangan Igbal (B. K. Igbal, 2022b).

Igbal memberikan kontribusi signifikan terhadap per-
kembangan pemikiran Islam di abad ke-20. Pembahasan
tentang “Rekonstruksi Pemikiran Islam Muhammad Igbal”
bertujuan untuk menelaah dan menganalisis gagasan-
gagasannya yang inovatif, terutama dalam memperbarui
pendekatan teologis dan filosofis dalam Islam. Igbal me-
nekankan pentingnya umat Islam untuk secara kritis meres-
pons warisan intelektual mereka, guna memicu kebang-
kitan intelektual dan spiritual yang mampu memperkuat
identitas Islam di tengah modernitas Barat. Pemikiran Igbal
memberikan wawasan mendalam tentang bagaimana tra-
disi Islam dapat diinterpretasikan ulang untuk menjawab
tantangan kontemporer, sambil tetap berpegang pada
prinsip-prinsip esensial dan universal agama (Walid &
Salik, 2022). Muhammad Igbal melihat puisi bukan hanya
sebagai ekspresi artistik, tetapi juga sebagai alat yang

ampuh untuk membangkitkan kesadaran dan semangat di

110 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kalangan umat Islam. Melalui puisi, Igbal mampu menyam-
paikan ide-ide filosofis dan teologisnya dengan cara yang
lebih emosional dan inspiratif, menjangkau hati dan pikiran
masyarakat yang lebih luas. Ini memungkinkan pemikiran
Igbal untuk diterima tidak hanya oleh kalangan intelektual,
tetapi juga oleh masyarakat umum (Syarif, 2007). Selain itu,
Igbal menekankan pentingnya pembaruan dalam Islam
yang tidak hanya terbatas pada aspek teologis, tetapi juga
mencakup aspek sosial, politik, dan budaya. Ia percaya
bahwa umat Islam harus mengembangkan pemikiran yang
dinamis dan relevan dengan perkembangan zaman, tanpa
mengorbankan prinsip-prinsip dasar Islam. Dalam konteks
inilah konsep rekonstruksi pemikiran Islam menjadi sangat
relevan, karena Igbal mengusulkan perlunya reinterpretasi
terhadap ajaran-ajaran Islam dengan tetap berlandaskan

pada nilai-nilai inti agama.

Bagi (M. Igbal, 2016) kebangkitan umat Islam hanya
dapat dicapai melalui pendidikan yang berkualitas dan
pengembangan kapasitas intelektual. la melihat modernitas
bukan sebagai ancaman, tetapi sebagai tantangan yang
harus dihadapi dengan pengetahuan dan kebijaksanaan.
Dalam pandangannya, umat Islam harus mampu menyerap
pengetahuan modern sambil tetap mempertahankan iden-

titas spiritual dan kultural mereka.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 111



A. Biografi Muhammad Igbal

Muhammad Igbal adalah seorang filsuf, penyair, dan
politisi yang memberikan kontribusi signifikan terhadap
perkembangan pemikiran Islam modern serta pembentu-
kan Pakistan. Kehidupan dan pendidikannya memiliki
peran penting dalam membentuk pandangan intelektual
dan filosofisnya yang luas dan mendalam. Latar belakang
intelektual Igbal dipengaruhi oleh pendidikan yang ia
terima serta konteks historis di mana ia hidup. Lahir di
Sialkot, sebuah kota bersejarah di Punjab pada tahun 1876,
Igbal berasal dari keluarga yang tidak terlalu kaya. Nenek
moyangnya berasal dari Lembah Kasymir, dan keluarganya
memeluk Islam sekitar tiga abad sebelum kelahirannya.
Kakek neneknya pindah ke Punjab pada awal abad ke-19
dan menetap di Sialkot. Ayahnya, Nur Muhammad, seorang
pegawai negeri yang kemudian menjadi pedagang, dikenal
sebagai Muslim yang saleh dengan kecenderungan sufistik
dan turut berperan dalam perkembangan intelektual Igbal.
Ibunya, Imam Bibi, dikenal sebagai wanita yang sangat
saleh (Haque, 2005).

Igbal menerima pendidikan awal di sebuah madrasah
(maktab) dan kemudian melanjutkan di Scottish Mission
School. Sejak kecil, ia mendapat bimbingan dari Sayyid Mir
Hasan, yang mengenali bakat besar Igbal dan terus

mendorongnya untuk berkembang. Pada masa mudanya,

112 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Igbal mendapatkan pendidikan dalam bahasa Urdu, Farsi,
dan Arab, serta mempelajari Al-Quran dan literatur Islam,
yang berkontribusi pada pembentukan pandangan intelek-
tualnya. Igbal meninggal di Lahore pada 21 April 1938.
Igbal menunjukkan kecemerlangan akademis sejak usia
muda dan melanjutkan pendidikannya di Government
College Lahore, di mana ia mendalami filsafat, bahasa
Inggris, dan hukum. Ia meraih gelar Bachelor of Arts pada
tahun 1897, dan kemudian gelar Master of Arts dalam
bidang filsafat pada tahun 1899. Pengalaman Pendidikan-
nya di Lahore memperkenalkannya pada pemikiran Barat
serta tradisi Sufi, yang kelak sangat mempengaruhi karya-
karyanya.

Pada tahun 1905, Igbal melanjutkan pendidikannya ke
Eropa. la mendaftar di Trinity College, Cambridge, di mana
ia belajar di bawah bimbingan filsuf terkenal ].M.E.
McTaggart. Selama di Cambridge, Igbal terpapar pada
pemikiran filosofis Barat, khususnya idealisme. Setelah
menyelesaikan studinya di Cambridge, ia melanjutkan studi
doktoralnya di University of Munich, Jerman, di mana ia
menulis disertasi doktoralnya berjudul “The Development of
Metaphysics in Persia,” yang membahas perkembangan
pemikiran metafisika di Persia, menunjukkan minatnya
yang mendalam dalam menggabungkan pemikiran Timur

dan Barat. Selain itu, Igbal juga menghabiskan waktu di

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 113



University of Heidelberg untuk memperdalam pemahaman-
nya tentang filsafat dan sastra Jerman (Green, 2011).
Pendidikan Igbal di Eropa mempertemukannya dengan
trentren filosofis Barat dan memperkuat keinginannya
untuk menerapkan metode kritis dan analitis dalam
memahami Islam. Pemikirannya dipengaruhi oleh filsafat
Nietzsche, Hegel, dan Bergson, serta puisi Goethe, yang
semuanya memberikan kontribusi penting terhadap peng-
embangan ide-idenya. Pengaruh pendidikan dan peng-
alaman intelektual Igbal membentuk pandangannya ten-
tang ego, waktu, dan gerakan, yang kemudian ia gunakan
untuk menginterpretasikan konsep-konsep Islam dengan
cara yang inovatif. Setelah kembali ke India pada tahun
1908, Igbal memulai karirnya sebagai advokat di Lahore
(Ahmadi, 2022), namun minat utamanya tetap pada filsafat
dan puisi. Selain itu, Igbal terlibat aktif dalam politik,
mendukung perjuangan kemerdekaan India dan kemudian
mengadvokasi pembentukan negara terpisah bagi umat

I[slam di India, yang kelak menjadi Pakistan.

Pendidikan dan pengalaman intelektual yang diperoleh
Igbal menjadikannya seorang pemikir yang mampu me-
nawarkan perspektif baru dan mendalam terhadap tan-
tangan yang dihadapi umat Islam di era modern. Karya-
karyanya, yang berhasil menjembatani kesenjangan antara

tradisi dan modernitas, tetap relevan dan terus dipelajari

114 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



hingga saat ini. Di penghujung hidupnya, Muhammad Igbal
sempat membacakan sajak terakhirnya, yang berbunyi:

“Melodi perpisahan, apakah engkau akan bergema
kembali? Angin Hijaz, apakah engkau akan berhembus
kembali? Saat-saat hidupku telah berakhir. Entah
pujangga lain akan datang atau tidak. Kukatakan
kepadamu ciri seorang mukmin: Bila maut datang,
senyum akan merekah di bibirnya.”

Sajak tersebut mencerminkan ketenangan dan kepas-
rahan Igbal dalam menyambut kematian. Pada saat-saat
terakhirnya, Igbal meletakkan tangannya di atas jantungnya
dan berkata, “Kini, sakit telah sampai di sini.” la merintih
sebentar, lalu tersenyum, sebelum akhirnya “terbang ber-
sama burung filsafat kemanusiaannya” menuju Sang Khalik.
Sir Muhammad Igbal meninggal dunia pada usia 60 tahun
menurut kalender Masehi, atau 63 tahun menurut kalender
Hijriah (M. Igbal, 2016).

B. Gagasan Pemikiran Igbal

Latar belakang intelektual dan filosofis Muhammad
Igbal diperkaya oleh interaksi antara tradisi filsafat Barat
dan Timur, yang membentuk karakter unik pemikirannya.
Pendidikan Igbal yang beragam, baik di India maupun
Eropa, memberinya wawasan filosofis luas yang ia integ-
rasikan dan tafsirkan dalam kerangka Islam. Igbal dipeng-
aruhi oleh filsafat idealisme Jerman, terutama Hegel, dari

mana ia mengadaptasi konsep dialektika sejarah namun

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 115



menolak absolutisme Hegel, dan menerapkan dialektika ini
dalam konteks spiritual Islam (Thahir, 2020). Filsafat Henri
Bergson, terutama pandangannya tentang waktu (durée)
dan intuisi, juga berpengaruh besar pada Igbal. Ia menarik
paralel antara konsep waktu Bergson dengan waktu dalam
Islam, menekankan pentingnya intuisi dan pengalaman
spiritual dalam memahami Tuhan. Pengaruh Nietzsche
terlihat dalam pemikirannya tentang individualisme dan
kekuatan kehendak, di mana Igbal mengadaptasi konsep
‘Ubermensch’ menjadi ‘Mard-e-Momin’ (Man of Faith) dalam
konteks Islam (Muslih, 2018). Selain itu, Igbal terinspirasi
oleh karya Goethe, khususnya “West-éstlicher Divan,” yang
memperkuat visinya tentang sintesis antara Timur dan
Barat dan menunjukkan bagaimana sastra dapat digunakan
untuk eksplorasi filosofis dan teologis.

Di Timur, Muhammad Igbal sangat dipengaruhi oleh
Sufisme, terutama karya-karya Rumi dan Attar, dari mana ia
mengambil gagasan tentang cinta, kebebasan, dan per-
jalanan spiritual. Gagasan Sufi tentang pencarian terus-
menerus untuk penyatuan dengan Tuhan sangat mem-
pengaruhi pandangan Igbal tentang spiritualitas dalam
Islam. Selain itu, Igbal juga terinspirasi oleh filsuf Islam
klasik seperti Al-Farabi, Ibn Sina (Avicenna), dan terutama
Ibn Arabi. Dari Ibn Arabi, Igbal mengadaptasi konsep

“wahdat al-wujud” (kesatuan eksistensi) dengan cara yang

116 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



memperkuat kesadaran ego dan identitas individu dalam
konteks agama (B. K. Igbal, 2022). Menurut (Restu Aulad Al-
Fattaah et al, 2023) Igbal berusaha menyatukan yang
terbaik dari Timur dan Barat. Dari Barat, ia mengadopsi
metode analitis dan kritis serta gagasan filosofis tentang
evolusi dan individualisme. Dari Timur, ia mengambil
kedalaman spiritual dan penghargaan terhadap intuisi dan
wahyu. Melalui sintesis ini, Igbal menciptakan visi Islam
yang dinamis, yang menghormati tradisi sambil tetap
terbuka terhadap perubahan dan adaptasi sesuai tuntutan

Zaman.

Pendekatan Igbal dalam mengintegrasikan filsafat
Timur dan Barat mencerminkan keinginannya untuk mem-
bentuk pemikiran Islam yang relevan di era modern, yang
mampu berdialog dengan perubahan dunia dan menjawab
tantangan kontemporer. Selain itu, konteks kolonialisme
memainkan peran penting dalam perkembangan pemikiran
Igbal. Penjajahan Inggris di India tidak hanya membawa
dampak ekonomi dan politik, tetapi juga mempengaruhi
identitas kultural dan religius di wilayah tersebut. Pengaruh
ini memberikan dorongan kuat bagi Igbal dalam mengem-
bangkan gagasannya tentang identitas Islam, modernitas,
dan tanggapan terhadap kekuatan Barat (R. B. Bistara,
2021). Kolonialisme memperkenalkan sistem pendidikan

Barat di India, yang kemudian dimanfaatkan oleh Igbal.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 117



Meskipun sistem ini memperkuat dominasi intelektual dan
kultural Barat, Igbal memanfaatkan pendidikan tersebut
untuk melawan pengaruh tersebut dari dalam. Pengalaman
pendidikannya di Barat membuka wawasan baru tentang
filsafat dan ilmu pengetahuan modern, yang kemudian dia
integrasikan dengan nilai-nilai dan pemikiran Islam
(Ahmad, 1967). Meskipun Igbal menghargai pencapaian
Barat dalam sains dan teknologi, ia juga mengkritik materi-
alisme Barat dan nilai-nilainya yang dianggapnya merusak
aspek spiritual. Kritik ini mencerminkan upayanya untuk
menciptakan sintesis antara pencapaian teknis Barat dan
kedalaman spiritual Islam, sebuah tema yang sering muncul

dalam puisi dan karya-karyanya.

C. Evaluasi Kritis Igbal terhadap Pemikiran Islam
Tradisional

Dalam Kkarya-karyanya, Muhammad Igbal secara
konsisten mengkritik pendekatan statis terhadap doktrin
dan praktik agama yang diadopsi oleh sebagian umat Islam,
yang menurutnya menyebabkan kemunduran intelektual
dan spiritual di zaman modern. Igbal mengusulkan pen-
dekatan yang lebih dinamis dan evolutif terhadap Islam
untuk membantu umat Islam menghadapi tantangan dunia
kontemporer. la sangat kritis terhadap penutupan ‘pintu
ijtihad,” yang dianggapnya menghambat kemajuan dan

adaptasi Islam terhadap realitas baru. Menurut Igbal,

118 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



ijtihad sebagai proses interpretasi independen terhadap
sumber-sumber Islam adalah alat vital yang harus terus
digunakan untuk menjaga relevansi dan responsivitas Islam

terhadap perubahan sosial, politik, dan ilmiah.

Igbal sangat mengkritik pandangan tradisional yang
melihat perubahan sebagai ancaman terhadap integritas
Islam, berpendapat bahwa perubahan adalah hukum ke-
hidupan yang harus diterima. la menekankan bahwa Islam,
sejak awal, adalah agama yang mendorong pengetahuan
dan pembelajaran, dan harus terus berkembang. Menurut
Igbal, pendekatan statis dalam pemikiran keagamaan
menghambat kemajuan ilmiah, sosial, dan moral, serta
menyimpang dari roh asli Islam yang menghargai pengeta-
huan dan pembelajaran (Syed, 2009).

Igbal mendesak umat Islam untuk menghidupkan
kembali prinsip ijtihad, meyakini bahwa melalui ijtihad
yang berkelanjutan, umat Islam dapat menemukan solusi
untuk isu-isu kontemporer tanpa meninggalkan prinsip-
prinsip dasar agama mereka. la memandang Islam bukan
sebagai kumpulan ajaran statis, tetapi sebagai proses
evolutif yang harus terus mengalami reinterpretasi dalam
konteks sosio-politik yang berubah. Pandangannya mencer-
minkan keyakinannya bahwa kehidupan adalah gerakan
dan perubahan, dan agama harus mencerminkan dinamika

ini. Igbal memberikan pendangannya terkait pentingnya

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 119



mengintegrasikan akal (rasio) dan wahyu (keyakinan
religius) dalam pemikiran Islam. Ia berpendapat bahwa
wahyu memberikan prinsip-prinsip dasar, sementara akal
memungkinkan pemahaman yang mendalam dan adaptasi
prinsip-prinsip tersebut dalam berbagai konteks (Nasr,
1997). Evaluasi dan saran Igbal terhadap pendekatan statis
dalam Islam memberikan kontribusi signifikan terhadap
pemikiran Islam kontemporer. la tidak hanya memperkaya
diskursus tentang modernitas dalam Islam, tetapi juga
menginspirasi banyak pemikir Muslim untuk mencari cara
inovatif dalam mempraktikkan agama mereka di dunia
modern. Pendekatannya menawarkan jalan tengah antara
menolak modernitas secara keseluruhan dan menerimanya
tanpa kritik, mengadvokasi sebuah bentuk Islam yang
berakar dalam tradisi namun terbuka untuk beradaptasi

dan berkembang sesuai dengan tuntutan zaman.

Muhammad Igbal adalah kritikus tajam terhadap taklid
(imitasi buta) dalam pemikiran dan praktik Islam, yang ia
anggap sebagai penghambat utama kemajuan intelektual
dan spiritual umat Islam. Igbal mengecam taklid karena
menghalangi kreativitas, pemikiran Kkritis, dan adaptasi
yang diperlukan untuk menghadapi tantangan kontem-
porer. Ia juga menekankan pentingnya menghidupkan kem-
bali ijtihad (penafsiran bebas) sebagai respons terhadap

penolakan tradisional terhadap ijtihad di kalangan ulama

120 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



konservatif. Pandangannya mengenai taklid dan ijtihad
merupakan inti dari upaya pembaruan yang lebih luas
dalam Islam. Menurut Igbal, taklid yang melibatkan
penerimaan buta terhadap interpretasi hukum dan doktrin
yang telah mapan menghalangi umat Islam dari interaksi
kritis dan kreatif dengan warisan mereka. la melihat taklid
sebagai penyebab kemunduran umat Islam dibandingkan
dengan masyarakat Barat yang lebih menerima perubahan
dan inovasi. Taklid memaksa umat Islam untuk tetap
berpegang pada solusi dan interpretasi yang mungkin
sudah tidak relevan dengan kondisi sosial, politik, dan
ekonomi yang berubah, sehingga hukum dan praktik Islam
tampak kaku dan tidak dapat beradaptasi dengan realitas
baru. Igbal menekankan bahwa Islam awal adalah agama
yang dinamis, dengan ijtihad sebagai alat untuk menafsir-
kan wahyu dalam konteks yang selalu berubah. Taklid,
menurut Igbal, menolak prinsip dasar ini dan membatasi
kapasitas Islam untuk berfungsi sebagai sumber moral dan
intelektual yang hidup dan adaptif (Asadu et al., 2021).

Igbal menyerukan pengembalian praktik ijtihad se-
bagai alat esensial untuk menjaga relevansi Islam di tengah
tantangan modern. Dengan menghidupkan kembali ijtihad,
ia berharap umat Islam dapat mengadaptasi fleksibel ter-
hadap situasi baru tanpa mengorbankan prinsip dasar

agama mereka. Igbal melihat ijtihad sebagai cara untuk

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 121



mengintegrasikan pemikiran ilmiah dan filosofis modern ke
dalam kerangka Islam. Dengan mengintegrasikan ijtihad,
pemahaman wahyu dapat diperdalam melalui perkem-
bangan ilmu pengetahuan dan humaniora, menjadikannya
lebih kaya dan aplikatif (Nawaz, 2023). Ijtihad, menurut (M.
Igbal, 2016), mendorong kebebasan intelektual dan meng-
urangi otoritarianisme dalam interpretasi agama. Hal ini
akan memfasilitasi diskusi dan perdebatan yang lebih sehat
dalam masyarakat Islam, meningkatkan kemampuan umat
[slam untuk menghadapi masalah internal dan eksternal
secara lebih efektif.

Kritik Igbal terhadap taklid dan dukungannya terhadap
ijtihad merupakan bagian dari visinya untuk mereformasi
pemikiran dan praktik Islam. Dengan mempromosikan
pendekatan yang lebih kritis, dinamis, dan fleksibel, Igbal
berupaya mempersiapkan umat Islam untuk berpartisipasi
aktif dalam urusan dunia dan mengembangkan masyarakat
yang lebih adil, berpengetahuan, dan berkembang. Ia me-
mandang ini sebagai langkah penting untuk memulihkan
vitalitas intelektual dan spiritual Islam yang telah merosot
akibat pengaruh taklid yang berkepanjangan.

D. Peran Ijtihad dalam Reformasi Pemikiran Igbal

ljtihad, yang berarti usaha atau upaya bebas dalam
Islam, adalah proses penafsiran mandiri terhadap sumber-

sumber agama untuk menangani isu-isu baru yang tidak

122 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



secara eksplisit diatur dalam kitab suci atau hadis (Al
Hasani & Masnawati, 2024). Muhammad Igbal menempat-
kan ijtihad sebagai pusat reformasi pemikirannya, meng-
anggapnya sebagai alat penting untuk membangkitkan dan
memodernisasi umat Islam di era modern. Bagi Igbal,
ijtihad bukan hanya metode, tetapi juga aspek ideologis
yang esensial dalam menyesuaikan ajaran Islam dengan
realitas dan tantangan zaman. la melihat ijtihad sebagai
cara untuk memastikan bahwa Islam tetap relevan dan
responsif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan,
sosial, dan politik (Inayati, 2021).

Igbal berpendapat bahwa tanpa ijtihad, umat Islam
berisiko terjebak dalam praktik yang ketinggalan zaman,
yang dapat menghambat kemajuan individu dan komunitas.
[a sangat kritis terhadap stagnasi intelektual yang di-
akibatkan penolakan ijtihad, yang menyebabkan penerima-
an taklid (imitasi buta) dan menghambat inovasi serta
kreativitas. Dengan mempromosikan ijtihad, Igbal berusaha
melawan dogmatisme dan mendukung keterbukaan ter-
hadap interpretasi dan pertanyaan baru, yang ia anggap
penting untuk kebangkitan intelektual Islam. Dalam pemiki-
ran Igbal, ijtihad berfungsi sebagai jembatan antara akal
(logika dan rasionalitas) dan wahyu (ajaran agama), yang
dianggap saling melengkapi daripada bertentangan. Dengan

ijtihad, ulama dan cendekiawan Muslim dapat menerapkan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 123



akal mereka untuk memahami dan menyesuaikan wahyu
dengan konteks sosial dan ilmiah kontemporer, sehingga
mengatasi jurang antara tradisi Islam dan modernitas Barat
yang sering dianggap tidak kompatibel (M. Igbal, 2019).
Igbal menjelaskan pentingnya pendidikan yang mendorong
pemikiran kritis dan independen. Ila mengusulkan reformasi
pendidikan Muslim untuk mengembangkan kecintaan pada
pengetahuan dan pemikiran mandiri, agar generasi muda
Muslim siap berpartisipasi dalam ijtihad dan memimpin
komunitas mereka menghadapi tantangan masa depan.

Igbal melihat ijtihad sebagai cara krusial bagi umat
[slam untuk memperbarui identitas mereka dalam dunia
global yang terus berubah. la berpendapat bahwa ijtihad
memungkinkan umat Islam untuk merebut kembali otoritas
interpretatif dari pengaruh luar dan menyesuaikan praktik
agama mereka dengan nilai-nilai serta kebutuhan kontem-
porer, alih-alih mengikuti standar yang ditetapkan oleh
kekuatan kolonial atau asing. Dalam pemikiran Igbal, ijtihad
bukan hanya metode teologis tetapi juga kebutuhan stra-
tegis dan ideologis untuk kebangkitan dan kemajuan umat
[slam. Hal ini mencerminkan komitmennya terhadap pemi-
kiran yang dinamis, adaptasi, dan kebebasan intelektual
semua elemen kunci dalam visinya untuk modernisasi Islam
(Segrest, 2022). Ijtihad tetap sangat relevan dalam konteks

modern karena memungkinkan ulama untuk menangani

124 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



isu-isu kontemporer yang tidak diatur oleh teks-teks klasik.
Dalam era globalisasi dan perubahan cepat dalam sosial,
politik, dan teknologi, ijtihad menyediakan alat penting
untuk memastikan bahwa Islam tetap responsif dan adaptif.
Misalnya, ijtihad memungkinkan pengembangan panduan
hukum Islam untuk isu-isu baru seperti kloning, kecerdasan
buatan, etika biomedis, dan lingkungan hidup dengan
mempertimbangkan prinsip-prinsip Islam serta konteks
ilmiah terkini (Muhammadun, 2019).

Selain itu, ijtihad membantu menyelaraskan ajaran
Islam dengan norma-norma global seperti hak asasi ma-
nusia, kesetaraan gender, dan Kkeadilan sosial, sambil
menjaga integritas teologis. Ini mendukung dialog dan kerja
sama antarbudaya yang lebih produktif. Ijtihad juga
memberikan fleksibilitas dalam menyesuaikan praktik
hukum Islam (syariah) dengan kondisi lokal yang berbeda,
memastikan penerapan syariah relevan dan sensitif
terhadap konteks sosial, ekonomi, dan politik setempat.
Dalam hal pendidikan dan penelitian Islam, ijtihad men-
dorong pendekatan kritis dan analitis terhadap teks-teks
klasik, yang memfasilitasi pendidikan dan penelitian yang
menanggapi isu-isu global dan lokal secara efektif serta
melahirkan generasi baru ulama yang siap menghadapi
tantangan kontemporer (Taufiq, 2022). Maka dari itu,

ijjtihad menawarkan alternatif terhadap interpretasi kaku

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 125



dan ekstremis, mempromosikan pemahaman Islam yang
lebih inklusif dan terbuka, dan membantu melawan narasi

sempit yang sering diadopsi oleh kelompok radikal.

Dalam konteks modern yang terus berubah, ijtihad
sangat penting untuk keberlangsungan dan vitalitas Islam.
[jtihad memungkinkan umat Islam untuk merespons tan-
tangan zaman dengan cara yang proaktif dan positif, sambil
tetap berpegang pada prinsip dan tradisi agama mereka.
Oleh karena itu, ijtihad tidak hanya berfungsi sebagai
praktik hukum, tetapi juga sebagai kebutuhan eksistensial
yang memastikan bahwa Islam terus berkembang dan
memberikan dampak positif pada kehidupan pengikutnya

di seluruh dunia.

E. Integrasi Akal dan Wahyu dalam Pemikiran Iqbal

Dalam pandangan Igbal, wahyu berfungsi sebagai
sumber utama pengetahuan mengenai dimensi metafisik
dan moralitas yang tidak sepenuhnya dapat dipahami atau
digantikan oleh rasio manusia semata. Wahyu menawarkan
panduan etis dan spiritual yang mengarahkan tujuan akhir
kehidupan dan alam semesta, serta membentuk nilai-nilai
yang mendasar bagi kehidupan sosial dan individu Muslim.
Menurut Igbal, akal tidak hanya digunakan untuk mema-
hami dunia materi tetapi juga untuk menafsirkan dan
menerapkan pesan wahyu dalam konteks dunia modern

yang terus berubah. Dengan demikian, akal dan wahyu

126 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



bukanlah entitas yang bertentangan, melainkan saling
melengkapi dalam pencarian kebenaran dan pemahaman.
Igbal mendukung penggunaan ijtihad sebagai proses penaf-
siran bebas terhadap sumber-sumber hukum Islam, yang
melibatkan akal secara aktif untuk menjembatani wahyu

dengan kebutuhan kontemporer (Hidayatulloh, 2024).

Proses ijtihad membuktikan bahwa akal berperan aktif
dalam memahami, menafsirkan, dan menerapkan wahyu,
menegaskan bahwa Islam adalah agama yang dinamis dan
mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Igbal meng-
kritik pemikiran Islam yang menekankan wahyu secara
eksklusif sambil mengabaikan peran akal, serta mengkritik
pemikiran Barat yang mengabaikan aspek spiritual dan
metafisik yang hanya dapat dipahami melalui wahyu. Dalam
pandangan Igbal, hubungan antara akal dan wahyu adalah
simbiosis krusial; keduanya harus berkolaborasi untuk
mencapai pemahaman Islam yang menyeluruh dan praktis.
Igbal menekankan bahwa sinergi ini merupakan kunci
untuk kebangkitan intelektual dan spiritual umat Islam. Ia
berargumen bahwa dengan mengintegrasikan akal dan
wahyu, Islam dapat mempertahankan relevansi dan vitali-
tasnya dalam menghadapi tantangan zaman modern
(Koshul, 2015). Bagi (M. Igbal, 2016) akal dan wahyu tidak
seharusnya dianggap sebagai entitas yang terpisah atau

saling bertentangan, melainkan sebagai kekuatan yang

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 127



saling melengkapi. Akal berfungsi untuk memahami dan
menerapkan wahyu dalam konteks yang berubah, sedang-
kan wahyu memberikan panduan moral dan metafisik yang
mendalam yang tidak dapat sepenuhnya dijelaskan oleh
rasio manusia. Kolaborasi ini memungkinkan umat Islam
untuk menyikapi perubahan zaman secara dinamis dan
adaptif, menghindari stagnasi pemikiran dan memastikan
bahwa ajaran Islam tetap relevan dan berfungsi secara
efektif dalam konteks sosial, politik, dan ilmiah yang terus

berkembang.

F. Khudi dan Realisasi Potensi Manusia

Khudi, dalam pemikiran Muhammad Igbal, adalah
konsep fundamental yang diterjemahkan sebagai “ego” atau
“diri sendiri”. Konsep ini melibatkan kesadaran diri, iden-
titas pribadi, serta potensi individu untuk meraih keung-
gulan baik secara spiritual maupun material (M. Igbal,
2016). Dalam filsafat Igbal, khudi mencerminkan proses
penemuan dan pengembangan kekuatan diri, yang meliputi
peningkatan kesadaran spiritual dan pengembangan karak-
ter. Igbal menekankan pentingnya individu untuk meng-
embangkan khudi mereka melalui usaha yang konsisten,
terinspirasi oleh ide-ide Sufi tentang perjalanan spiritual
dan realisasi diri. Dalam pandangan Igbal, khudi memiliki
beberapa aspek krusial: Pertama, khudi dianggap sebagai

kunci untuk memenuhi potensi manusia secara penuh, yang

128 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



melibatkan pengembangan kekuatan moral dan intelektual
untuk meraih kemerdekaan dari pengaruh eksternal yang
dapat menurunkan kemandirian pribadi. Kedua, khudi
berkaitan erat dengan kemandirian dan kebebasan. Igbal
berpendapat bahwa tanpa khudi yang kuat, individu tidak
hanya rentan terhadap penindasan fisik, tetapi juga ter-
hadap penindasan intelektual dan spiritual. Ketiga, dalam
menghadapi tantangan modernitas, khudi memungkinkan
individu untuk menegosiasikan identitas mereka di dunia
global yang terhubung, membantu mereka mempertahan-
kan identitas agama sambil berinteraksi dengan ide-ide dan
nilai-nilai global. Keempat, peningkatan khudi mendorong
individu untuk tidak hanya fokus pada pengembangan diri
tetapi juga pada tanggung jawab sosial, berkontribusi pada
kesejahteraan dan keadilan dalam masyarakat.

Dan Kelima, khudi juga merupakan alat untuk men-
capai kedekatan yang lebih besar dengan Allah. Dalam
konteks Sufisme, yang mempengaruhi pemikiran Igbal,
khudi berfungsi sebagai instrumen dalam perjalanan spiri-
tual untuk mengatasi ego rendah dan menyatu dengan rea-
litas yang lebih tinggi (B. K. Igbal, 2022). Menurut (Bausani,
1960) Konsep khudi merupakan elemen sentral dalam
pemikiran Igbal, menggabungkan dimensi personalitas,
spiritualitas, dan etika dalam satu kerangka yang mendu-

kung perbaikan diri dan masyarakat. Khudi mendorong

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 129



individu untuk terus berkembang, mengejar kebebasan, dan
memberikan kontribusi yang berarti dalam masyarakat,
sambil tetap berpegang pada nilai-nilai spiritual dan budaya
mereka. Ini berfungsi sebagai panduan bagi umat Islam
untuk menghadapi kompleksitas zaman modern dengan

cara yang memperkuat identitas dan keimanan mereka.

Pengembangan khudi, atau pencapaian kesadaran diri
yang tinggi dan realisasi potensi pribadi, adalah inti dari
filosofi Igbal. Menurutnya, proses ini adalah kunci untuk
mencapai kehidupan yang bermakna dan berdampak.
Dalam pemikirannya, Igbal mengusulkan beberapa cara
untuk mengembangkan khudi: Pertama, Igbal menekankan
pentingnya pendidikan yang menyeluruh, tidak hanya men-
cakup aspek akademis tetapi juga pelatihan dalam berpikir
kritis dan reflektif (Koshul, 2015). Ia percaya bahwa mem-
perluas pengetahuan di berbagai bidang seperti ilmu peng-
etahuan, filsafat, dan agama dapat memperluas cakrawala
mental dan memperkuat kesadaran diri. Kedua, refleksi diri
dianggap penting dalam memahami “aku” seseorang, yang
merupakan komponen kunci dalam pengembangan khudi.
Meditasi dan kontemplasi mendalam tentang tujuan hidup
dan peran individu di dunia dapat membantu memperjelas
visi dan memperkuat kemauan internal, sehingga memu-
dahkan individu mengatasi hambatan dan mengarahkan

energi mereka ke arah yang produktif dan bermanfaat.

130 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Mengembangkan khudi memerlukan keberanian untuk
menghadapi rintangan dan keteguhan di tengah kesulitan.
Igbal menekankan bahwa menghadapi tantangan dengan
keberanian dan risiko yang diperhitungkan bukan hanya
membentuk karakter, tetapi juga memperkuat khudi,
meningkatkan kepercayaan diri, dan kemandirian. Selain
itu, khudi tidak hanya berkisar pada pencapaian pribadi,
tetapi juga melibatkan tanggung jawab sosial. Igbal meng-
anjurkan agar individu mengembangkan rasa tanggung
jawab terhadap masyarakat dan berkontribusi secara
positif, yang tidak hanya mengatasi egoisme tetapi juga
meningkatkan kesadaran sosial dan empati (Ramin, 2023).

Dalam konteks pemikiran Igbal yang dipengaruhi oleh
Sufisme, pengembangan spiritual adalah komponen penting
dari khudi. Mengenali dan menyatu dengan kehendak ilahi
melalui ibadah, doa, dan meditasi membantu memperdalam
pemahaman individu tentang diri dan tujuan hidup mereka,
memberi kekuatan dan arah yang penting untuk realisasi
khudi yang sejati. Igbal menganggap kreativitas sebagai alat
penting dalam pengembangan khudi. Ekspresi diri melalui
seni, sastra, atau aktivitas kreatif lainnya memungkinkan
individu mengeksplorasi dan menyatakan identitas pribadi
mereka, serta mengatasi konflik internal dan mengembang-
kan pandangan hidup yang harmonis (Ja'far, 2015). Maka

secara universal, pengembangan khudi adalah proses ber-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 131



kelanjutan yang mencakup pertumbuhan intelektual, moral,
sosial, dan spiritual. Dengan mengikuti prinsip-prinsip
Igbal, individu dapat berusaha mencapai potensi mereka
sepenuhnya dan memberikan dampak positif pada mas-

yarakat dan dunia di sekitar mereka.

Kesimpulan

Muhammad Igbal, sebagai filsuf dan pemikir, telah
mengembangkan konsep dan ide yang menantang serta
menginspirasi pembaruan dalam pemikiran Islam dan
praktik keagamaan. Pemikirannya, yang mengintegrasikan
tradisi Islam dengan filosofi Barat dan menolak materialis-
me, tetap relevan untuk konteks kontemporer. Igbal me-
nawarkan wawasan yang penting dalam menghadapi
tantangan modern, dengan mengajukan sintesis antara
spiritualitas dan perkembangan intelektual. Gagasannya
mengenai rekonstruksi pemikiran Islam menyoroti per-
lunya revitalisasi ijtihad, penggabungan akal dan wahyu,
serta pemahaman mendalam tentang ‘khudi’ atau ego diri.
Igbal mendorong umat Islam untuk merefleksikan kembali
praktek keagamaan mereka dan mengadopsi pendekatan
yang dinamis dan adaptif. Pemikirannya berfungsi sebagai
dasar filosofis untuk dialog antaragama, reformasi pendidi-
kan Islam, dan integrasi nilai-nilai Islam dengan demokrasi
dan modernitas. Dengan menantang stagnasi intelektual

dan mendorong pluralisme serta kemajuan ilmiah, Igbal

132 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



memberikan panduan bagi umat Islam untuk merangkul
perubahan dan mencapai keunggulan dalam era global.
Rekonstruksi pemikiran Islam menurut Igbal merupakan
seruan intelektual dan spiritual untuk mengevaluasi
kembali cara umat Islam memahami dan mengamalkan

agama mereka di tengah perubahan dunia.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 133



134 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



BAB VI

PEMIKIRAN ALI ‘ABD AL-RAZIQ

Pendahuluan

Ali ‘Abd Al-Raziq adalah salah satu intelektual Muslim
terkemuka pada awal abad ke-20 yang pemikirannya
menimbulkan kontroversi besar di dunia Islam. Ia dikenal
terutama melalui karyanya yang berjudul Al-Islam wa Usul
al-Hukm (Islam dan Prinsip-Prinsip Pemerintahan), yang
diterbitkan pada tahun 1925. Dalam buku ini, Al-Raziq
mengejutkan banyak kalangan dengan pandangannya yang
revolusioner bahwa Islam tidak mewajibkan pendirian
kekhilafahan sebagai suatu institusi politik. Pendapat ini
bertolak belakang dengan pandangan umum pada masa itu
yang menganggap bahwa kekhilafahan adalah bagian
integral dari ajaran Islam. Perdebatan tentang hubungan
agama dan negara masih menjadi topik hangat di kalangan
pemikir politik Islam, yang terus mencari konsep ideal
tentang negara bagi umat Islam. Tiga tipologi utama yang

muncul dalam diskusi ini adalah paradigma integralistik

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 135



(agama dan negara tidak terpisahkan), simbiotik (agama
dan negara saling mendukung), dan sekularistik (agama
dan negara terpisah) (Saumantri, 2022c). Putra, dalam
penelitiannya Filsafat Politik Ali Abdul Raziq, menggunakan
istilah “paradigma” untuk menggambarkan pembagian ini
(Putra, 2020).

Dalam paradigma Integralistik, agama dan negara
menyatu, dengan negara dianggap sebagai bagian dari
agama. Kepala negara dalam sistem ini memegang kekua-
saan agama dan politik, karena kedaulatan dianggap berasal
dari Tuhan (divine sovereignty), seperti yang diuraikan oleh
Hans Kung menjelaskan bahwa Paradigma Simbiotik me-
lihat hubungan antara agama dan negara sebagai timbal
balik, di mana agama membutuhkan negara untuk berkem-
bang, sementara negara memerlukan agama untuk men-
dapatkan bimbingan moral dan spiritual (Harjuna, 2019).
Pemikir seperti Ibnu Taimiyah mendukung pandangan ini,
dengan menyatakan dalam karyanya as-Siyasah as-Syar’iyah
bahwa kekuasaan negara diperlukan agar agama dapat
tegak. Sebaliknya, paradigma Sekularistik secara tegas
memisahkan agama dari negara, menolak kedua paradigma
sebelumnya, dan menekankan pemisahan yang jelas antara
keduanya (Musaddad et al., 2022). Tiga paradigma utama
Integralistik, Simbiotik, dan Sekularistikmuncul dari pen-

dekatan dan pemahaman berbeda, yang mencerminkan

136 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



pola pemikiran yang bervariasi di kalangan pemikir politik
Islam. Meskipun demikian, ketiganya memiliki tujuan yang
sama: mencari rekonsiliasi antara idealitas agama dan
realitas politik, yang merupakan tantangan utama dalam
diskursus politik Islam. Pentingnya topik ini muncul karena
hubungan antara negara dan agama sering menimbulkan
masalah, termasuk kesenjangan, konflik, dan pertentangan.
Di antara pemikir yang menempati salah satu dari ketiga
paradigma ini adalah Ali Abdul Raziq, yang dikenal sebagai
perwakilan dari arus pemikiran sekularistik. Pandangan
politiknya yang sekularistik dituangkan dalam karyanya al-
Islam wa Ushil al-Hukm: Bahs fT al-Khildfah wa al-Hukiimah
fT al-Islam, atau yang lebih dikenal dengan al-Isldm wa Ushiil
al-Hukm.

Kemudian dalam konteks relasi Islam dengan negara,
(Hidayatulloh & Saumantri, 2023) mengidentifikasi tiga
aliran utama. Pertama, aliran yang berpendapat bahwa
Islam adalah agama yang sempurna dan mencakup semua
aspek kehidupan, termasuk sistem politik. Tokoh-tokoh
utama dari aliran ini antara lain Hasan al-Banna, Sayyid
Quthb, dan Rasyid Ridha, dengan Abu al-A’la al-Maududi
sebagai salah satu yang paling vokal. Kedua, aliran yang
berpendapat bahwa Islam tidak memiliki hubungan dengan
negara karena Islam tidak mengatur urusan pemerintahan.

Aliran ini menekankan kepemimpinan Nabi Muhammad

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 137



lebih bersifat risalah dan tidak berhubungan dengan kekua-
saan politik. Ali Abdul Raziq dan Thaha Husein adalah
pemikir utama dalam aliran ini. Ketiga, aliran yang menolak
pandangan bahwa Islam mencakup segala aspek kehidupan
maupun bahwa Islam hanya mengatur hubungan antara
manusia dan Tuhan. Aliran ini berpendapat bahwa Islam
menyediakan seperangkat prinsip dan nilai etika untuk
kehidupan bermasyarakat, termasuk bernegara, yang harus
dikembangkan oleh umat Islam. Muhammad Husein Haikal
adalah salah satu tokoh terkenal dari aliran ini. Dalam
kajian politik Islam, khilafah menjadi topik yang hangat
diperdebatkan oleh ketiga aliran tersebut, dan Ali Abdul
Raziq menjadi salah satu tokoh yang terlibat aktif dalam

diskusi mengenai konsep khilafah dalam Islam.

A. Biografi Ali ‘Abd Al-Raziq

Ali Abd al-Raziq, lahir pada tahun 1888 di Minia, Mesir,
dan wafat pada tahun 1966. la berasal dari keluarga
terhormat, putra dari Hasan Abdul Raziq Pasya, seorang
tuan tanah dan tokoh politik yang pernah menjadi anggota
parlemen dari Partai Rakyat (Hizb al-Ummah). Pendidikan
awal Raziq dimulai di Kuttab desa, di mana ia belajar mem-
baca, menulis, berhitung, dan menghafal Al-Qur’an. Setelah
itu, ia melanjutkan pendidikan di Universitas al-Azhar,
sesuai dengan keinginan ayahnya. Di Al-Azhar, Raziq belajar

di bawah bimbingan Syekh Muhammad Abduh, seorang

138 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



ulama terkenal yang mempromosikan teologi rasional dan
reformasi Islam. Selain belajar di Al-Azhar, Raziq juga
menghadiri kuliah di Universitas Mesir, belajar dengan para
orientalis seperti Mallino dan Prof. Sentillana. Pada tahun
1911, ia memperoleh gelar al-’Alimiah dari Al-Azhar, dan
setahun kemudian melanjutkan studi di Universitas Oxford
dalam bidang politik dan ekonomi. Namun, pada tahun
1914, ia harus kembali ke Mesir karena pecahnya Perang
Dunia I (Sajadi, 2022).

Setahun setelah kembali dari Inggris, pada tahun 1915
M (1333 H), Raziq diangkat sebagai hakim agama di Mesir.
Jabatan ini mendorongnya untuk meneliti lebih dalam
tentang peradilan syar’i, yang ia pandang sebagai salah satu
pilar utama pemerintahan Islam. Menurutnya, peradilan
adalah bagian integral dari pemerintahan, dan peradilan
syar’i merupakan cabang penting dalam sistem pemerinta-
han Islam, yaitu khilafah. Pandangan ini membuat Raziq
memusatkan kajiannya pada “pemerintahan dalam Islam
atau khilafah,” yang akhirnya diselesaikannya pada tahun
1925. Raziq memulai pendidikannya dengan mempelajari
Al-Qur'an di sekolah desa dan melanjutkan pendidikan
agama tradisional di Madrasah al-Qadi di Minya. Pada usia
remaja, ia dikirim ke Kairo untuk belajar di Universitas Al-
Azhar, pusat pembelajaran Islam tertua dan paling ber-

pengaruh di dunia. Di Al-Azhar, Ali mempelajari berbagai

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 139



disiplin ilmu agama, termasuk tafsir Al-Qur’an, hadis, fikih
(yurisprudensi Islam), dan teologi. Namun, Ali merasa tidak
puas dengan pendekatan tradisional yang diajarkan di Al-
Azhar, dan ia mulai tertarik pada pemikiran modern dan

reformis yang sedang berkembang di Mesir pada masa itu.

Sepulang dari Inggris, Ali ‘Abd Al-Raziq kembali ke
Mesir dan menjabat sebagai qadi (hakim) di Mahkamah
Syariah. Namun, karier hukumnya tidak berlangsung lama
karena pandangan-pandangan kontroversial yang mulai ia
sampaikan melalui tulisan-tulisannya. Pada tahun 1925, ia
menerbitkan karyanya yang paling terkenal, Al-Islam wa
Usul al-Hukm (Islam dan Prinsip-Prinsip Pemerintahan),
yang segera menimbulkan kontroversi besar di kalangan

ulama dan cendekiawan Muslim.

Dalam bukunya ini, al-Raziq mengajukan argumen
bahwa Islam tidak menetapkan bentuk tertentu dari sistem
pemerintahan, termasuk khilafah, sebagai kewajiban reli-
gius. Ia berpendapat bahwa Nabi Muhammad tidak men-
dirikan negara atau sistem politik, melainkan hanya men-
jalankan misi spiritual dan moral. Menurut Ali, khilafah
yang muncul setelah wafatnya Nabi adalah hasil dari per-
kembangan sejarah dan bukan ajaran langsung dari Islam.
Oleh karena itu, menurutnya, umat Islam bebas untuk
memilih sistem pemerintahan yang paling sesuai dengan

kondisi dan kebutuhan mereka tanpa merasa terikat pada

140 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



model khilafah tradisional (Al-Raziq, 1995). Pendapat al-
Raziq ini bertentangan dengan pandangan dominan pada
masa itu, yang menganggap bahwa khilafah adalah institusi
yang esensial bagi Islam. Karya ini dianggap oleh banyak
ulama sebagai serangan terhadap dasar-dasar agama Islam
dan menyebabkan Ali dikecam secara luas. la dihadapkan
pada pengadilan disipliner oleh Al-Azhar, yang akhirnya
mencabut gelar alim (ulama) yang pernah diberikan
kepadanya. Selain itu, ia juga kehilangan jabatannya sebagai

gadi dan mengalami pengucilan sosial dan intelektual.

B. Gagasan Pemikiran Ali ‘Abd Al-Raziq

Pemikiran Raziq secara geneologis dipengaruhi oleh
faktor sosial, termasuk lingkungan dan pendidikannya, yang
sangat berperan dalam membentuk sikap, mental, dan
pemikirannya. Raziq dibesarkan di tengah keluarga yang
berpendidikan dan aktif dalam politik. Menurut Agung
Prawoto, mengutip Kamil Saf'an dalam Ali Abdul Raziq al-
Islam wa Usul al-Hukm, ayahnya, Hasan Abdurraziq, ber-
peran penting dalam gerakan reformasi agama di Mesir
pada akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20. Pada tahun
1907, ayahnya menjadi anggota parlemen dari Hizb al-
Ummah (Partai Rakyat), sebuah partai yang memiliki hu-
bungan dekat dengan Inggris dan dibentuk untuk melawan
Hizb al-Wathani (Partai Nasional). Sebagai wakil rakyat, ia

duduk di Majlis al-Nuwab pada masa pemerintahan al-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 141



Khadyuwi Isma’il dan kemudian di Majlis Syura, yang
bertugas menyusun undang-undang negara selama 18
tahun. Keluarga Raziq juga dikenal sebagai keluarga feodal
dengan lahan pertanian yang luas dan pengaruh besar di
Provinsi Minya, daerah Sha’id. Oleh karena itu, Ali Abdul
Raziq berasal dari keluarga berpengaruh di Mesir, terutama
dalam bidang politik, yang memiliki hubungan erat dengan
kolonial Inggris (Pirmoradian & Abdipour, 2015).

Menurut (Donohue, 2008) Pemikiran Ali ‘Abd Al-Raziq
dipengaruhi oleh hubungan keluarganya dengan penjajah
Inggris, mengingat relasi erat yang mereka miliki. Selain itu,
latar belakang akademik Raziq, termasuk interaksinya
dengan para orientalis selama studinya di Al-Azhar dan
Universitas Oxford di Inggris, juga berperan signifikan
dalam membentuk pandangannya. Pengaruh ini semakin
diperkuat oleh pengakuannya dalam pendahuluan buku
yang menjadi fokus kajiannya, di mana ia menyatakan
bahwa rencana untuk mendalami topik ini sudah ada sejak
pertama kali ia diangkat sebagai hakim agama pada tahun
1915, sepulangnya dari Inggris. Pemikiran Raziq memiliki
pengaruh yang signifikan dalam diskusi tentang hubungan
antara Islam dan negara. Ia menjadi salah satu tokoh utama
dalam arus pemikiran sekularistik dalam Islam, yang ber-
pendapat bahwa agama dan politik harus dipisahkan.

Pemikirannya juga membuka jalan bagi perdebatan yang

142 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



lebih luas mengenai modernitas, reformasi agama, dan
peran negara dalam Islam. Raziq berargumen bahwa kon-
sep khilafah tidak memiliki dasar teologis yang kuat dan
lebih merupakan konstruksi historis daripada doktrin ke-
agamaan. la menegaskan bahwa Islam adalah agama yang
mengatur hubungan spiritual antara manusia dan Tuhan,
dan oleh karena itu, urusan politik dan pemerintahan harus
diserahkan kepada kebijaksanaan manusia. Pandangan ini
sangat dipengaruhi oleh pemikirannya tentang modernitas
dan gagasan bahwa umat Islam harus mampu menyesuai-
kan diri dengan perubahan zaman tanpa merasa terikat
pada tradisi yang kaku. Bagi (Al-Raziq, 1995) kebebasan
beragama dan berpendapat bahwa negara harus menjamin
kebebasan ini tanpa campur tangan dalam urusan agama. la
percaya bahwa negara yang modern dan maju harus di-
bangun atas dasar nilai-nilai keadilan, kesetaraan, dan
kebebasan, yang semuanya dapat ditemukan dalam ajaran
Islam jika dipahami dengan benar.

Reaksi terhadap pemikiran Ali ‘Abd Al-Raziq sangat
beragam. Di satu sisi, ia mendapatkan dukungan dari kala-
ngan intelektual dan reformis yang menginginkan peruba-
han dalam struktur sosial dan politik di dunia Islam. Mereka
melihat pandangan Ali sebagai langkah maju menuju pem-
baruan Islam yang lebih sesuai dengan tuntutan zaman

modern. Di sisi lain, Ali menghadapi kritik keras dari ulama

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 143



tradisional dan konservatif yang melihat pandangannya
sebagai ancaman terhadap tatanan keagamaan yang telah
mapan (Mohamad Latief et al., 2022).

Salah satu kritik utama terhadap Raziq adalah bahwa ia
dianggap mengabaikan aspek sejarah dan politik dari ajaran
[slam. Banyak ulama berpendapat bahwa Islam tidak hanya
mengatur hubungan spiritual, tetapi juga memiliki dimensi
sosial dan politik yang penting, termasuk konsep khilafah.
Mereka menuduh Raziq sebagai seorang yang terpengaruh
oleh pemikiran Barat dan sekularisme, serta berusaha
melemahkan fondasi Islam. Namun, meskipun menghadapi
tekanan besar, Ali ‘Abd Al-Raziq tetap teguh pada pen-
diriannya. la terus menulis dan berbicara tentang penting-
nya reformasi dalam Islam dan perlunya memisahkan
agama dari urusan politik. Pandangannya tetap kontro-
versial hingga saat ini, tetapi ia diakui sebagai salah satu
pemikir berpengaruh dalam sejarah pemikiran politik Islam
(Sajadi, 2022).

C. Pandangan Ali Abdul Raziq tentang Khilafah

Sebelum mengkaji lebih dalam pemikiran Raziq,
penting untuk menjelaskan peta pemikiran politik Islam
untuk menentukan posisinya. Raziq diidentifikasi sebagai
penganut paradigma sekularistik dalam hubungan Islam
dengan politik. Oleh karena itu, perlu dipahami posisi Raziq

dalam konteks peta pemikiran politik Islam. Universalitas

144 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Islam melahirkan pemikir di berbagai disiplin ilmu dan
menghasilkan berbagai pola pemikiran, dari liberal hingga
fundamental. Keberagaman ini dipengaruhi oleh upaya
untuk memahami dan menerapkan hukum agama dalam
hubungan manusia dengan Tuhan serta dalam aspek sosial,

politik, dan ekonomi.

Kedua, upaya ini juga bertujuan mencari solusi untuk
persoalan kemasyarakatan yang tidak ada pada masa
Rasulullah Saw. dan para sahabat, serta memperbaiki
perilaku tertentu sesuai ajaran Islam. Ketiga, upaya ini
menyelaraskan prinsip-prinsip Islam dengan pemikiran
asing yang mempengaruhi umat. Keempat, ia bertujuan
untuk mempertahankan akidah Islam dari kepercayaan lain
dan menjelaskan akidah Islam yang sebenarnya. Kelima,
tujuan ini adalah menjaga prinsip-prinsip Islam agar tetap
utuh sebagaimana ajaran Rasulullah Saw. dan diterapkan
oleh umat Islam hingga akhir zaman.

Kalangan liberal cenderung menginginkan interpretasi
teks agama yang luas tanpa batasan, dengan keyakinan
bahwa pembatasan pemahaman akan membuat umat Islam
tertinggal. Mereka sering terpengaruh oleh kebaratan dan
menghindari tradisi ketimuran yang dianggap tradisional
(Azyumadi Azra, 1996). Dalam politik, mereka cenderung
sekuler, memisahkan agama dari politik. Sebaliknya, pemi-

kiran Islam fundamental menekankan pemahaman tekstual

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 145



terhadap doktrin agama. Mereka berpendapat bahwa
pemahaman bebas tanpa batasan dapat mengakibatkan
penyimpangan dalam doktrin normatif. Pemikir funda-
mental lebih menghargai keilmuan klasik dari dunia Arab
dan sering menolak pengetahuan Barat tanpa penelitian
mendalam. Dalam politik, mereka mengintegrasikan agama

dan negara (din wa dawlah).

Kedua aliran pemikiran Islam, liberal dan fundamental,
tampaknya saling bertentangan dan sulit menemukan titik
temu, meskipun keduanya berasal dari sumber yang sama,
yaitu Islam. Sebagai upaya penyeimbang, muncul model
pemikiran Islam moderat, yang disebut oleh (Shihab, 2020)
sebagai “Islam jalan tengah.” Kelompok pemikir moderat ini
dianggap sebagai respons logis terhadap dinamika politik
pemikiran yang ada, dan menawarkan perspektif yang
berbeda. Pemikiran Islam moderat berusaha menengahi
kebebasan berpikir ala liberal dan romantisme pemahaman
klasik ala fundamental, dengan mengadopsi nilai-nilai dari
kedua aliran tersebut untuk menghasilkan sudut pandang

baru dalam memahami Islam.

Berdasarkan tiga model pemikiran Islam, Raziq dikenal
dengan pemikiran Islam Liberal. Argumentasi pemikiran-
nya, terutama terkait hubungan antara agama dan negara,
serta Khilafah, mendukung identifikasi ini. Raziq mengaju-

kan pertanyaan penting dalam kritiknya terhadap khilafah:

146 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



(1) Apakah khilafah diperlukan? (2) Adakah sistem peme-
rintahan Islami? (3) Dari mana sumber legitimasi kekuasa-
an, dari Tuhan atau rakyat? Pertanyaan-pertanyaan ini
muncul dalam konteks sosial dan politik saat itu, di mana
kekhalifahan Islam, terutama di Eropa Timur, mengalami
kemunduran, menyebabkan ketegangan di kalangan aktivis
politik Islam. Di Turki, ketegangan ini berujung pada pem-
bubaran kekhalifahan Ottoman pada tahun 1923/1924 oleh
pemerintah Turki di bawah Kemal Ataturk. Abdel Wahab el-
Affendi menyatakan bahwa pembubaran khilafah disebab-
kan oleh pandangan bahwa lembaga keulamaan pada masa
itu hanya melayani kepentingan sultan/khalifah, berfungsi
sebagai justifikasi penguasa tanpa memperhatikan kelema-
han yang ada (M. Mulia, 2011).

Seiring dengan melemahnya sistem Kkhilafah, yang
sebagian disebabkan oleh kepentingan pribadi penguasa,
Raziq mengembangkan argumennya mengenai kekuasaan.
[a berpendapat bahwa meskipun masyarakat memerlukan
kekuasaan politik, bentuk kekuasaan tersebut tidak harus
mengikuti format tertentu. Tesis Raziq adalah sebagai
berikut: (1) Nabi Muhammad tidak mendirikan negara, dan
otoritasnya murni bersifat spiritual; (2) Islam tidak mene-
tapkan sistem pemerintahan yang definitif, sehingga umat
Islam bebas memilih bentuk pemerintahan yang dianggap

sesuai; (3) Tipe pemerintahan yang muncul setelah

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 147



wafatnya Nabi tidak memiliki dasar dalam doktrin Islam;
istilah khilafah digunakan untuk memberi legitimasi
religius pada sistem yang diadopsi; (4) Sistem ini sering kali
menjadi sumber masalah dalam dunia Islam karena diguna-
kan untuk melegitimasi tirani dan menyebabkan dekadensi
umat Islam (Raziq, 1991).

Pertanyaan-pertanyaan Raziq mengarah pada justifi-
kasi bahwa khilafah tidak memiliki dasar yang kuat dalam
Al-Qur’an, hadits, dan ijma. Ia menolak penegakan khilafah,
berpendapat bahwa masalah kenegaraan seharusnya di-
serahkan kepada akal dan pengalaman manusia. Ini ber-
beda dengan pandangan ulama yang menganggap bahwa
kedudukan dan otoritas Kkhalifah setara dengan Nabi
Muhammad SAW dan menilai pendirian khilafah sebagai
kewajiban berdasarkan ijma. Raziq menggugat klaim-klaim
tersebut dalam bukunya dengan mendefinisikan khilafah
secara bahasa dan istilah, serta mengulas pendapat ulama
tentang khilafah dan kedudukan khalifah (Yusuf, 2017).

Menurut Raziq, secara etimologis, khilafah berasal dari
kata takhallafa, yang berarti menggantikan atau mengikuti
di belakang orang lain. Khalifah adalah pengganti seseorang
yang telah meninggal atau tidak dapat menjalankan tugas.
Istilah khalifah dalam bentuk jamak adalah khulafa, dan
merujuk pada kekuasaan tertinggi atau terbesar. Menurut

istilah, kata “khilafah” dalam pandangan Raziq memiliki

148 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



padanan dengan imamah, yaitu kepemimpinan menyeluruh
dalam wurusan agama dan dunia sebagai pengganti
Rasulullah SAW. Para ulama umumnya melihat khalifah
sebagai pengganti Rasulullah SAW yang bertugas mengelola
masalah keagamaan dan menyampaikan ajaran Allah SWT
kepada umat. Khalifah dipilih untuk memelihara pelaksana-
an ajaran agama dan urusan politik duniawi. Sebutan imam
mencerminkan posisi yang harus diikuti, mirip dengan
imam shalat, sementara khalifah menunjukkan posisi se-
bagai pengganti Rasulullah SAW (Khalif al-Rasulullah) dan
kemudian berkembang menjadi Khalifatullah. Terhadap
istilah Khalifatullah, terdapat perbedaan pendapat di
kalangan ulama; sebagian menerima, sementara yang lain
menolaknya, seperti Abu Bakar yang mengatakan: “Saya
bukan Khalifatullah, tetapi Khalifah al-Rasulullah SAW”
(Baraetal,, 2022).

Menurut (Siregar, 2018), Raziq tidak banyak menyum-
bang pemikiran konkrit tentang khilafah, melainkan lebih
banyak mengutip pendapat ulama sebelumnya dan mendes-
kripsikan khilafah dalam konteks wacana pemikiran politik
Islam. Raziq kemudian menyimpulkan dan menjustifikasi
pendapat-pendapat tersebut. Penulis berpendapat bahwa
pandangan Harir Muzakki tepat. Dalam al-Isldm wa Ushiil
al-Hukm, Raziq sering merujuk pada ulama seperti al-
Baidawi dan Ibnu Khaldun. Al-Baidawi (w. 791 H)

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 149



menyatakan bahwa kata khilafah adalah sinonim dari
imamah, yang berarti penggantian fungsi Rasulullah SAW
untuk menjalankan undang-undang syariat dan melestari-
kan ajaran agama. Sementara itu, Ibnu Khaldun (1332-
1406) mendefinisikan khilafah sebagai tanggung jawab
umum sejalan dengan tujuan syariat, yaitu menciptakan
kemaslahatan ukhrawi dan memastikan bahwa persoalan
dunia harus mengikuti prinsip akhirat sesuai syariat (Al-
Raziq, 1995).

Meskipun mengutip pendapat al-Baidawi dan Ibnu
Khaldun, (Al-Raziq, 1995) berpendapat bahwa Kkhilafah
bukanlah institusi yang berasal dari Islam dan menolak
bahwa mendirikan khilafah merupakan kewajiban agama.
la berargumen bahwa tidak ada dasar kuat untuk men-
dukung kewajiban mendirikan khilafah. Raziq menilai
bahwa argumen yang menyatakan khilafah sebagai ke-
wajiban agama berdasar pada dua poin: pertama, ijma’
sahabat dan tabi’in yang menyetujui pengangkatan Abu
Bakar as-Shiddiq setelah wafatnya Rasulullah SAW, dan
kedua, pengangkatan khalifah dianggap perlu untuk
menegakkan syi'ar agama dan kemaslahatan rakyat,
termasuk amar ma’ruf nahi munkar. Raziq mengkritik
alasan-alasan kewajiban khilafah beberapa argumen utama.
[a berpendapat bahwa tidak ada dasar kuat dalam Al-

Qur’an atau hadits yang mewajibkan pembentukan khilafah.

150 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Menurutnya, ayat-ayat seperti Q.S. an-Nisa: 59 tidak mem-
buktikan kewajiban khilafah, karena “Ulil Amri” merujuk
pada berbagai pemimpin dalam masyarakat, bukan khilafah
sebagai sistem pemerintahan. Raziq juga mengutip
Zamakhsyari yang menyatakan bahwa ayat tersebut hanya
mengharuskan adanya pemimpin sebagai rujukan, bukan
khilafah.

Raziq menerima ijma’ sebagai dalil syar’i, namun
menolak klaim bahwa ijma’ mengharuskan khilafah. Ia
berpendapat bahwa tindakan para khalifah lebih bersifat
politik ketimbang kepentingan agama dan mengkritik klaim
ijma’ dengan menunjukkan adanya perbedaan pendapat di
kalangan umat Islam, seperti kaum Khawarij dan
Mu’tazilah. Selain itu, Raziq menolak argumen logika yang
menyatakan bahwa khilafah diperlukan untuk kemaslaha-
tan umat. [a berpendapat bahwa sistem pemerintahan,
termasuk khilafah, tidak diwajibkan oleh agama dan se-
harusnya ditentukan berdasarkan akal dan pengalaman,
bukan klaim agama (Khatab, 2002).

Sejumlah pemikir dan sarjana, baik dari kalangan Islam
maupun Barat, telah menulis tentang pemikiran Raziq
dengan berbagai sikap. Beberapa menolak Kkeras tesis-
tesisnya, beberapa mendukung, sementara yang lain hanya
mendeskripsikan tanpa mengambil posisi jelas. Dhiya’ al-

Din al-Rais, dalam bukunya al-Islam wa al-Khilafah fi al-Asr

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 151



al-Hadith: Naqd Kitab Islam wa Usul al-Hukm, secara tegas
menolak pandangan sekuler Raziq, mengkritik penggunaan
istilah khilafah oleh Raziq yang dianggap tidak sesuai
dengan akar kata yang benar, dan membantah beberapa
referensi yang dikutip Raziq, seperti Thomas Hobbes dan
Locke.

Sebaliknya, (Jebari, 2018) dalam Arabic thought beyond
the liberal age mengklasifikasikan Raziq sebagai pemikir
Arab liberal yang berusaha mencari format baru dalam
ajaran dan praktik Islam melalui telaah kritis. Hourani men-
deskripsikan ide-ide Raziq secara historis untuk memahami
maksud sebenarnya dan memilih untuk tetap netral dalam

mendukung atau menolak tesis-tesis tersebut.

Muhammad Imarah, seorang murid Raziq, mendekati
pemikiran gurunya dengan pendekatan historis dalam [-
Islam wa Sulthan al-Diniyah. Meskipun kritis terhadap
Raziq, Imarah tetap melanjutkan pemikiran Raziq tentang
konsep kenegaraan dan menyimpulkan bahwa masalah
negara Islam merupakan masalah ijtihadi yang dapat
diperdebatkan. Namun, ia juga mengkritik Raziq, terutama
dalam hal khilafah dan pemerintahan, menilai bahwa
gambaran dalam karya Raziq tidak sesuai dengan semangat
I[slam, seperti yang ditunjukkan dalam bukunya Al-Islam Wa
Ushul al-Hukm Li Ali Abd. al-Raziq. Sementara itu, (Binder,
1999) dalam Islamic Liberalism: A Critique of Development

152 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Ideologies menilai pemikiran liberal Raziq sebagai alternatif
yang ditolak, karena mencoba menggugat khilafah yang

telah diterima secara historis dan konsensus ulama.

D. Agama dan Negara

Agama dan negara memiliki hakikat yang berbeda;
agama merupakan kabar gembira dan peringatan, sedang-
kan negara adalah kekuatan pemaksa. Agama diwakili oleh
khatib, juru dakwah, dan ulama, sementara negara memiliki
birokrasi, pengadilan, dan militer. Agama mempengaruhi
sejarah melalui kesadaran bersama, sedangkan negara
melalui keputusan dan kekuasaan. Agama adalah kekuatan
internal, sedangkan negara adalah kekuatan eksternal
(Dahlan, 2014). Setelah kritik dari dewan ulama dan peng-
usirannya dari al-Azhar, Raziq tetap berpendapat bahwa
khilafah bukanlah sistem negara yang disyariatkan dalam
Islam, karena Rasulullah tidak mendirikan pemerintahan
atau negara. Menurut Raziq, politik adalah urusan duniawi
yang terpisah dari agama, mencerminkan sekularisme
objektif yang muncul dari gerakan Humanisme zaman
Renaisans (Putra, 2020).

Menurut al-Razig, meskipun pada masa Nabi
Muhammad terdapat sistem pemerintahan sederhana, hal
itu tidak berarti Nabi mendirikan negara sebagaimana
dimaksud dalam ilmu politik. Nabi melaksanakan tugas-

tugas pemerintahan seperti distribusi zakat, jizyah, dan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 153



ghanimah, serta mendelegasikan tugas kepada para
sahabat, menunjukkan bahwa beliau juga merupakan
pemimpin politik. Namun, al-Raziq mempertanyakan
apakah Nabi berperan sebagai raja, apakah Islam menuntut
pendirian negara Islam, dan apakah peran kenabian
meliputi kepemimpinan negara. Menurut al-Raziq, risalah
dan kekuasaan politik adalah dua hal yang terpisah; risalah
berdiri sendiri dan tidak berkaitan dengan status sebagai
raja. Nabi, menurut al-Raziq, hanya menjalankan misi
kenabian yang bersifat spiritual, bukan kekuasaan politik.
Dengan demikian, pemerintahan Nabi adalah bagian dari
ajaran Islam, namun tidak sama dengan kepemimpinan

negara dalam pengertian politik (Putra, 2019).

Namun, pandangan al-Raziq yang menganggap Nabi
Muhammad hanya sebagai pembawa risalah cenderung
berat sebelah. Al-Raziq tidak mengkaji secara menyeluruh
peran penting Nabi dalam membentuk perjanjian politik,
seperti Piagam Madinah, yang menunjukkan bahwa Nabi
tidak hanya sebagai pemimpin agama, tetapi juga sebagai
pemimpin politik yang menjalankan kekuasaan berdasar-
kan wahyu. Peperangan yang terjadi di masa Nabi juga
menunjukkan penggunaan kekuasaan yang bersifat me-
maksa untuk melindungi komunitas Muslim yang baru ter-
bentuk. John L. Esposito menganalisis bahwa ikatan masya-

rakat di masa Nabi tidak bersifat politik, melainkan berbasis

154 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kesamaan keyakinan agama (Esposito, 2007). Kekuasaan
politik bersifat sementara, sedangkan kenabian adalah
tugas yang diberikan oleh Allah dan berakhir dengan wafat-
nya Nabi. Setelah kematian Nabi, kekuasaan politik menjadi

sementara dan berbeda dari kekuasaan kenabian.

Al-Raziq menunjukkan komitmen liberalisme politik
dengan menganggap bahwa bentuk negara bisa bervariasi
baik konstitusional maupun absolut, republik maupun
monarki dan bahwa khilafah rentan terhadap korupsi. Ia
percaya bahwa negara harus fleksibel dan sesuai dengan
kondisi umat, selama tidak bertentangan dengan ajaran
Islam (Sajadi, 2022). Oleh karena itu, tindakan Ataturk yang
menghapus khilafah di Turki dianggapnya tidak bertentang-
an dengan Islam. Al-Raziq konsisten pada ide sekularisasi
negara, dimana kewenangan politik harus ada terlepas dari

agama atau keyakinan penguasa.

E. Membangun Kesadaran Politik dalam Islam

Banyak pemikir Islam kontemporer, seperti Aziz al-
Azmeh, Mohammad Abid al-Jabiri, dan Burhan Ghalioun,
berpendapat bahwa karya al-Raziq kini dianggap tidak lagi
relevan karena konteks historis dan situasi pada masa
kelahirannya. Namun, penulis berargumen bahwa karya al-
Raziq masih relevan, terutama dalam cara dia menangani
isu-isu fundamental. Karya al-Raziq memberikan titik tolak

untuk menata kembali kesadaran keagamaan dan sejarah

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 155



kaum Muslim dengan mengatasi tiga masalah utama: pe-
misahan antara keyakinan agama dan proses historis, pemi-
sahan antara wacana agama dan politik, serta penggunaan
instrumen baru untuk menerapkan ajaran agama (Martanti,
2019).

Menurut (Raziq, 1991), banyak Muslim, terutama dari
kalangan Sunni, menganggap Kkhilafah rasyidah sebagai
kelanjutan alami dari kenabian, mencampuradukkan kedua
periode ini dan menjadikannya rujukan masa keemasan
[slam. Muhammad Imarah, sebaliknya, menolak pemisahan
antara Islam dan khilafah yang diusulkan al-Raziq, ber-
pendapat bahwa khilafah adalah bagian tak terpisahkan
dari ajaran Islam yang suci. Al-Raziq berpendapat bahwa
transisi utama terletak pada pemisahan antara masa
kenabian dan periode setelahnya, bukan pada khilafah
Umayyah yang mempengaruhi kesadaran keagamaan umat
[slam. Meskipun Abu Bakar, Umar, Usman, dan Ali berperan
penting dalam membela agama dan menyukseskan dakwah,
tindakan mereka setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW
bersifat duniawi dan tidak menjadikan khilafah sebagai
dasar agama (Khatab, 2002).

Kesadaran Islam telah dipengaruhi oleh peristiwa-
peristiwa sejarah setelah wafatnya Nabi, seperti persete-
ruan antara Ali dan Muawiyah, yang telah menciptakan

kontras antara kenyataan dan idealisme dalam pandangan

156 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kaum Muslim, baik Syi’ah maupun Sunni. Peristiwa-peris-
tiwa ini seringkali mendapatkan perhatian yang berlebihan
dalam kesadaran keagamaan. Al-Raziq menekankan perlu-
nya memisahkan keyakinan inti bahwa Muhammad adalah
nabi terakhir dan bahwa agama telah sempurna pada saat
beliau wafat dari evolusi historis dan peristiwa yang terjadi
setelahnya, yang tidak memiliki status suci (N. Hidayati,
2023).

Poros kedua membahas perbedaan antara prinsip-
prinsip agama dan moral dengan lembaga dan praktik
pemerintahan. Al-Raziq berpendapat bahwa Islam tidak
menyediakan model pemerintahan yang baku atau
konstitusi secara formal. Ada dua tingkat wacana: yang satu
berkaitan dengan prinsip umum yang dapat memengaruhi
konstitusi, sedangkan yang lain berkaitan dengan praktik
dan struktur kekuasaan. Al-Raziq melihat khilafah sebagai
gabungan berbagai sistem, dari kesukuan awal hingga
model kekaisaran, yang berkembang sesuai kebutuhan
manusia dan bukan sebagai lembaga suci, melainkan

bersifat profane.

Pada poros ketiga, al-Raziq menekankan bahwa tidak
ada larangan bagi umat Muslim untuk mengadopsi metode
atau alat dari bangsa lain yang terbukti efektif dalam men-
capai tujuan sesuai dengan nilai agama dan rasionalitas.

Modernitas, menurutnya, tidak hanya memperkenalkan alat

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 157



teknik baru tetapi juga memungkinkan penataan sosial
yang lebih baik, mendukung rasionalisme dalam hubungan
manusia dengan alam dan antar manusia, serta melahirkan
negara hukum dengan sistem yang mendorong kreativitas

individu dan masyarakat sipil.

Ali Abd al-Raziq menegaskan perlunya penataan
kembali dasar persoalan dan mengatasi ambiguitas yang
masih mempengaruhi kesadaran umat Islam, terutama
terkait dengan konflik historis seperti perseteruan antara
Ali dan Muawiyah. Usaha ini berlanjut hingga kini dengan
banyak sejarawan dan pemikir Islam yang berjuang untuk
memperbarui kesadaran Islam dan membebaskan dari
pandangan tradisional. Dengan demikian, Islam dapat ber-
kembang dan menemukan keseimbangan di luar struktur-
struktur membatasi kesadaran kolektif (Haddade, 2016).

Kesimpulan

Kajian terhadap pemikiran Raziq memberikan per-
spektif baru mengenai konsep khilafah dalam Islam.
Sebagai seorang pemikir sekuler, Raziqg memisahkan agama
dari politik, sehingga pandangannya dianggap sebagai
terobosan terhadap tradisi pemikiran politik Islam yang
mapan. la dianggap sebagai pengkritik utama terhadap
legitimasi khilafah yang selama berabad-abad diterima oleh
umat Islam dan ulama. Raziq berargumen bahwa khilafah

tidak memiliki dasar dalam Al-Qur’an, Sunnah, atau [jma’,

158 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dan mengklaim bahwa Islam tidak mengatur jenis atau
bentuk pemerintahan, melainkan hal tersebut harus di-
serahkan pada keputusan umat berdasarkan rasionalitas
dan pengalaman mereka. Pandangan Raziq, yang menolak
tatanan lama dan mengusulkan pendekatan berbasis rasio-
nalitas terhadap pemerintahan, memberikan kontribusi
signifikan dalam wacana politik Islam. Pendekatannya
membantu memperluas pemahaman tentang bagaimana
konsep-konsep politik dalam Islam dapat dipertimbangkan
dan diterapkan dalam konteks modern.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 159



160 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



BAB VII

PEMIKIRAN FATIMA MERNISSI

Pendahuluan

Fatima Mernissi adalah salah satu pemikir feminis
Muslim yang paling berpengaruh pada abad ke-20.
Pemikirannya menantang narasi tradisional tentang peran
perempuan dalam Islam dan membuka jalan bagi diskusi-
diskusi kritis mengenai gender dalam konteks keagamaan
dan sosial. Mernissi tidak hanya dikenal sebagai seorang
akademisi, tetapi juga sebagai aktivis yang berusaha untuk
mengubah persepsi dan kebijakan yang berkaitan dengan
hak-hak perempuan di dunia Muslim. Dalam karya-
karyanya, ia menggabungkan analisis teoretis dengan peng-
alaman sosial, memberikan wawasan yang mendalam
tentang bagaimana norma-norma patriarki telah mengakar
dalam tradisi keagamaan dan bagaimana interpretasi ulang
terhadap teks-teks agama dapat berkontribusi pada pem-
bebasan Perempuan (Anwar, 2021). Pemikiran Mernissi

merupakan refleksi dari upaya untuk menyeimbangkan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 161



antara identitas sebagai seorang Muslim dengan tuntutan
kesetaraan gender, sebuah tantangan yang relevan dan
signifikan dalam diskursus kontemporer mengenai Islam

dan modernitas.

Diskursus mengenai kesetaraan gender merupakan
topik yang tidak pernah habis dibahas, terutama dalam
masyarakat yang masih kuat menganut sistem patriarki.
Kesetaraan gender adalah tujuan yang harus diperjuangkan
seluruh umat manusia untuk menghindari ketidakadilan,
terutama antara perempuan dan laki-laki. Meskipun kedua
gender dapat mengalami ketidakadilan, perempuan lebih
sering menjadi korban dalam berbagai konteks sosial.
Seiring perkembangan masyarakat, isu hak-hak perempuan
terus menjadi fokus perhatian, baik dalam konteks historis
maupun kontemporer, termasuk dalam pemikiran Islam
liberal juga menyoroti demokrasi, hak-hak non-Muslim, dan
kebebasan berpendapat. Penting untuk memahami keseta-
raan antara pria dan wanita dalam kemanusiaan, meskipun

peran mereka mungkin berbeda (Saumantri, 2022).

Menurut (Schenk & Hasbullah, 2022) Menjelang
datangnya Islam, kondisi perempuan di masyarakat Arab
sangat memprihatinkan. Pada masa jahiliyah, perempuan
dipaksa untuk tunduk sepenuhnya kepada kepala suku atau
suaminya dan sering diperlakukan sebagai barang yang bisa

dikontrol, dijual, atau diwariskan. Salah satu tradisi yang

162 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



paling kejam adalah mengubur bayi perempuan hidup-
hidup karena dianggap sebagai beban dan mudah menjadi
korban musuh. Terdapat pula tiga bentuk pernikahan yang
sangat merendahkan martabat perempuan. Pertama, dalam
nikah al-dayzan, seorang anak laki-laki tertua berhak
menikahi ibunya jika ayahnya meninggal, hanya dengan
melemparkan kain sebagai tanda warisan. Kedua, zawj al-
balad, di mana dua pria bertukar istri tanpa perlu mahar.
Ketiga, zawj al-istibda, di mana suami memaksa istrinya
tidur dengan pria lain hingga hamil, kemudian memaksa
istri kembali setelah hamil, dengan harapan mendapatkan
keturunan unggul. Sebelum kedatangan Islam, perempuan
tidak memiliki hak-hak yang diakui secara hukum dan di-
perlakukan dengan cara yang tidak adil dalam masyarakat.

Hingga Kkini, perempuan masih sering diposisikan
sebagai warga kelas dua dan dianggap tidak sejajar dengan
laki-laki, yang tercermin dalam aturan, kebiasaan, budaya,
dan interpretasi agama yang membatasi hak-hak perem-
puan. Dalam beberapa komunitas Islam, misalnya, terdapat
pandangan bahwa suara perempuan adalah aurat, yang
menghalangi mereka untuk berpartisipasi di ranah publik.
Hak perempuan untuk berkembang, beraktivitas di luar
rumah, dan mengaktualisasikan diri sering kali dibatasi
peran domestik yang dibebankan kepada mereka. Pembata-

san ini juga diwujudkan dalam simbol-simbol seperti ke-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 163



wajiban memakai purdah, yang memisahkan perempuan
dari dunia luar (Suhada, 2021). Akibatnya, peran perem-
puan dalam masyarakat masih jauh dari setara dengan laki-
laki, dan masalah ini terus mempengaruhi semua lapisan
masyarakat. Ketika membahas isu kesetaraan gender,
pertanyaan utama yang muncul adalah tentang akar per-
masalahan dalam diskursus gender yang diusung oleh para
feminis Muslim dari perspektif Islam. Tidak bisa dipungkiri
bahwa keluarga dan lingkungan sangat memengaruhi pan-
dangan hidup, termasuk para tokoh feminis dalam mem-
perjuangkan hak-hak perempuan, yang dipengaruhi faktor
alamiah (nature) dan pengasuhan (nurture).

Seseorang yang tumbuh di lingkungan dengan dis-
kriminasi yang timpang antara kebebasan perempuan dan
laki-laki cenderung akan mempertanyakan ketidakadilan
tersebut dan, seperti Fatima Mernissi, melawan norma-
norma masyarakat yang tidak adil. Mernissi, yang dibesar-
kan di lingkungan harem dengan dua kultur keluarga yang
berbedakeluarga ayahnya di kota Fez dengan harem yang
dikelilingi dinding tinggi dan keluarga ibunya di pedesaan
dengan harem yang dikelilingi kebun luasmendapatkan
pemahaman mendalam tentang ketidakadilan gender.
Pengalamannya ini membawanya untuk mengkritisi pemi-
sahan peran gender yang membatasi laki-laki di sektor

publik dan perempuan di ranah domestik. Mernissi mene-

164 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



gaskan pentingnya mengkaji kembali penafsiran-penafsiran
agama berdasarkan konteks historisnya, serta memperlaku-
kan perempuan sebagai mitra sejajar dalam perjuangan
(Zakariya, 2017).

A. Biografi Fatima Mernissi

Fatima Mernissi, seorang feminis Muslim Arab yang
lahir di Fez, Maroko pada tahun 1940, adalah salah satu
perempuan Maroko pertama mendapatkan Pendidikan
Tinggi. Mernissi tumbuh dalam lingkungan harem dengan
dua budaya keluarga yang berbeda: keluarga ayah-nya di
kota Fez, di mana harem dibatasi oleh dinding tinggi, dan
keluarga ibunya di pedesaan, di mana harem berbentuk
rumah yang dikelilingi kebun luas. Pengalamannya di
rumah neneknya memberikan wawasan penting tentang
kesetaraan, keterkungkungan dalam harem, dan kaitan
antara kekalahan politik umat Muslim dengan penindasan
terhadap perempuan. Masa kecil Mernissi banyak dihabis-
kan di dalam harem, sebuah ruang tertutup yang ditujukan
untuk perempuan dalam keluarga besar. Harem ini, dengan
segala aturan dan pembatasan yang melekat padanya,
menjadi laboratorium sosial pertama bagi Mernissi di mana
ia mulai mempertanyakan peran gender dan ketidaksetara-
an (E. Setiawan, 2019). Meskipun Fatima Mernissi lahir
dalam lingkungan harem, ia beruntung masih bisa meng-

akses pendidikan, berbeda dengan perempuan senior di

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 165



harem tidak mendapatkan kesempatan serupa. Mernissi
lahir pada masa ketika Maroko dikuasai oleh kaum nasio-
nalis yang berusaha memperjuangkan pendidikan setara
bagi laki-laki dan perempuan serta berkomitmen meng-
hapuskan poligami dan meningkatkan status perempuan.
Terinspirasi oleh gagasan Muhammad Abduh, para reformis
Maroko memulai gerakan pendidikan di Kota-Kota seperti
Fez, Rabat, dan Sale, mendirikan sekolah-sekolah yang
mengajarkan tata bahasa Arab, etika, logika, sejarah Islam,
dan aritmatika, meskipun ilmu pengetahuan modern belum

diajarkan.

Pada awal pemikirannya, Fatima Mernissi banyak
dipengaruhi oleh neneknya, Yasmina, yang digambarkannya
sebagai sosok kritis dan puitis. Neneknya sering bercerita
tentang Madinah dan Nabi Muhammad SAW, menekankan
bagaimana persamaan dihargai pada masa itu. Kisah-kisah
ini membuat Mernissi terobsesi dengan konsep Islam di
Madinah. Neneknya berbeda dari kebanyakan wanita
Maroko pada masanya, karena ia sangat peduli terhadap
perlakuan yang diterima perempuan dari laki-laki dalam
kehidupan sehari-hari. Neneknya inilah yang pertama kali
menyadarkan Mernissi akan ketidakadilan yang dialami
perempuan, dan pengaruh inilah yang kemudian mengarah-
kan fokus kajian Mernissi pada isu-isu perempuan.

Lingkungan keluarga Mernissi terbelah antara dua kultur

166 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



yang berbeda. Di satu sisi, keluarga ayahnya tinggal di
sebuah rumah tradisional di kota Fez, dikelilingi oleh
dinding tinggi yang menjaga privasi perempuan dari dunia
luar. Di sisi lain, keluarga ibunya tinggal di sebuah rumah
pedesaan yang lebih terbuka dan dekat dengan alam. Di
rumah nenek dari pihak ibu, Lalla Yasmina, Mernissi
merasakan kebebasan yang berbeda, di mana perempuan
diperlakukan dengan lebih setara dan lebih berperan dalam
kehidupan sosial dan ekonomi keluarga. Mernissi mengecap
pendidikan formal pada saat yang jarang bagi perempuan
Muslim pada masanya. Setelah menyelesaikan pendidikan
dasarnya di sekolah-sekolah lokal, Mernissi melanjutkan
studinya di Lycée de Filles di Rabat, Maroko. Ia kemudian
melanjutkan pendidikan tingginya di Sorbonne, Paris, dan
meraih gelar sarjana di bidang ilmu politik. Tidak puas
dengan sekadar memahami teori politik Barat, Mernissi
melanjutkan pendidikannya ke Amerika Serikat dan men-
dapatkan gelar doktor Universitas Brandeis, Massachusetts,
di bidang sosiologi (A. Hidayati et al., 2022).

Saat remaja, Fatima Mernissi merasakan penurunan
minat terhadap Al-Qur’an, namun pengenalannya dengan
sunnah di sekolah menengah membuka hatinya. Salah satu
momen penting terjadi ketika gurunya mengajarkan hadis
dari kitab Al-Bukhari yang menyatakan bahwa “anjing,

keledai, dan wanita dapat membatalkan shalat seseorang

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 167



jika melintas di depannya.” Pernyataan ini membuat
Mernissi terguncang dan merasa sangat bingung, bertanya-
tanya bagaimana mungkin Rasulullah SAW mengucapkan
sesuatu yang begitu melukai perasaannya, terutama karena
tidak sesuai dengan gambaran kehidupan Nabi Muhammad
yang ia kenal. Kegelisahan ini semakin mendalam saat
dewasa, ketika Mernissi bertanya kepada seorang pedagang
sayur apakah perempuan bisa menjadi pemimpin kaum
Muslim, dan pedagang itu dengan kaget menjawab,
“Na’udzu billah min dzalik.” Tak lama setelah itu, seorang
guru belum dikenalnya juga menegaskan bahwa “suatu
kaum yang menyerahkan urusannya kepada perempuan
tidak akan memperoleh kemakmuran.” Mernissi merasa
terdiam, kalah, dan marah, menyadari bahwa dalam sejarah
I[slam, hadis bukanlah sesuatu bisa diabaikan begitu saja.

Pengalaman-pengalaman ini mendorong Mernissi
untuk lebih mendalami studi tentang hadis dan meng-
umpulkan informasi yang relevan. Meskipun ia dikenal
sebagai pemikir yang kritis terhadap masalah perempuan,
Mernissi mencoba untuk menghubungkan ajaran suci Al-
Qur’an dan hadis dengan harapan menemukan kebebasan
dan perbaikan posisi perempuan dalam Islam. Namun, ia
juga menyadari bahwa tradisi dan sejarah telah meng-
halangi potensi ini, dengan agama yang sering digunakan

untuk menekan perempuan. Bagi Mernissi, masalah bukan

168 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



terletak pada teks agama itu sendiri, melainkan pada
penafsirannya yang cenderung patriarkal dan merugikan
perempuan. Pemikiran Fatima Mernissi sangat dipengaruhi
oleh latar belakang sosiologis dan pandangan Kkritisnya
terhadap masyarakat patriarkal. Ia percaya bahwa banyak
masalah yang dihadapi oleh perempuan Muslim bukanlah
akibat dari Islam itu sendiri, melainkan dari interpretasi
yang salah dan budaya patriarki yang sudah mengakar.
Mernissi berpendapat bahwa untuk mencapai kesetaraan
gender dalam masyarakat Muslim, diperlukan revisi ter-
hadap interpretasi teks-teks keagamaan dan reformasi
sosial yang menyeluruh (Ichwayudi & Alfani, 2024).

Selain itu, Mernissi juga dikenal karena pandangannya
tentang modernisasi di dunia Muslim. Ia percaya bahwa
modernisasi tidak harus identik dengan Westernisasi, dan
bahwa dunia Muslim dapat menemukan jalannya sendiri
menuju kemajuan tanpa harus meninggalkan nilai-nilai
Islam. Dalam karyanya, Mernissi menekankan pentingnya
dialog antara tradisi dan modernitas, serta perlunya meng-
integrasikan nilai-nilai kesetaraan gender ke dalam proyek
modernisasi di dunia Muslim. Sepanjang hidupnya, Fatima
Mernissi menerima banyak penghargaan atas kontribusinya
dalam bidang sosiologi dan feminisme. Pada tahun 2003, ia
menerima Prince of Asturias Award untuk kategori Sastra,

salah satu penghargaan bergengsi dari Spanyol, sebagai

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 169



pengakuan atas upayanya dalam memperjuangkan hak-hak
perempuan dan membangun jembatan antara dunia Islam
dan Barat. Mernissi diakui sebagai salah satu pemikir
feminis paling penting dalam Islam oleh berbagai institusi
akademik dan organisasi internasional. Karya-karyanya
terus dipelajari dan dibahas di berbagai universitas di
seluruh dunia, dan ia sering diundang untuk berbicara di
konferensi-konferensi internasional tentang isu-isu gender,

Islam, dan modernitas (Ouedghiri, 2002).

Fatima Mernissi meninggal dunia pada 30 November
2015, tetapi warisannya tetap hidup melalui Kkarya-
karyanya yang terus mempengaruhi generasi baru pemikir
feminis Muslim dan aktivis hak-hak perempuan. Mernissi
berhasil membuka ruang bagi diskusi yang lebih luas
tentang kesetaraan gender dalam Islam dan menunjukkan
bahwa perjuangan untuk hak-hak perempuan adalah
bagian integral dari proyek pembaruan Islam. Mernissi
mewariskan kepada dunia suatu visi tentang Islam yang
inklusif dan adil, di mana perempuan memiliki peran yang
sama pentingnya dengan laki-laki dalam membangun
masyarakat yang lebih baik. Melalui tulisan dan ajarannya,
Mernissi menginspirasi banyak orang untuk terus berjuang
melawan ketidakadilan gender dan untuk membayangkan
masa depan di mana perempuan dan laki-laki dapat hidup

berdampingan dalam kesetaraan dan harmoni.

170 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



B. Gagasan Pemikiran Fatima Mernissi

Istilah “feminisme” pertama kali digunakan pada tahun
1890 dan sejak saat itu mulai dikenal luas. Gerakan feminis-
me Muslim mencakup kesadaran perempuan terhadap
pembatasan berbasis gender, penolakan terhadap ketidak-
adilan, dan upaya membangun sistem gender yang lebih
adil dengan peran dan hubungan yang lebih optimal antara
laki-laki dan Perempuan (Sari & Arif, 2023). Secara historis,
dominasi laki-laki telah ada di hampir semua masyarakat,
kecuali dalam masyarakat matriarki yang sangat sedikit.
Pemikiran Fatima Mernissi tentang sistem patriarki di-
pengaruhi oleh budaya Prancis, di mana ia menghargai
individualisme, liberalisme, dan kebebasan individu.
Gerakan feminisme Barat mengungkapkan bahwa dominasi
laki-laki masih kuat di dunia Arab, yang terlihat ketika
perempuan Arab dipaksa kembali ke balik cadar dan di-
larang berinteraksi dengan dunia luar pasca-perang Teluk
(Rif'at & Nurwahidin, 2022).

Fatima Mernissi tidak hanya menyerap pemikiran
Barat, tetapi juga memformulasikannya secara Kritis. Ia
berpendapat bahwa agama harus dipahami secara progresif
untuk mencerminkan realitas sosial dan kekuatan-kekuatan
yang ada, karena agama sering digunakan untuk mem-
benarkan kekerasan (N. Ismail, 2015). Untuk mengatasi

penindasan politik dan kekerasan, Mernissi menyarankan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 171



agar kita menghindari hal-hal yang primitif dan irasional. Ia
mengkritik campur aduk antara yang profan dan sakral,
serta antara Allah dan kekuasaan negara, dan menilai
perlunya dekonstruksi terhadap penafsiran yang salah.
Mernissi menggugat penafsiran terhadap ayat-ayat Al-
Qur’an, seperti surat al-Ahzab ayat 53, yang digunakan
untuk mendukung lembaga hijab dan pemisahan gender, di
mana laki-laki diizinkan memasuki sektor publik sementara
perempuan hanya berperan domestik. Ia berpendapat
bahwa penafsiran semacam ini harus dibongkar dengan
mengembalikan makna ayat-ayat tersebut berdasarkan
konteks historisnya (Mernissi, 2004b).

Pemahaman ini tampaknya dipengaruhi oleh pemiki-
ran Qasim Amin, yang berpendapat bahwa penutupan
wajah dengan cadar dan pengucilan perempuan (hijab) dari
masyarakat bukanlah bagian dari sejarah Islam yang asli,
melainkan konstruksi sosial masyarakat patriarki, karena
tidak ada nash yang tegas mendukungnya (Ida Novianti,
2023). Pengelompokan jilbab dengan lembaga-lembaga lain
membatasi kajian tentang pemakaian jilbab oleh perem-
puan. Kontroversi mengenai jilbab adalah salah satu isu
yang menimbulkan pro dan kontra, di mana jilbab sering
dianggap wajib saat perempuan keluar rumah. Diskursus
mengenai jilbab dan kedudukan wanita dalam Islam adalah

bidang sensitif yang dipengaruhi oleh pemikiran masyara-

172 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kat sepanjang sejarah. Begitu juga dengan penafsiran hadis
mengenai kepemimpinan perempuan, yang memerlukan
penelitian terhadap latar belakang sanad seperti Abu
Bakrah. Bagi (Mernissi, 2001) perbedaan antara laki-laki
dan perempuan seharusnya disesuaikan dengan watak
dasar dan kodratnya, namun pada dasarnya tidak ada per-

bedaan hak antara individu, termasuk hak-hak perempuan.

Metode berpikir Fatima Mernissi tampaknya dipeng-
aruhi Muhammad Al-Ghazali, terutama dalam Kkritik ter-
hadap hadis misoginis mengenai kepemimpinan perem-
puan. Mernissi mengaitkan pemahaman ini dengan Surah
al-Mu'minun (23):23 tentang Ratu Saba. la menyimpulkan
bahwa Al-Qur’an, sebagai kitab suci yang bersumber dari
wahyu, memiliki otoritas yang lebih tinggi dibandingkan
hadis, yang hanya merupakan laporan dari sahabat Nabi
(Mernissi, 2004b). Selain itu, pola pikir Muhammad Abed
al-Jabiri juga mempengaruhi Mernissi, terutama melalui
karya-karyanya seperti Nahnuwa al-Sarwa dan Taqwinal-
"‘Aql al-’Arabi. Al-Jabiri mengkritik ketidakmampuan kaum
Muslim dan politisi Arab untuk bersikap adil terhadap
perubahan, serta menekankan perlunya perubahan dalam
cara berpikir masyarakat Arab untuk menyikapi kemajuan
dan modernisme (Al-Jabiri, 2010). Dimana Fatima Mernissi
berusaha membangun kembali penafsiran agama dengan

mengaitkannya dengan konteks socialnya. Ia meneliti

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 173



khazanah keilmuan, termasuk penafsiran ayat-ayat Al-
Qur’an, hadis-hadis misoginis dalam Shahih al-Bukhari dan
Shahih Muslim, serta karya-karya klasik seperti Tarikh al-
Thabari, Fath al-Bari, al-Isabah fi Tamyiz al-Shahabah,
Thabagat al-Kubra Ibn Sa’ad, dan Sirah oleh Ibn Hisyam.
Metode yang digunakan Mernissi adalah historis-sosiologis
dengan analisis hermeneutik, khususnya pendekatan her-
meneutik hadis, yang mencerminkan upayanya untuk
membongkar hadis-hadis misoginis dan meng-hubungkan-
nya dengan konteks sosial relevan (Ouedghiri, 2002).

Fatima Mernissi, dalam perjuangannya untuk kesetara-
an gender, mengkritik hadis-hadis misoginis dan tafsir Al-
Qur'an yang dianggapnya menyimpang dari semangat
wahyu. Salah satu kritik utamanya adalah terhadap hadis
yang membahas kepemimpinan perempuan. Dalam Shahih
al-Bukhari, terdapat hadis yang diriwayatkan oleh Abu
Bakrah, yang menyatakan: “Barang siapa yang menyerah-
kan urusan pada wanita, maka mereka tidak akan men-
dapat kemakmuran.” Hadis ini dikatakan disampaikan oleh
Nabi Muhammad SAW setelah orang Persia mengangkat
seorang wanita sebagai pemimpin, dan Rasulullah bertanya
tentang pengganti pemimpin tersebut, yang dijawab
sebagai putrinya (Mernissi, 2004b). Fatima Mernissi mem-
pertanyakan latar belakang hadis ini, terutama karena Abu

Bakrah mengungkapkan hadis tersebut saat Aisyah meng-

174 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



alami kekalahan dalam Perang Jamal. Mernissi berargumen
bahwa Abu Bakrah mungkin mengemukakan hadis ini se-
bagai bentuk penolakan untuk terlibat dalam perang sau-
dara, yang mencerminkan ketidaknetralan dalam konteks
politik dan gender saat itu. Fatima Mernissi mengajukan
beberapa kritik terhadap Abu Bakrah terkait periwayatan
hadis misoginis mengenai kepemimpinan perempuan.
Pertama, Abu Bakrah, yang sebelumnya adalah seorang
budak yang dimerdekakan, sulit dilacak silsilahnya. Dalam
tradisi Arab, ketidakjelasan silsilah dapat menyebabkan
seseorang tidak diakui secara sosial. Imam Ahmad bahkan
mengakui bahwa Abu Bakrah tidak diteliti secara mendetail
dalam biografi para sahabat. Kedua, Abu Bakrah pernah
dikenai hukuman qadzaf oleh khalifah Umar bin Khattab
karena gagal membuktikan tuduhan zina terhadap al-
Mughirah ibn Syu’bah dan saksi lainnya. Berdasarkan
standar penerimaan hadis Imam Malik, yang mengharuskan
perawi tidak terlibat dalam kebohongan, periwayatan Abu
Bakrah dianggap tidak dapat diterima (N. Ismail, 2015).

Ketiga, hadis tersebut diungkapkan oleh Abu Bakrah
pada masa kekalahan Aisyah dalam Perang Jamal melawan
Ali bin Abi Tholib. Mernissi mencatat bahwa meskipun Abu
Bakrah pada awalnya bersikap netral, ia mengemukakan
hadis yang tampaknya menyoroti kekalahan Aisyah, me-

nimbulkan keraguan mengenai motivasi dan keabsahan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 175



periwayatannya. Mernissi menyimpulkan bahwa meskipun
hadis ini terdapat dalam Shahih al-Bukhari, ia masih diper-
debatkan oleh para fugaha dan sering digunakan untuk
mendiskreditkan suatu peran wanita dalam pengambilan
Keputusan (N. Ismail, 2015).

Fatima Mernissi melakukan kritik terhadap sejumlah
hadis dan penafsiran ayat Al-Qur’an yang dianggapnya tidak
sesuai dengan semangat Islam yang sebenarnya. Fatima
Mernissi menyoroti hadis yang diriwayatkan oleh Abu
Hurairah, yang menyatakan bahwa “anjing, keledai, dan
wanita” dapat membatalkan shalat seseorang jika mereka
melintas di depan orang yang sholat. Mernissi mengkritik
hadis ini dengan merujuk pada koreksi yang diberikan oleh
Aisyah terhadap Abu Hurairah. Aisyah mengingatkan
bahwa Abu Hurairah memiliki kecemburuan terhadap
kucing betina dan wanita, yang mungkin memengaruhi
pandangannya. Dalam satu riwayat, Aisyah menyebutkan
bahwa Abu Hurairah hanya mendengar bagian akhir dari
kalimat Rasulullah, yang sebenarnya berbicara tentang
pandangan kaum Yahudi mengenai rumah, wanita, dan
kuda sebagai sumber bencana, bukan sebagai pernyataan
Rasulullah sendiri. Fatima Mernissi menilai bahwa banyak
hadis misoginis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, dan
ia berusaha membongkar keraguan terhadap tindakan

diskriminasi yang dilakukannya, meskipun hadis tersebut

176 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



terdapat dalam Shahih al-Bukhari (Mernissi, 2004b). Fatima
Mernissi juga mengkritik penafsiran ayat hijab dalam Surat
al-Ahzab (33):53. Dia berpendapat bahwa ayat ini tidak
dimaksudkan untuk memisahkan peran laki-laki dan pe-
rempuan, melainkan terkait dengan peristiwa ketika
Rasulullah menikah dengan Zaynab ibn Jahsi. Ayat ini turun
sebagai respons terhadap kegelisahan Rasulullah terhadap
sahabat-sahabat yang tidak segera pulang setelah meng-
hadiri pernikahannya. Menurut (Mernissi, 2001), ayat ini
seharusnya dipahami sebagai pembelajaran tentang sopan
santun dan formalitas, dan bukan sebagai justifikasi untuk
memisahkan peran gender secara ketat. Fatima Mernissi
menekankan bahwa tindakan Rasulullah menarik tirai
antara dirinya dan Anas dalam konteks ini adalah untuk
menjaga privasi, bukan untuk membatasi peran wanita
secara keseluruhan. Dengan demikian, ayat hijab seharus-
nya dipahami sebagai pedoman untuk etika sosial, bukan
sebagai peraturan yang membatasi peran wanita dalam

masyarakat.

C. Reinterpretasi Kesetaraan Gender menurut Fatima

Mernissi

Diskursus kesetaraan gender sangat terkait dengan
feminisme, yang dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia di-
definisikan sebagai gerakan wanita yang menuntut keseta-

raan hak antara wanita dan pria. Namun, definisi etimologis

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 177



ini tidak sepenuhnya mencerminkan realitas epistemologi
feminisme di berbagai belahan dunia, terutama di negara-
negara dengan populasi Muslim (Sugihastuti dan Siti Hariti
Sastriyani, 2007). Contohnya, feminis seperti Nawal el-
Sadawi di Mesir, Fatima Mernissi di Maroko, Riffat Hasan di
Pakistan, serta tokoh feminis Indonesia seperti Husein
Muhammad dan Ratna Megawangi, berjuang untuk hak-hak
perempuan berdasarkan konteks sosial dan budaya
mereka. Oleh karena itu, pemahaman feminisme sebaiknya
mempertimbangkan realitas lapangan sambil tetap meng-
hargai definisi harfiah yang menjadi dasar awal dalam
pengembangan konsep gender secara sosio-kultural.

Fatima Mernissi, seorang feminis Muslim yang ber-
komitmen, melakukan rekonstruksi mendalam terhadap
hadis-hadis yang dianggap misoginis. la melakukan takhrij
dan penelitian ulang pada sanad dan matan hadis untuk
merekonstruksi dan memperjuangkan kesetaraan gender.
Mernissi berfokus pada penelusuran ontologis terhadap
hadis Nabi untuk mengkritik dan merombak interpretasi
tradisional sebagai legitimasi dalam upaya demokratisasi.
Sebagai perempuan pertama di Timur Tengah yang berhasil
mengatasi kesenjangan dan pengkhianatan kultural, ia
tumbuh di lingkungan harem yang ketat, tetapi berkat
didikan ibunya dan neneknya, berhasil mengakses pendidi-

kan dan melampaui batas-batas kekangan lingkungan.

178 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Dalam banyak karyanya, Mernissi menyoroti bagaimana
ajaran agama dapat dimanipulasi melalui tradisi yang
dibuat-buat, dan berani membongkar tradisi-tradisi yang
dianggap sakral. Sebagian besar gagasan penting Mernissi,
terutama dalam karya-karya awalnya pada dekade 1970-
1980-an, bertujuan memberdayakan perempuan Maroko,
baik di pedesaan maupun di kawasan urban, menghadapi
berbagai bentuk diskriminasi gender (Ichwayudi & Alfani,
2024).

Fatima Mernissi lahir dan dibesarkan dalam ling-
kungan yang memandang perempuan sebagai makhluk
kelas kedua. Ia merasa bahwa pandangan yang diajarkan
oleh ibu dan neneknya tidak sesuai dengan kenyataan
sosial, di mana perempuan sering diperlakukan secara tidak
setara dan berada di bawah dominasi laki-laki. Ketimpang-
an dalam posisi, peran, dan hak antara gender ini menjadi
fokus utama kajian Mernissi. la memulai penelitian tentang
kesetaraan gender dengan pertanyaan mendasar: apakah
Islam mengajarkan diskriminasi terhadap perempuan, dan
apakah Nabi Muhammad SAW mengeluarkan sabda yang
merugikan perempuan? Untuk menjawab pertanyaan ini,
Mernissi menganalisis kembali teks-teks suci Al-Qur’an dan
hadis. Ia mengkritisi penafsiran tradisional yang sering
menomorduakan perempuan dan mengaitkannya dengan

tradisi Nabi yang berkembang selama berabad-abad.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 179



Menurut (Mernissi, 2004), penurunan status perempuan di
dunia Islam disebabkan oleh banyaknya hadis palsu yang
bertentangan dengan prinsip-prinsip egalitarianisme yang
dibawa Nabi. Setelah wafatnya Nabi, hadis-hadis misoginis
yang muncul menunjukkan pengaruh kepentingan politik

yang mengabaikan hak dan status perempuan.

Dalam penelusuran Fatima Mernissi mengenai perilaku
Nabi Muhammad SAW terhadap perempuan, khususnya
para istri beliau, ia menemukan bahwa Nabi tidak hanya
bersikap egaliter tetapi juga terbuka terhadap Kkritik.
Mernissi menolak penafsiran hadis yang kaku dan sempit,
dan lebih menekankan pada perilaku Nabi yang mendukung
kesetaraan gender. Pemikirannya menunjukkan kecen-
derungan liberal, dipengaruhi oleh pendidikannya di
Universitas Brandeis, Amerika Serikat, pada tahun 1973.
Mernissi sangat mengapresiasi konsep individualisme,
liberalisme, dan kebebasan yang berkembang di Barat.
Metode kritik hadisnya banyak dipengaruhi oleh Qasim
Amin dan Muhammad Al-Ghazali, menggunakan analisis
hermeneutik dan historis-sosiologis.

Partisipasi publik laki-laki dan perempuan dapat
dikategorikan dalam dua wilayah: publik dan domestik.
Wilayah publik mencakup ruang di mana kegiatan sosial,
ekonomi, politik, dan budaya berlangsung, sedangkan

wilayah domestik berhubungan dengan aktivitas rumah

180 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



tangga seperti pengasuhan dan pemeliharaan. Kedua
wilayah ini saling terkait dan mempengaruhi satu sama lain,
memerlukan kerjasama berkesinambungan antara suami
dan istri untuk mencapai keseimbangan proporsional.
Penting untuk membagi tugas sesuai kapasitas dan kompe-
tensi masing-masing, mengingat bahwa prinsip saling ber-
kompetisi tidak selalu cocok karena laki-laki dan perempu-
an memiliki kualifikasi yang saling melengkapi (N. Ismail,
2015). Peradaban modern seringkali menyebabkan pemisa-
han antara manusia dan alam, mengakibatkan terfrag-
mentasinya segala aspek kehidupan, serta mengubah hu-
bungan antar manusia dan antara manusia dengan alam
menjadi bentuk penguasaan dan eksploitasi (Maftukhin,
2014).

Untuk memahami konsep keadilan dan kesetaraan
gender secara tepat, diperlukan pemahaman yang men-
dalam mengenai ajaran Islam yang bersumber dari Al-
Qur’an dan Hadist yang sahih. Namun, dalam praktik sehari-
hari sering ditemukan bahwa penerapan konsep ini tidak
sesuai dengan ajaran Islam, dan ada hadis yang tidak bisa
dipertanggungjawabkan kebenarannya serta bertentangan
dengan Al-Qur’an. Penting bagi setiap Muslim untuk me-
mahami hukum Islam karena kehidupan sehari-hari, ter-
masuk dalam hubungan sosial dan kesetaraan gender, ter-

kait erat dengan prinsip-prinsip hukum tersebut. Sayang-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 181



nya, banyak Muslim yang belum memahami hukum Islam
terkait kesetaraan gender, sehingga praktik mereka sering-
kali tidak sesuai dengan ajaran Islam (Midesia & Nadilla,
2022). Suryorini menjelaskan bahwa hakikat keadilan dan
kesetaraan gender tidak dapat dipisahkan dari pemahaman
masyarakat tentang peran dan kedudukan laki-laki dan
perempuan dalam konteks sosial mereka. Seringkali, gen-
der dipahami sebagai konstruksi budaya yang menentukan
peran, fungsi, dan tanggung jawab sosial, yang dapat men-
yebabkan kesenjangan dan diskriminasi.

Diskriminasi terhadap perempuan, meskipun tidak
menguntungkan, lebih menonjol dibandingkan diskriminasi
terhadap laki-laki (Suryorini, 2012). Kesalahan utama
dalam kesenjangan gender sering terletak pada nilai-nilai
sosial budaya patriarki yang lebih mengutamakan laki-laki
serta penafsiran ajaran agama yang tidak menyeluruh atau
sepotong-sepotong. Selain itu, kurangnya upaya nyata dari
perempuan untuk mengubah keadaan juga berkontribusi
pada masalah ini. Kesetaraan gender berarti memberikan
kondisi yang sama bagi laki-laki dan perempuan dalam
akses, hak, dan kesempatan di berbagai bidang seperti
politik, hukum, ekonomi, sosial budaya, dan Pendidikan (S.
M. Mulia, 2003). Hal ini juga mencakup penghapusan
diskriminasi dan ketidakadilan struktural serta memastikan

tidak adanya pembakuan peran, beban ganda, atau kekera-

182 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



san. Keadilan gender tercapai ketika tidak ada diskriminasi
antara perempuan dan laki-laki, dan keduanya memiliki
akses, kesempatan, dan manfaat yang setara dari pem-
bangunan, serta dapat berpartisipasi dalam mencapai

determinasi diri dan keadilan sosial.

D. Persepsi Fatima Mernissi tentang Peran
Perempuan dalam Politik

Perempuan dan politik seringkali dianggap tidak
kompatibel, terutama di negara berkembang, karena bu-
daya patriarkal yang membatasi peran perempuan pada
lingkup domestik, seperti mengurus keluarga dan rumah
tangga. Pandangan diskriminatif ini membentuk persepsi
yang sempit tentang kodrat perempuan, menghambat par-
tisipasi mereka di sektor publik, termasuk politik. Banyak
laki-laki dan masyarakat umumnya masih melihat politik
sebagai domain yang keras dan hanya layak bagi laki-laki,
sementara perempuan dianggap lebih cocok untuk peran
keibuan dan pengasuhan. Akibatnya, keterlibatan perem-
puan dalam ranah publik sering dianggap tidak wajar
(Taufik, 2022).

Ketimpangan representasi dan diskriminasi dalam
politik terhadap perempuan masih sangat luas, dengan
sedikitnya perempuan yang terlibat aktif, sehingga aspirasi
dan kepentingan khas mereka seringkali tidak terartikulasi-

kan. Dominasi laki-laki dalam pengambilan kebijakan dan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 183



jumlah pemilih perempuan yang besar namun minimnya
perempuan terpilih sebagai wakil rakyat, menegaskan
bahwa kepemimpinan perempuan masih menjadi isu kom-
pleks yang terus diperdebatkan (Midah, 2020). Meskipun
banyak yang menentang kepemimpinan perempuan dengan
alasan bertentangan dengan ajaran Islam, Fatima Mernissi,
seorang tokoh feminis Muslim, terinspirasi untuk meng-
kritik wacana agama melalui pendekatan historis dan kon-
tekstual dalam pemahaman Al-Qur’an. Ia berusaha mene-
lusuri lebih jauh peran perempuan dalam politik dan

mengkaji sejarah kepemimpinan perempuan di dunia Islam.

Mayoritas karya dan pemikiran Fatima Mernissi
menekankan bahwa ajaran agama sering dimanipulasi, se-
hingga penindasan terhadap perempuan lebih merupakan
hasil dari tradisi buatan daripada ajaran Islam. Mernissi
berani mengkritik tradisi yang melarang perempuan
terlibat dalam politik, dan berusaha merombak pandangan
yang menganggap perempuan tidak layak berperan di
ranah publik, termasuk politik, yang dianggap sebagai
domain laki-laki. Akar permasalahan dalam konteks politik
dapat dilihat melalui beberapa faktor utama. Pertama,
kolonialisme yang menyebabkan inferioritas dan eks-
ploitasi di dunia Islam, serta mengakibatkan infiltrasi arus
modernisasi dan polarisasi antara kaum Muslim di negara-

negara pasca-kolonial, antara kubu sekuler dan konservatif.

184 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Kedua, dilema dalam sistem politik yang menghasilkan
pemerintahan “hibrid” di beberapa negara Islam, dengan
ketakutan dalam menerapkan demokrasi serta ambiguitas
dan ketidaksinkronan antara konstitusi negara dan sistem
perundang-undangan. Ketiga, pertarungan wacana antara
kaum nasionalis dan Islamis, di mana perempuan menjadi
alat politik bagi kedua kubu, sekaligus menjadi korban dari
pergulatan ideologis tersebut (Mernissi, 2002).

Diskriminasi terhadap perempuan dalam politik terjadi
akibat faktor kompleks yang mencakup implikasi politik
dan dampak sosial-keagamaan dalam konteks budaya.
Fatima Mernissi menganalisis masalah ini dari berbagai
perspektif, menelusuri akar diskriminasi perempuan di
dunia Islam melalui aspek politik dan sosio-ekonomi pasca
kolonialisme. Dalam pandangan ini, dimensi agama sering
kali dipengaruhi oleh konstelasi politik dan ekonomi. Isu
pemberdayaan perempuan kini lebih terbingkai dalam
konteks politik dan sosio-ekonomi daripada sekadar isu

spiritual.

Kesimpulan

Fatima Mernissi, lahir di Fez, Maroko pada tahun 1940,
adalah seorang feminis Muslim Arab terkemuka dan salah
satu perempuan Maroko pertama yang memperoleh pen-
didikan tinggi. Mernissi dibesarkan dalam keluarga yang

memegang tradisi harem, yang membatasi ruang gerak

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 185



perempuan. Pengalamannya belajar di Prancis memperkuat
pemikirannya dalam menggugat sistem patriarki, di mana ia
terinspirasi oleh konsep individualisme, liberalisme, dan
kebebasan individu yang berkembang di Barat. Mernissi
menyadari betapa dominasi laki-laki masih kuat di dunia
Arab, terutama terlihat saat Perang Teluk ketika perem-
puan juga terlibat dalam memperjuangkan kemerdekaan
dan menuntut perdamaian. Dalam upayanya memperjuang-
kan kesetaraan gender, Mernissi mengkritik hadis-hadis
misoginis dan beberapa tafsir Al-Qur’an yang menurutnya
menyimpang, dan berusaha membongkar interpretasi
ulama klasik yang memperkuat dominasi patriarki. Baginya,
kesetaraan antara laki-laki dan perempuan seharusnya
didasarkan pada nilai-nilai yang terkandung dalam teks
agama. Mernissi berpendapat bahwa marginalisasi perem-
puan dalam kehidupan publik dan domestik adalah hasil
dari konstruksi sosial, bukan ajaran Islam. [a menegaskan
bahwa Islam memberikan kebebasan kepada perempuan,
termasuk kebebasan untuk berpartisipasi dalam politik dan

meraih prestasi setara dengan laki-laki.

186 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



N 5\ .
R,
BAB VIII

PEMIKIRAN MOHAMMED ARKOUN

Pendahuluan

Pemikiran Mohammed Arkoun merupakan salah satu
sumbangan penting dalam studi Islam modern yang
menggabungkan pendekatan kritis terhadap tradisi Islam
dengan metode ilmu sosial dan humaniora kontemporer.
Sebagai seorang intelektual yang berakar pada tradisi pe-
mikiran Islam sekaligus terbuka terhadap pengaruh Barat,
Arkoun menawarkan perspektif yang inovatif dalam mema-
hami teks-teks keagamaan, sejarah, dan kebudayaan Islam.
Dalam konteks globalisasi dan perubahan sosial yang cepat,
pemikiran Arkoun menjadi semakin relevan dalam upaya
menavigasi tantangan modernitas sambil tetap memper-
tahankan identitas dan nilai-nilai keislaman (Hidayatulloh,
2024). Masalah modernisasi dan Islam telah menjadi topik
yang banyak dibahas. Di satu sisi, Islam sebagai agama

memiliki nilai-nilai fundamental yang berasal dari Al-Qur’an

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 187

N



dan Sunnah Rasul, yang telah menjadi pedoman hidup bagi
umatnya selama lebih dari seribu empat ratus tahun.
Sementara itu, modernisasi seringkali dianggap sebagai
hasil pemikiran negara-negara Barat yang mayoritas
penduduknya beragama Kristen (Nur & Igbal Irham, 2023).
Namun, modernisasi sebagai hasil dari rasionalisasi
manusia sebenarnya mencakup berbagai pluralitas agama,
budaya, dan interaksi lintas budaya dalam era globalisasi.
Perlu dicatat bahwa yang ditentang oleh Islam bukanlah
modernisasi itu sendiri, tetapi aspek-aspek tertentu yang
dianggap bertentangan dengan nilai-nilai agama. Baik
Kristen maupun Islam sama-sama merasa prihatin dengan
perkembangan modernisasi yang memunculkan semacam
“agama” baru, yaitu humanisme yang bersifat ateis (Ainiah,
2022).

Arkoun menekankan pentingnya mengakui universalis-
me dan pluralisme peradaban manusia yang saling ber-
interaksi. Dalam interaksi ini, Islam pernah memainkan
peran signifikan dalam sejarah. la berpendapat bahwa
kontribusi Islam terhadap peradaban dunia perlu diaktu-
alisasikan kembali melalui reinterpretasi tradisi dan sikap
terbuka terhadap budaya lain, tanpa mengabaikan prinsip-
prinsip etika Al-Qur’an. Arkoun mendorong kebangkitan
kembali wacana kenabian yang dinamis, yang sebelumnya

menyempit dan menjadi kaku akibat pembakuan doktrin

188 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



oleh para mujtahid agung setelah periode sahabat (Arkoun,
1997). Menurut Arkoun, pemikiran Islam yang ada saat ini
dibentuk generasi tertentu yang menghadapi tantangan
sejarah tertentu, dan diwariskan tanpa mempertanyakan
kondisi sosio-historis yang melahirkannya. Akibatnya,
pemikiran Islam dianggap sudah final dan tidak perlu
diperbarui dalam hal isi, metodologi, atau analisis (Arkoun,
1994). Karena itu, Arkoun berusaha untuk meneliti kembali
kenyataan ini menggunakan disiplin ilmu sosial modern
guna mendapatkan pemahaman lebih jelas dan mengung-
kap realitas yang melingkupi ilmu-ilmu agama tersebut.

Perubahan adalah hal yang tak terelakkan dalam
kehidupan manusia, dan perkembangan pemikiran serta
nalar dapat dipandang sebagai respons manusia terhadap
perubahan tersebut. Dengan demikian, nalar tidaklah statis;
ia berubah seiring dengan kemajuan alat berpikir dan
temuan baru. Nalar yang relevan di masa lalu mungkin
tidak lagi cocok untuk memahami realitas masa Kkini, begitu
pula sebaliknya (Y. Ismail, 2019). Dalam konteks pemikiran
Arab modern, terdapat tiga tipe pemikiran dominan.
Pertama, tipe transformatif, di mana para pemikir Arab
mendorong transformasi radikal dari budaya tradisional-
patriarkal menuju masyarakat yang rasional dan ilmiah.
Kedua, tipe reformistik yang menggunakan pendekatan

dekonstruktif. Ketiga, tipe ideal-totalistik, yang ditandai

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 189



dengan pandangan idealis terhadap ajaran Islam yang
bersifat menyeluruh (Tarig Ramadan, 2012). Metode
dekonstruktif adalah fenomena baru dalam pemikiran Arab
kontemporer, dipengaruhi oleh gerakan (pasca) struktura-
lisme Prancis dan tokoh-tokoh pascamodern seperti
Jacques Lacan, Roland Barthes, Michel Foucault, Jacques
Derrida, dan Hans-Georg Gadamer. Pemikir terdepan dalam
kelompok ini adalah Mohammed Arkoun dan Mohammed
Abid Jabiri, dengan beberapa pemikir lain seperti M. Bennis,
Abdul Kebir Khetibi, Salim Yafut, Aziz Azmeh, dan Hashim
Shaleh yang sejalan dengan mereka.

Pemikiran Islam internasional yang baru-baru ini
berkembang banyak dipengaruhi oleh Mohammed Arkoun,
seorang pemikir asal Aljazair yang sebagian besar hidupnya
dihabiskan di Prancis. Arkoun merupakan salah satu dari
sedikit pemikir Islam kontemporer yang pemikirannya
mulai masuk ke dalam wacana pemikiran Islam di
Indonesia. [a merasa prihatin dengan perkembangan pemi-
kiran Islam yang menurutnya telah menjadi kaku, tertutup,
dan dogmatis, yang pada akhirnya memicu fundament-
talisme Islam. Arkoun menganggap kondisi ini disebabkan
oleh memudarnya tradisi filsafat kritis dalam Islam,
sehingga tradisi Islam diterima tanpa penelaahan Kkritis.
Untuk mengatasi hal ini, Arkoun melihat perlunya metode

kritis dalam membaca sejarah pemikiran Arab-Islam. Ia

190 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



menggunakan pendekatan dan metodologi ilmu sosial serta
konsep pascamodern, seperti mitos dari Paul Ricoeur, kon-
sep wacana dan epistémé dari Foucault, serta dekonstruksi
dari Derrida. Metode dekonstruksi ini menjadi salah satu
alat penting yang digunakan Arkoun untuk merekonstruksi
pemikiran Islam. Menurut (Arkoun, 2004), Islam seharus-
nya tidak dipandang sebagai agama yang kaku dan
dogmatis. Namun, dalam perjalanan sejarahnya, terutama
melalui pengaruh kekuasaan, Islam telah berubah menjadi
dogma yang statis demi kepentingan kekuasaan itu sendiri.
Dari perspektif sejarah, pemikiran Islam mengalami stag-
nasi, menjadi terkotak-kotak, tertutup, sempit, dan ber-
pusat pada logosentrisme. Arkoun berpendapat bahwa
pemikiran Islam telah berhenti berkembang dan tidak lagi
terbuka terhadap perubahan dalam metode dan praktiknya.
[a menekankan bahwa selama empat abad, pemikiran Islam
tidak mengalami perkembangan yang signifikan, berbeda
dengan pemikiran Eropa yang terus berkembang selama
periode yang sama (Soekarba, 2006b).

Arkoun mengkritik pemikiran Islam yang hanya meng-
ulang pola pikir religius-skolastik yang konservatif, mirip
dengan yang digunakan pada Abad Pertengahan, tanpa
beranjak ke posisi yang lebih modern. Oleh karena itu, ia
mencanangkan sebuah proyek besar yang disebutnya

sebagai “kritik nalar Islam” dan “pembukaan kembali pintu

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 191



ijtihad.” Arkoun melihat bahwa dalam praktiknya, ijtihad
seringkali hanya memenuhi tuntutan ideologis penguasa,
sehingga ia mengusulkan agar tugas ijtihad diperluas untuk
benar-benar mengakomodasi perubahan dan pembaruan

dalam pemikiran Islam.

A. Biografi Mohammed Arkoun

Mohammed Arkoun lahir pada 2 Februari 1928 di desa
Taourirt-Mimoun, sebuah desa kecil di Kabylie, wilayah
Berber di Aljazair. Latar belakangnya sebagai bagian dari
komunitas Berber, yang minoritas dalam konteks Arab-
Muslim, memberi Arkoun perspektif unik yang kemudian
mempengaruhi pendekatan kritisnya terhadap Islam dan
tradisi keagamaan. Arkoun menempuh pendidikan awal di
Madrasah Perancis di Aljazair, kemudian melanjutkan
studinya di Universitas Aljir. Pada tahun 1950-an, ia pindah
ke Prancis untuk melanjutkan pendidikan lebih tinggi, di
mana ia mengambil gelar di bidang Filsafat di Universitas
Sorbonne, Paris. Di Sorbonne, Arkoun memperdalam
pengetahuannya tentang filsafat, sastra, dan sejarah, yang
kemudian menjadi dasar bagi pendekatan multidisipliner-
nya dalam studi Islam (Putro, 2008).

Secara historis, Aljazair mengalami proses Islamisasi
ketika ditaklukkan oleh bangsa Arab di bawah pimpinan
‘Ugbah bin Nafi’ pada tahun 683 M. Mayoritas suku Berber

memeluk Islam bersama dengan ‘Ugbah. Keislaman yang

192 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



berkembang di kalangan Berber dan sebagian besar
masyarakat Afrika Utara terutama bercorak Sufisme. Aliran
ini diperkenalkan pada abad ke-6 H oleh seorang sufi besar,
Abu Madyan, yang juga merupakan guru dari Ibnu Arabi,
sufi terkenal dari Tlemcen, sebuah kota di Aljazair Barat.
Beberapa tarekat yang berkembang di wilayah termasuk
Tarekat Syadziliyyah, Qadiriyyah, dan Isma'’iliyyah. Dalam
lingkungan yang dipenuhi dengan tradisi kesufian inilah
Arkoun dan keluarganya dibesarkan. Ayah Arkoun adalah
seorang tokoh masyarakat setempat, putra dari seorang
pedagang rempah-rempah yang hidup sederhana dan masih
menggunakan bahasa asli, Kabilia. Meskipun demikian,
Arkoun menguasai bahasa Arab, bahasa nasional Aljazair
yang ia pelajari sejak muda, tetapi ia lebih sering menulis
dan mengungkapkan gagasannya dalam bahasa Prancis.

Arkoun memulai karier akademiknya sebagai seorang
pengajar dan peneliti di berbagai institusi. Salah satu
pencapaian terbesarnya adalah ketika ia menjadi profesor
di Universitas Sorbonne pada tahun 1961, di mana ia
mengajar selama lebih dari dua dekade hingga 1993. Di sini,
Arkoun memperkenalkan pendekatan-pendekatan baru
dalam studi Islam, menggabungkan ilmu sosial, filsafat, dan
teori kritis dalam analisisnya terhadap sejarah dan teks-
teks Islam. Selain itu, Arkoun juga mengajar di berbagai

universitas internasional, termasuk di Lebanon, Maroko,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 193



dan Amerika Serikat. Kariernya sebagai akademisi diakui
secara global, dan ia dikenal sebagai salah satu intelektual

terkemuka dalam studi Islam modern.

Latar belakang kehidupan Arkoun menunjukkan
bahwa tradisi dan kebudayaan memainkan peran penting
dalam pembentukan pemikirannya, terutama dalam hal
bahasa. Sejak muda, Arkoun terbiasa dengan tiga bahasa:
Kabilia yang digunakan dalam kehidupan sehari-hari,
Prancis yang digunakan di sekolah dan administrasi, serta
Arab yang digunakan dalam konteks masjid dan Islam.
Ketika Arkoun pindah dari desanya ke kota Oran dan Aljir
untuk mendalami bahasa Arab, lalu melanjutkan studi di
Prancis, ia semakin menyadari perbedaan mendasar antara
ketiga bahasa ini. Pengalaman ini memicu minat Arkoun
terhadap peran bahasa dalam pemikiran dan humanitas
dalam masyarakat. Setiap bahasa ini mewakili tradisi dan
orientasi budaya yang berbeda: Kabilia sebagai bahasa lisan
yang menyampaikan tradisi sosial-ekonomi, Arab sebagai
bahasa agama dan penghubung dengan dunia Islam, dan
Prancis sebagai bahasa pemerintahan dan tradisi ilmiah
Barat. Oleh karena itu, Arkoun dapat dikatakan mewakili
tiga budaya sekaligus: Arab, Islam, dan Barat (Surianto &
Junaidi, 2024). Mohammed Arkoun dikenal sebagai salah
satu pemikir Muslim paling berpengaruh dalam abad ke-20

dan awal abad ke-21. Ia terkenal karena pendekatan

194 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kritisnya terhadap tradisi Islam, yang sering kali kontrover-
sial tetapi selalu inovatif. Arkoun mengembangkan konsep
“kritik nalar Islam” yang bertujuan untuk mendekonstruksi
dan kemudian membangun kembali pemikiran Islam
dengan cara yang lebih dinamis dan relevan dengan dunia
modern. Arkoun mengkritik apa yang ia sebut sebagai
“Islam resmi” yang telah menjadi kaku, dogmatis, dan tidak
terbuka terhadap perubahan. Menurutnya, Islam yang
hidup dalam tradisi masyarakat telah terperangkap dalam
pola pikir logosentris dan skolastik yang membatasi
kemampuan umat Muslim untuk menanggapi tantangan-
tantangan modern. la percaya bahwa pemikiran Islam telah
mengalami stagnasi selama berabad-abad dan perlu

direvitalisasi melalui pendekatan lebih kritis dan inklusif.

B. Gagasan Pemikiran Mohammed Arkoun

Titik utama pemikiran Arkoun berpusat pada konsep
kritik epistemologis, yang sering muncul dalam karyanya
meskipun dalam berbagai konteks berbeda. Kritik episte-
mologis ini difokuskan pada keseluruhan struktur ilmu
agama, memberikan makna yang lebih tajam dalam anali-
sisnya. Pemikiran Arkoun ditandai upaya menggabungkan
tradisi Barat dan Islam, sesuai dengan tujuannya untuk
menyatukan berbagai cara berpikir yang berbeda. Cita-
citanya adalah mengintegrasikan elemen paling bernilai

dari pemikiran Islam (nalar Islami) dan pemikiran Barat

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 195



modern (nalar modern). Pendekatan epistemologis dan
metodologis Arkoun dipengaruhi rasionalisme Descartes,
kritisisme Kant, strukturalisme de Saussure, semiotik
Barthes, Hjemslev, dan Greimas, serta konsep-konsep pas-
camodern seperti mitos dari Ricoeur, wacana dan epistémé
dari Foucault, dan dekonstruksi Derrida (Fuadi, 2016).

Teori kebenaran dalam pemikiran Descartes dan Kant
didasarkan pada penalaran logis yang konsisten dan jelas,
berpusat pada subjek, bukan pada metode pengujian
eksperimental. Meskipun Kant mengkritik empirisme-
positivisme, ia tetap mengagumi penalaran logis yang
terstruktur dengan jelas. Hal ini tercermin dalam seluruh
filsafatnya, termasuk dalam etikanya yang terkenal dengan
konsep categorical imperative. Kant berpendapat bahwa
penilaian tentang perbuatan baik atau buruk tidak perlu
merujuk pada Kitab Suci, melainkan dapat dilakukan
melalui penggunaan akal kritis dan praktis (Shokri, 2021).

Kritik Arkoun terhadap bangunan Islam tampaknya
mengikuti logika Kant, meskipun bertentangan dengan
metode dekonstruksi. Ferdinand de Saussure membedakan
antara bahasa sebagai sistem (langue) dan bahasa sebagai
wicara (parole), di mana wicara bersifat diakronis dan
individual, sementara bahasa sebagai struktur bersifat
sinkronis dan kolektif (Hadiwiyono, 2004). Arkoun meng-

usulkan agar Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai

196 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



bahasa, tetapi juga sebagai wicara yang relevan untuk
konteks kontemporer. Ia menilai bahwa tafsir klasik yang
terlalu fokus pada bahasa mengakibatkan “pengeringan”
makna Al-Qur’an dan penyimpangan dari fungsinya sebagai
petunjuk hidup. Arkoun menyebut pendekatan ini sebagai
filologisme, yang terbatas pada aspek teks.

Roland Barthes, terpengaruh Saussure, mengembang-
kan semiologi dengan menekankan bahwa tanda adalah
kombinasi penanda dan petanda yang bisa menjadi bagian
dari sistem semiotis tingkat kedua, yaitu mitos (Stivale,
2002). Arkoun mengadaptasi pendekatan ini untuk meng-
analisis Al-Qur’an dan agama Islam, memanfaatkan konsep
mitos dari Barthes dan Paul Ricoeur untuk melakukan re-
enactment pengalaman keagamaan dalam analisis simbolis.
Menurut Arkoun, wacana Al-Qur’an juga bersifat mitis, dan
harus ditafsirkan dengan mempertimbangkan konteks
sosial-historis yang mempengaruhinya (Ramdhani & Said,
2021).

Michel Foucault memperkenalkan konsep epistem
(epistémé) sebagai cara pemahaman kenyataan yang ber-
beda di tiap zaman, yang disebut wacana (Foucault, 1980).
Arkoun menerapkan konsep epistem Foucault untuk meng-
analisis tiga jenjang sejarah akal Arab-Islam: klasik, skola-
stik, dan modern. Meskipun tidak sepenuhnya mengikuti

pandangan Foucault, Arkoun memanfaatkan istilah epistem,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 197



wacana, dan arkeologi dalam karyanya. Jacques Derrida,
dengan metode dekonstruksi, menawarkan kritik terhadap
teks dengan fokus pada “yang tak terpikirkan” dan “yang
tak dipikirkan” (Arkoun, 2002b). Dekonstruksi, menurut
Derrida, melibatkan pembongkaran tekstualitas dan mene-
kankan intertekstualitas. Arkoun sangat dipengaruhi oleh
pemikiran Derrida, terutama konsep logosentrisme dan
dekonstruksi, untuk mengungkap kembali makna yang
mungkin tersingkir akibat penutupan dan pembekuan
dalam pemikiran Islam (Al-Fayyadl, 2005).

C. Postmodernisme dalam Pemikiran Arkoun

Arkoun tidak membedakan antara pemikiran modern
dan postmodern; ia melihat postmodernisme sebagai tahap
lanjutan dari perkembangan nalar modern yang berkelan-
jutan. Menurut Arkoun, pembebasan nalar Islam dari
keterbatasan dan ketertutupan, serta kembalinya Islam
sebagai sarana emansipasi manusia, hanya dapat dicapai
jika pemikiran Islam terbuka terhadap perkembangan
pemikiran modern (Arkoun, 2002a). Arkoun berusaha
mengintegrasikan elemen-elemen berharga dari nalar Islam
dan modern, yang menurutnya dicirikan oleh sikap Kritis
dan nasionalisme. Nalar modern, dalam pandangannya,
menggoyahkan keyakinan akan kedaulatan subyek dan
meningkatkan kesadaran akan keterkaitan antara pemi-

kiran, bahasa, dan sejarah. Meskipun Arkoun tidak secara

198 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



radikal memisahkan pemikiran modern dari postmodern,
pengaruh postmodernisme tampak jelas dalam penekanan-
nya pada hubungan erat antara sejarah, pemikiran, dan
bahasa, serta dalam penolakannya terhadap kedaulatan
subyek dalam proses pemikiran.

Arkoun sangat dipengaruhi oleh strukturalisme, post-
strukturalisme, dan dekonstruksionisme, yang menekankan
analisis linguistik. Pengaruh ini berasal dari perkembangan
terkini dalam filsafat, ilmu bahasa, dan ilmu sosial di Barat,
khususnya di Perancis. Leonard Binder mengategorikan
Arkoun sebagai pemikir eklektis. Dalam karyanya, Arkoun
memanfaatkan paradigma ini untuk membaca, memahami,
dan memperbaharui Islam. Referensi utamanya termasuk
filsuf Perancis seperti Paul Ricour, Michel Foucault, Jacques
Derrida, Jack Goody, Pierre Bourdieu, serta ahli bahasa
Swiss Ferdinand de Saussure, semiotika Perancis Roland
Barthes, dan ilmuwan kesusastraan Kanada Northrop Frye
(Lee, 2010).

Pengaruh Michel Foucault terhadap karya-karya
Arkoun sangat signifikan, terutama dalam penggunaan
istilah seperti episteme, wacana, dan arkeologi. Arkoun
membagi sejarah pemikiran Arab-Islam menjadi tiga
tingkatan: klasik, skolastik, dan modern. Ini mirip dengan
klasifikasi Foucault terhadap pemikiran Eropa dalam empat

abad terakhir, yaitu: episteme abad pertengahan, episteme

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 199



klasik, dan episteme modern. Setiap periode episteme
memiliki sistem pemikiran yang berbeda dalam konsep dan
metode. Tingkat klasik dalam pemikiran Islam diwakili oleh
para pendiri dan pembentuk peradaban Islam; tingkat
skolastik ditandai dengan dominasi taqlid dalam sistem
berpikir umat; dan tingkat modern merujuk pada kebang-
kitan dan revolusi dalam pemikiran Islam (Arkoun, 2002b).

Arkoun membagi sejarah episteme Islam untuk
menjelaskan konsep “yang terpikirkan” (thinkable), “yang
tak terpikirkan” (unthinkable), dan “yang belum terpikir-
kan” (not yet thought). Menurut (Arkoun, 1988), sebelum
Syafi’'i menetapkan sistematika konsep sunnah dan standar
kajian ushul, banyak aspek pemikiran Islam masih berada
dalam Kkategori “terpikirkan.” Setelah penerapan teori
Syafi’i, beberapa aspek tersebut menjadi “tak terpikirkan.”
Dominasi mazhab di negara-negara Muslim, menurut
Arkoun, mencerminkan kelengahan dalam memahami
transisi dari “agama yang benar” ke “ortodoksi ideologi,”
yang mengakibatkan pembekuan pemikiran dan munculnya
masalah seperti perpecahan mazhab, persaingan partai, dan

bentrokan organisasi.

Kawasan “tak terpikirkan” dalam tubuh umat Islam
terus meluas, terutama ketika menghadapi tantangan dari
modernitas Barat yang kini mendominasi dunia. Untuk

menghadapi tantangan ini, penting untuk menghentikan

200 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



perluasan kawasan “tak terpikirkan” tersebut. Arkoun,
meskipun tidak mengikuti seluruh teori Derrida, jelas
dipengaruhi konsep “dekonstruksi” atau “pembongkaran”
dari Derrida. Dekonstruksi adalah metode kritik internal
yang bertujuan mengungkap elemen-elemen tersembunyi
dalam teks, seperti “yang tak terpikirkan” dan “yang belum
terpikirkan.” Arkoun menggunakan dekonstruksi untuk
menemukan kembali makna yang hilang akibat proses

pembekuan pemikiran Islam.

D. Pemikiran Dekonstruksi Arkoun

Perbandingan antara perkembangan nalar di Eropa
dan dunia Arab atau Islam menunjukkan perbedaan men-
colok. Sementara Eropa mengalami kemajuan nalar yang
signifikan dan revolusioner sejak abad ke-16, masyarakat
Arab atau Muslim tidak mengalami perubahan serupa.
Pemikiran Islam cenderung stagnan dan enggan menerima
perubahan sejak abad ke-16. Dalam konteks ini, Arkoun
mengusulkan “proyek kritik nalar Islam” seperti yang
dijelaskan dalam karyanya Pour une critique de la raison
islamique (1984) dan terjemahannya Tarikhiyah al-Fikr al-
‘Arabi al-Islami. Arkoun fokus pada pembacaan tradisi
Arab-Islam dengan menekankan pentingnya pendekatan
historis dan hermeneutik, di mana penilaian terhadap
fenomena sosial budaya harus mengikuti kronologi sejarah

dan menghapus relevansi antara teks dan konteks untuk

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 201



menemukan makna baru yang terkandung dalam teks
agama (Soekarba, 2006). Metode sejarah Arkoun meng-
integrasikan berbagai ilmu sosial Barat modern yang
dipengaruhi oleh pemikir (pasca-) strukturalisme Prancis
seperti Saussure (linguistik), Levi-Strauss (antropologi),
Lacan  (psikologi), Barthes (semiologi), Foucault
(epistemologi), dan Derrida (grammatologi). Pendekatan ini
membentuk “kritik nalar islami” di mana Arkoun meng-
aplikasikan dekonstruksi pada teks klasik untuk menemu-
kan makna tersembunyi dan kemudian melakukan rekons-
truksi konteks. Selain teks Kklasik, Arkoun juga meng-
eksplorasi teks suci. la membedakan dua bentuk tradisi:
pertama, Tradisi atau Turats dengan huruf kapital, yang
dianggap sebagai tradisi transenden dan ideal dari Tuhan
yang tidak terpengaruh oleh sejarah, dan kedua, tradisi atau
turats dengan huruf kecil, yang merupakan hasil dari proses
sejarah dan budaya manusia, mencakup warisan turun-
temurun dan penafsiran terhadap wahyu Tuhan (Ushama,
2019).

Arkoun menolak jenis tradisi pertama, yang diang-
gapnya berada di luar jangkauan pengetahuan dan akal
manusia. Ia fokus pada tradisi kedua, yang dibentuk oleh
kondisi sejarah dan harus dianalisis melalui kerangka
sejarah. Dalam pandangannya, membaca turats, termasuk

teks suci, berarti memahami teks dalam konteks perubahan

202 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



sejarah yang terus berlangsung. Tujuannya adalah untuk
memastikan bahwa ajaran agama tetap relevan dengan
kondisi saat ini. Arkoun berusaha mengharmoniskan tradisi
dengan modernitas menggunakan metode baru. Saat ini,
banyak peneliti Al-Qur'an yang melakukan kritik historis
dan linguistik, ciri khas hermeneutik. McAuliffe menulis
tentang tafsir al-Tabari dan Ibn Katsir, sementara sarjana
Muslim kontemporer seperti Fazlur Rahman menggunakan
metode penafsiran double-movement, sedangkan Arkoun
memfokuskan pada interaksi bahasa-pemikiran-sejarah
(Mustaqim & Sahiron, 2008).

Bagi (Arkoun, 2009), penafsiran yang komprehensif
melibatkan integrasi dimensi bahasa, pemikiran, dan
sejarah. Dalam pendekatan hermeneutiknya, Arkoun me-
mulai dengan membedakan antara teks asli atau teks
pembentuk dan teks hermeneutis. Tujuannya adalah meng-
embalikan pemikiran Islam pada wacana Al-Qur'an yang
terbuka terhadap berbagai pembacaan dan pemahaman.
Namun, Arkoun menghadapi tantangan karena Al-Qur’an,
sebagai teks utama, telah tertutup oleh beragam literatur
dan teks hermeneutis, menghalangi pemahaman asli Al-
Qur'an (Arkoun, 1997). Untuk mengatasi hal ini, Arkoun
mengadopsi metode “dekonstruksi” Derrida dan analisis
arkeologis, dengan tujuan membersihkan “debu” historis

yang menutupi teks hermeneutis. Metode ini bertujuan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 203



untuk mengklarifikasi hubungan antara teks dari fase
sejarah tertentu dan konteks sosial serta pemikiran yang
relevan. Arkoun juga menekankan pentingnya hubungan
antara pemikiran dan bahasa, di mana setiap pemikiran
keislaman mencerminkan dinamika sosiohistoris dan di-

ungkapkan dalam bahasa tertentu.

Arkoun menegaskan pentingnya Kketerkaitan antara
bahasa, pemikiran, dan sejarah dalam pemahaman agama.
Menurutnya, tidak ada pemikiran keagamaan yang dapat
dipisahkan dari kedua elemen ini. Dalam konteks Al-Qur’an,
Arkoun menekankan bahwa kitab suci tersebut merupakan
fenomena bahasa, budaya, dan keagamaan yang hanya
dapat dimaknai secara tepat dalam konteksnya sendiri,
pada gilirannya membentuk struktur kesadaran (Arkoun,
1997). Al-Qur’an, sebagai teks keagamaan, dimaksudkan
untuk dibaca dan dihayati dalam konteks tersebut. Karya
Arkoun relevan karena menawarkan metodologi kritis,
khususnya melalui pendekatan dekonstruksi terhadap teks
Islam. Ia menunjukkan bahwa sejarah pemikiran Islam
ditandai oleh dua kecenderungan utama: penyakralan teks
dan tradisi serta upaya membongkar penyakralan tersebut.
Arkoun berpendapat bahwa pemikiran Islam memerlukan
interaksi antara universalisme dan pluralisme untuk
berkembang secara kritis (Shaumiwaty et al., 2018). Arkoun

menerapkan alat bantu hermeneutik pada Al-Qur’an,

204 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



memusatkan perhatian pada tiga aspek: teks, konteks, dan
kontekstualisasi, dalam suatu lingkaran yang tidak ter-
putus. la berpendapat bahwa dalam penggalian makna teks,
penting untuk mempertimbangkan konteks historis dan
pemahaman teks untuk melakukan pemaknaan kembali
yang relevan dalam konteks yang berbeda (Arkoun, 1999).
Dengan menekankan bahwa setiap teks keagamaan adalah
“jejak” yang merujuk pada teks-teks lainnya, Arkoun
menolak klaim bahwa sebuah diskursus keagamaan dapat
mengakses makna “asali” dari sebuah teks secara langsung.
Klaim tersebut sering memperkuat posisi dominan suatu
diskursus atas yang lainnya. Dekonstruksi, dengan meng-
ubah struktur hierarkis penafsiran, menempatkan berbagai
diskursus dalam posisi sejajar (co-existence), memungkin-
kan diskursus-diskursus yang terpinggirkan untuk mem-
bentuk resistensi terhadap diskursus dominan (Arkoun,
2009).

Dengan meruntuhkan struktur hierarkis yang men-
dukung relasi kuasa represif, dekonstruksi berpotensi
mengubah relasi kuasa tersebut menjadi bentuk yang lebih
positif. Strategi dekonstruksi Derrida, jika diterapkan dalam
studi pemikiran Islam, dapat menghasilkan perspektif kritis
dan praktis. Perspektif kritis melibatkan investigasi historis
atas praktik keagamaan diskursif dan sosial untuk meng-

ungkap relasi kuasa, sedangkan perspektif praktis menyedi-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 205



akan “ontologi historis” tentang diri kita dalam konteks
relasi kuasa, serta membantu dalam perjuangan untuk
mentransformasikan bentuk-bentuk represif dari relasi

kuasa menjadi bentuk yang lebih positif.

Arkoun menggunakan metode dekonstruksi untuk
merekonstruksi tradisi keilmuan klasik Islam dengan mem-
bongkar lapisan pengetahuan yang tertutup oleh ortodoksi.
Melalui proses ini, ia menyaring elemen-elemen penting
dari kajian Islam sambil mengabaikan yang kurang relevan.
Pendekatan Arkoun berbeda dari pemikir Islam lainnya,
karena ia menggabungkan strukturalisme, pascastruktu-
ralisme, dan dekonstruksionisme, dengan fokus pada
analisis linguistic (Arkoun, 1988). Arkoun menekankan
bahwa dekonstruksi tidak dapat dilakukan tanpa pemaha-
man mendalam tentang sejarah, termasuk tradisi Islam
yang tersembunyi maupun yang terkontaminasi oleh unsur
luar. Dalam proses ini, ia berupaya untuk menghidupkan
kembali makna yang tersingkir atau terlupakan akibat
penutupan dan pembekuan dalam pemikiran Islam. Ia juga
menekankan bahwa dekonstruksi harus diikuti dengan
“rekonstruksi” untuk meninggalkan keterbatasan dan pen-
yelewengan dari wacana sebelumnya, sehingga membuka
jalan bagi wacana yang lebih terbuka dan dinamis. Arkoun
menjelajahi hubungan antara teks Islam dan dekonstruksi

dengan mengkaji karya-karya Derrida yang relevan dengan

206 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



analisis teks Islam. [a mengaplikasikan prinsip dekonstruksi
dengan membalikkan hierarki keutamaan antara dua
konsep berpasangan, meskipun berbeda dengan Derrida,
Arkoun mempertahankan adanya “petanda transendental”
dan menganggap bahasa lisan sebagai bentuk yang lebih
awal dan lebih asli dibandingkan bahasa tulis. Arkoun
menyarankan agar model-model penalaran Islam tradisi-
onal yang mencampurkan interpretasi sejarah dengan
pewahyuan ilahi harus dikritik. la mengusulkan dekonst-
ruksi terhadap tata pikir masa lalu dan interpretasi teks-
teks suci, serta membuka teks-teks tersebut untuk peneli-
tian historis dan linguistik modern (Arkoun, 2002). Dengan
pendekatan ini, Arkoun berharap dapat merekonstruksi
tradisi keilmuan klasik dan mencegah penurunan standar

pengetahuan di kalangan ulama tradisional dan Islamis.

E. Analisis Kritis terhadap Nalar Islam sebagai
motode Ijtihad

Dalam membahas ijtihad, penting untuk diingat bahwa
ijtihad tidak dapat dipisahkan dari tuntutan negara dan
kendala masyarakat, dan bukan sekadar kegiatan intelek-
tual abstrak. Meskipun para ahli hukum mengakui adanya
kemungkinan perbedaan pendapat dalam ijtihad, pemikiran
teologis dan metodologis tidak dapat sepenuhnya terlepas
dari konteks sosial dan politik (Al Hasani & Masnawati,

2024). Pemahaman tentang ortodoksi Islam, yang berkaitan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 207



dengan perkembangan dan penguatan keputusan hukum,
sangat penting untuk memahami Islam secara menyeluruh,
baik dalam konteks klasik maupun kontemporer. Ortodoksi
berhubungan erat dengan sejarah stagnasi atau kemun-
duran umat dan membantu menjelaskan bagaimana pemi-
kiran Islam menjadi dogmatis dan terjebak dalam pola

interpretasi yang stagnan (Susanto, 2016).

Ortodoksi Islam adalah bentuk episteme yang masih
relevan hingga kini, dan ditemukan dalam berbagai bidang
seperti hadits, figh, tafsir, dan ilmu kalam. Ortodoksi
berkaitan erat dengan masalah stagnasi dan kejumudan
yang dihadapi umat Islam. Islam klasik, sering disebut
sebagai Islam skolastik, mirip dengan skolastisisme Kristen
abad pertengahan, di mana kritik terhadap tokoh-tokoh
seperti Syafi’i atau Asy’ari dianggap sebagai kritik terhadap
agama itu sendiri. Perpaduan antara wahyu dan unsur
historis dalam Islam skolastik membuat perbedaan antara
keduanya menjadi sangat sulit (Assyaukanie, 2023).

Untuk menghadapi tantangan modernitas intelektual,
budaya, dan material yang dibawa Barat sejak abad ke-19,
para ulama telah mencoba “membuka kembali pintu
ijtihad.” Namun, “neo-ijtihad” pragmatis belum sepenuhnya
menanggapi pemikiran modern. Sebaliknya, studi Islam
Barat oleh Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, dan Gautier

H.A.J. Powers, meskipun bersifat Kkritis, sering hanya

208 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



meninggalkan hasil yang tidak memadai. Menurut (Arkoun,
2002), ijtihad yang terfokus pada aspek teologis dan yuridis
perlu berkembang menjadi “kritik nalar Islam.” Arkoun
mengusulkan “kritik nalar Islam” sebagai cara untuk
melampaui pandangan yang bertentangan antara Islamo-
logi yang hanya fokus pada aspek positif dan penganut
Islam yang menerima agama secara langsung tanpa kritik.
“Kritik nalar Islam” berfokus analisis linguistik, psikologis,
historis, dan antropologi sosial dan budaya.(Zbir, 2021)

Secara sederhana, untuk mencapai keterbukaan pemi-
kiran Islam dalam konteks nasionalisme modern, perlu
dilakukan dekonstruksi terhadap dogmatisme dan ontodog-
matisme yang ada dalam tubuh umat Islam. Jika sistem
pemikiran ini terus dipertahankan, umat Islam akan tetap
berada dalam atmosfer abad pertengahan yang ketinggalan
zaman. Namun, dekonstruksi hanya dapat dilakukan
dengan pengetahuan mendalam tentang sejarah, baik yang
terkait dengan tradisi Islam yang masih tersembunyi
maupun yang terpengaruh oleh unsur luar. Tradisi budaya
seperti geologi, memiliki lapisan-lapisan yang memerlukan
pemahaman arkeologis untuk mengungkap kedalaman
sejarahnya (Adnan, 1989). Menurut (Foucault, 1980), ahli
sejarah pemikiran harus menggunakan metode arkeologi
untuk menyelidiki dan memahami warisan budaya hingga
ke lapisan terdalam (Menhaji & Sadatinejad, 2018).

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 209



Meskipun pembongkaran tradisi keagamaan dapat
menimbulkan kekhawatiran akan nihilisme, Arkoun me-
negaskan bahwa tujuan akhir bukanlah nihilisme, melain-
kan penemuan ketenangan rohani, tambahan pengetahuan,

dan peningkatan kesempurnaan (Arkoun, 1976).

Dalam proses dekonstruksi, Arkoun berusaha meng-
embalikan makna-makna yang telah terabaikan atau
terlupakan akibat penutupan dan pembekuan pemikiran
[slam. Ia menegaskan bahwa dekonstruksi harus disertai
dengan rekonstruksi, yaitu membangun kembali wacana
atau kesadaran yang mengatasi keterbatasan, pembekuan,
dan penyelewengan dari wacana sebelumnya. Arkoun
melihat strategi kritik nalar Islam sebagai perluasan dari
makna ijtihad klasik, berfungsi untuk mematangkan dan
memperjelas posisi ijtihad itu sendiri (Arkoun, 2004). Kritik
nalar Islam yang diajukan Arkoun bertujuan untuk meng-
ungkap “hakekat yang sebenarnya” yang mungkin terabai-
kan atau belum terpikirkan, menggunakan pendekatan
linguistik, psikologis historis, serta antropologi sosial dan
budaya. Mengacu pada metode dekonstruksi Derrida,
Arkoun mencoba membongkar dan mengungkap aspek-
aspek yang sebelumnya tidak tampak dalam teks, dengan
harapan menemukan kembali makna yang hilang atau
terdistorsi akibat pembekuan pemikiran Islam (Syar’,
2022).

210 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Kesimpulan

Pemikiran Arkoun menawarkan wawasan untuk
memahami mengapa pemikiran Islam menjadi tertutup dan
terbatas, serta bagaimana keterbatasan tersebut bisa
diatasi. Metode baru yang diajukan Arkoun adalah kritik
nalar Islam, yang bertujuan utama untuk membebaskan
pemikiran dari citra dan gambaran sempit yang meng-
hambat kejernihan nalar. Kritik ini berupaya membedakan
wahyu dari sejarah, mengembalikan wahyu transenden ke
posisi semula setelah mengalami reduksi akibat pembauran
dengan ideologi, politik, dan kepentingan manusia. Dengan
demikian, kritik nalar Islam mengajak untuk bersikap Kritis
terhadap berbagai teologisme dalam Islam. Arkoun
mengidentifikasi penyebab utama krisis dalam dunia Islam
sebagai redupnya tradisi filsafat dan pemahaman dogmatis
terhadap Islam tanpa penelaahan kritis, yang mengakibat-
kan kebekuan dan kejumudan pemikiran Islam saat ini.
Meskipun Arkoun menginginkan agar Islam menjadi subjek
penelitian multidisipliner, ia tetap berfokus pada kajian

pemikiran Islam.

Karya-karyanya, yang kaya akan rujukan teoretis dari
berbagai cabang ilmu Barat kontemporer, menunjukkan
kemajemukan yang positif. Namun, Arkoun tidak selalu
menyadari ketegangan antara berbagai referensi atau

antara unsur-unsur dari sumber dan pendiriannya sendiri.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 211



Selain itu, banyak masalah yang diangkat dalam karya
Arkoun tetap tidak terpecahkan, dan ia tidak menyediakan
solusi atau doktrin yang tuntas, sehingga mungkin tidak
memuaskan bagi mereka yang mengharapkan pemecahan

definitive.

212 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



hatt B .
R,

N
BAB IX
PEMIKIRAN ABDULLAHI AHMED
AN-NA'IM
Pendahuluan

Pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na'im merupakan
salah satu wacana kontemporer yang memiliki pengaruh
signifikan dalam diskursus tentang Islam dan modernitas.
Sebagai seorang pemikir asal Sudan yang banyak dikenal
melalui karya-karyanya di bidang hukum Islam, hak asasi
manusia, dan sekularisme, An-Na'im menawarkan per-
spektif yang berani dan inovatif dalam memahami hubung-
an antara agama dan negara, serta peran syariah dalam
masyarakat modern (Choir & Fanani, 2015). Pemikirannya
sering kali mengusung gagasan mengenai perlunya reinter-
pretasi dan reformulasi syariah agar dapat relevan dengan
konteks zaman yang terus berubah, terutama dalam upaya
menciptakan tatanan yang adil dan inklusif bagi semua

individu, terlepas dari perbedaan agama, gender, atau latar

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 213

N



belakang sosial (Na’'im & Siswanto, 2020). Al-Qur’an,
meskipun berisi beberapa aturan hukum seperti larangan
alkohol dan zina, bukanlah semata-mata teks hukum, me-
lainkan juga memuat prinsip-prinsip moral. Namun, para
ulama fikih sering salah memahami perintah-perintah
dalam Al-Qur’an, menganggapnya berlaku universal tanpa
memperhatikan konteks sosial (A. Setiawan, 2016). Akibat-
nya, mereka dan masyarakat Muslim terikat pada interpre-
tasi literal, sehingga hukum dan teologi Islam menjadi kaku
dan tidak berkembang sesuai dengan nilai-nilai kebebasan
dan tanggung jawab yang diusung oleh Al-Qur’an.

Pembaharuan atau modernisasi menjadi salah satu
tantangan penting bagi umat Islam dalam mencapai kesuk-
sesan dan kemajuan. Umat Islam dihadapkan pada pilihan
untuk mengikuti arus modernisasi atau tetap berpegang
pada norma-norma agama yang diwariskan oleh Nabi, para
sahabat, tabi’in, dan ulama madzhab. Setiap pilihan ini
memiliki konsekuensi tersendiri. Menurut (Majid, 2004),
usaha-usaha pembaharuan yang dilakukan sebelum era
modern memberikan inspirasi akan perlunya perubahan,
terutama karena tantangan yang muncul dari modernisasi.
la berpendapat bahwa gerakan-gerakan pra-modern
didorong oleh masalah internal umat Islam, sementara pada
era modern, pembaharuan lebih dipengaruhi oleh faktor

eksternal seperti kolonialisme, westernisasi, religio-

214 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kultural, dan ancaman politik Barat terhadap Islam. Para
pembaharu Muslim pada abad ke-19 dan ke-20 berupaya
merespons interaksi dengan Barat melalui interpretasi
Islam disesuaikan dengan perubahan kehidupan. Mereka
menunjukkan sikap yang adaptif, selektif, dinamis, dan
fleksibel dalam menghadapi pemikiran Barat. Intelektual
Muslim merespons dengan beragam cara, termasuk melalui
kajian ontologis, epistemologis, dan aksiologis (Black,
2007). Salah satu pembaharu terkemuka pada abad ke-19
adalah Abdullahi Ahmed An-Na’im dari Sudan, seorang ahli
hukum dan aktivis HAM yang dikenal dengan terobosan
pemikirannya. An-Na’'im berusaha menunjukkan bahwa
hukum Islam bersifat dinamis, tidak statis, dan Islam
mendorong kemajuan serta penerimaan sains dan tek-
nologi. Ia berupaya merekonstruksi ijtihad dengan mem-
perkenalkan metode, syarat, bidang kajian, dan tujuan akhir
yang relevan dengan aktualisasi figh Islam, mengatasi
perdebatan seputar ijtihad.

Dalam buku Toward an Islamic Reformation: Civil
Liberties, Human Rights, and International Law, Abdullahi
Ahmed An-Na’'im mengusulkan reformasi hukum Islam
melalui pendekatan yang mengupas teks untuk mengung-
kap kepentingan tersembunyi di baliknya. Ia berpendapat
bahwa interpretasi tradisional sering kali bertujuan

mempertahankan status quo mencerminkan kejumudan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 215



pemikiran. Sejalan dengan itu, Khaled Abou El-Fadl meng-
kritik lembaga fatwa seperti CRLO (Council for Scientific
Research and Legal Opinion) di Arab Saudi, yang ia anggap
terjebak dalam otoritarianisme. Contoh fatwa yang dikritik-
nya meliputi larangan bagi wanita untuk mengunjungi
makam suami, mengeraskan suara dalam doa, mengemudi-
kan mobil sendiri, dan keharusan wanita didampingi pria
mahramnya (Fadl, 2004). Abou El-Fadl menilai fatwa-fatwa
tersebut sebagai bentuk penindasan terhadap martabat
wanita, yang tidak dapat diterima di era modern. la ber-
argumen bahwa reinterpretasi tafsir hukum Islam sangat
penting untuk mencegah dominasi otoriter dalam penaf-
siran teks, sering kali diklaim sebagai kehendak Tuhan.

Gagasan Abdullahi Ahmed An-Na’'im didasarkan pada
postulat bahwa syari’'ah bukanlah hukum Ilahi yang
langsung berasal dari Allah, melainkan hasil interpretasi
manusia terhadap teks Al-Qur’an, Sunnah, dan tradisi
lainnya. Berdasarkan postulat ini, An-Na’'im mengembang-
kan berbagai pandangan mengenai isu-isu seperti syari’ah
dan hak asasi manusia, hukum pidana, serta hubungan
syari’ah dengan konstitusionalisme modern. Pendekatan ini
bertentangan dengan pandangan umum yang menganggap
syari’ah sebagai hukum Allah yang mutlak dan harus
dipatuhi oleh manusia dalam hubungan mereka dengan

Allah maupun sesama manusia.

216 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



A. Biografi Abdullahi Ahmed An-Na’'im
Abdullahi Ahmed An-Na’im lahir pada 19 November

tahun 1946 di Sudan, sebuah negara dengan sejarah yang
kaya dan kompleks dalam konteks Islam dan politik. Sudan
pada masa itu berada di persimpangan berbagai pengaruh
ideologis dan teologis, termasuk perdebatan mengenai
penerapan syari’ah, yang menjadi latar belakang yang
mempengaruhi pemikiran An-Na'im. Sejak usia muda, An-
Na’im sudah tertarik dengan isu-isu keadilan sosial, hukum
Islam, dan hak asasi manusia, yang menjadi dasar dari
perjalanan intelektualnya. Pendidikan awal An-Na'im di-
mulai di Sudan, di mana ia mendapatkan dasar yang kuat
dalam studi-studi Islam dan hukum. Ia kemudian melanjut-
kan pendidikannya ke Inggris, di Universitas Edinburgh, di
mana ia meraih gelar Ph.D. dalam bidang hukum Islam.
Disertasinya di Universitas Edinburgh menjadi landasan
bagi banyak karya akademisnya di kemudian hari, termasuk
kritiknya terhadap penerapan syari’ah secara harfiah dan
usahanya untuk merekonstruksi hukum Islam agar lebih
sesuai dengan konteks modern (Salikin, 2014).

Salah satu pengaruh besar dalam hidup An-Na'im
adalah Mahmoud Mohamed Taha, seorang reformis Sudan
yang juga menjadi mentor intelektualnya. Taha dikenal
sebagai pemimpin gerakan Republik Sudan, yang berusaha

menginterpretasikan ulang Islam untuk menjadikannya

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 217



lebih sesuai dengan nilai-nilai modern, termasuk hak asasi
manusia dan demokrasi. An-Na'im terinspirasi oleh pen-
dekatan Taha yang inovatif dan berani dalam menantang
interpretasi tradisional syari’ah. Taha memperkenalkan
konsep “Islamisasi kedua,” yang menekankan pentingnya
memisahkan antara ajaran dasar Al-Qur’an yang bersifat
universal dan abadi dengan interpretasi yang kontekstual

dan historis.

Pada tahun 1985, Taha dieksekusi oleh pemerintah
Sudan karena pandangannya yang dianggap subversif.
Kejadian ini meninggalkan dampak mendalam pada An-
Na’'im, mendorongnya untuk melanjutkan perjuangan
intelektual Taha melalui karya-karyanya sendiri. Dalam
banyak hal, karya An-Na'im dapat dilihat sebagai upaya
untuk melanjutkan dan mengembangkan pemikiran Taha,
terutama dalam hal reformasi hukum Islam dan hak asasi
manusia. Setelah menyelesaikan studinya di Inggris, An-
Na'im mengabdikan dirinya pada dunia akademik dan
aktivisme. [a mengajar di berbagai universitas terkemuka di
seluruh dunia, termasuk di Universitas Khartoum,
Universitas Emory di Amerika Serikat, dan Universitas
Uppsala di Swedia. Di Universitas Emory, ia menjabat
sebagai Charles Howard Candler Professor of Law dan
menjadi salah satu tokoh utama dalam studi hukum Islam
dan hak asasi manusia (Habibi, 2016).

218 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Selama karier akademiknya, An-Na’'im menulis sejum-
lah buku dan artikel yang menjadi rujukan penting dalam
studi hukum Islam dan hak asasi manusia. Karya-karyanya
sering kali berfokus pada tantangan yang dihadapi oleh
masyarakat Muslim dalam menghadapi modernitas, serta
bagaimana hukum Islam dapat direkonstruksi agar lebih
relevan dengan nilai-nilai universal, seperti keadilan, kese-
taraan, dan hak asasi manusia. Salah satu karya utamanya
adalah buku Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties,
Human Rights, and International Law (1990). Dalam buku
ini, An-Na’'im mengusulkan reformasi hukum Islam yang
berani dan kontroversial. la berargumen bahwa syari’ah
bukanlah hukum Ilahi yang harus diterapkan secara kaku,
tetapi hasil interpretasi manusia yang dapat dan harus
disesuaikan dengan konteks sosial dan sejarah yang ber-
ubah. Pendekatan ini, yang dikenal sebagai pendekatan
historis-kritis, mengajak umat Islam untuk melihat syari’ah
sebagai sebuah proses dinamis yang selalu terbuka ter-

hadap reinterpretasi dan pembaruan.

Selain itu, An-Na'im juga dikenal sebagai aktivis hak
asasi manusia yang vokal. la terlibat dalam berbagai
organisasi internasional yang mempromosikan hak asasi
manusia dan keadilan sosial, khususnya di dunia Muslim. la
sering kali mengkritik rezim-rezim otoriter di dunia Muslim

yang menggunakan syari’ah sebagai alat untuk menindas

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 219



rakyatnya, terutama perempuan dan kelompok minoritas.
Pemikiran An-Na’'im sangat dipengaruhi oleh gagasan
bahwa hukum Islam harus selalu terbuka terhadap reinter-
pretasi agar dapat relevan dengan tantangan zaman. Salah
satu kontribusi utamanya adalah pengembangan teori
kontekstualisasi syari’ah. Menurutnya, syari’ah adalah hasil
interpretasi manusia terhadap teks-teks suci, dan karena
itu, ia harus selalu dipahami dalam konteks sejarah dan
sosial di mana ia diterapkan. An-Na'im berpendapat bahwa
syari'ah tidak boleh dipandang sebagai sistem hukum yang
statis dan kaku, tetapi sebagai sebuah proyek yang terus
berkembang sesuai dengan kebutuhan Masyarakat (An-
Na’im, 2001).

Dalam karya-karyanya, An-Na'im juga mengeksplorasi
hubungan antara syari’ah dan hak asasi manusia. Ia
berpendapat bahwa banyak elemen dalam syari’ah, seperti
hukuman hudud (hukuman fisik seperti cambuk dan rajam),
bertentangan dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia
modern. Oleh karena itu, ia mengusulkan bahwa umat Islam
harus berani merekonstruksi syari’ah untuk menghilangkan
elemen-elemen tidak sesuai dengan nilai-nilai universal ini.
Bagi (An-Na’im, 2001), reformasi hukum Islam adalah suatu
keharusan untuk memastikan bahwa Islam tetap relevan
dan berkontribusi positif terhadap kemajuan manusia. An-

Na’'im juga memperkenalkan konsep konstitusionalisme

220 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Islam, di mana ia berargumen bahwa negara-negara Muslim
harus mengembangkan konstitusi yang menghormati hak
asasi manusia dan prinsip-prinsip demokrasi, sambil tetap
mempertahankan nilai-nilai dasar Islam. Menurutnya, tidak
ada kontradiksi antara Islam dan demokrasi, asalkan
syari’ah dipahami sebagai prinsip moral yang mengarahkan
kehidupan umat Islam, bukan sebagai sistem hukum yang

kaku dan otoriter.

B. Gagasan Pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na’'im

Untuk memahami gagasan pemikiran An-Na'im, pen-
ting untuk mengakui pengaruh gagasan pembaharuan yang
sebelumnya disuarakan oleh Taha. Konsep dasar reformasi
syari’ah An-Na'im tidak dapat dipisahkan dari metodologi
pembaharuan yang disebut evolusi legislasi yang pertama
kali digagas Taha (Rizky HK, 2020). Kontroversi pemikiran
Taha muncul ketika ia mulai merefleksikan gagasannya se-
lama masa pengasingan, yang kemudian diterbitkan dalam
bukunya The Second Message of Islam. Sebagai seorang
Muslim yang beriman, Taha meyakini bahwa setiap kata
dalam Al-Qur'an diturunkan oleh Tuhan kepada Nabi
Muhammad pada abad ke-7 M. Namun, ia berpendapat
bahwa Islam awalnya dimaksudkan untuk mengubah kara-
kter keras masyarakat Arab, dengan Al-Qur’an melalui dua
fase perkembangan. Fase pertama berfokus pada peruba-

han sosial dasar, seperti mengakhiri praktik pembunuhan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 221



bayi perempuan, membatasi poligami, melindungi non-
Muslim, dan menetapkan hak waris bagi perempuan. Pesan
kedua dari Al-Qur’an, yang diilhami oleh ayat-ayat yang
berlaku untuk seluruh umat manusia sepanjang masa,
menekankan kesetaraan gender, kebebasan memeluk
agama tanpa paksaan, serta menggantikan hukuman keke-
rasan dengan pengampunan dan kemurahan hati. An-Na’'im
mengikuti pendekatan yang digagas oleh Muhammad Taha
mengenai ‘teori naskh’ dengan tujuan memperbarui hukum
publik dalam syari’ah Islam. An-Na'im berpendapat bahwa
prinsip-prinsip syari’ah yang bermasalah berasal dari teks
Al-Qur'an dan Sunnah periode Madinah. Menurut teori
naskh yang dipahami oleh Taha, ayat-ayat yang tidak lagi
sesuai dengan konteks zaman dapat dihapus dan digantikan
oleh ayat-ayat dari periode Makkah yang lebih relevan
(Azima, 2017).

Paradigma baru yang diajukan An-Na’im menegaskan
bahwa reformasi hukum Islam tidak cukup hanya dilakukan
dengan perubahan semata, tetapi memerlukan rekonst-
ruksi, reaktualisasi, atau bahkan dekonstruksi. Menurut
(An-Na'im, 2007), karena Islam berkembang dalam konteks
masyarakat yang sangat berbeda dari masyarakat modern
saat ini, hukum Islam harus didekonstruksi secara menye-
luruh agar tetap relevan dengan modernitas sambil mem-

pertahankan identitasnya sebagai Islam. An-Na'im meng-

222 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



embangkan metodologi yang inovatif dan menilai figh
klasik dengan skeptis dan apatis, menganggap bahwa pen-
dekatan tradisional tidak lagi memadai untuk menghadapi

tantangan kontemporer.

Hidayat menjelaskan bahwa hukum Islam menghadapi
dilema serius dalam empat bidang utama: konstitusionalis-
me, hukum pidana, hubungan internasional, dan hak asasi
manusia. Untuk mengatasi dilema ini, An-Na’'im mengang-
gap bahwa reformasi hukum Islam adalah satu-satunya cara
agar syari’ah tetap relevan dengan kehidupan modern. Ia
mengadopsi metode gurunya, yaitu metodologi pembaha-
ruan revolusioner yang dikenal sebagai evolusi legislasi
Islam (modern mystical approach). Pendekatan ini ber-
tujuan untuk mengembangkan prinsip penafsiran baru yang
memungkinkan penerapan ayat-ayat Al-Qur’an dan Sunnah
secara lebih sesuai dengan konteks zaman (Hidayat, 2022).

An-Na’'im percaya bahwa pendekatan ini dapat meng-
atasi kebuntuan antara tujuan pembaruan dan keterbatasan
konsep serta teknik syari’ah historis. Prinsip naskh, yang
melibatkan pembatalan teks Al-Qur’an dan Sunnah tertentu
untuk digantikan oleh teks yang lebih relevan, menjadi
kunci bagi validitas teoretik dan kelangsungan praktik pen-
dekatan evolusioner ini. Dengan memadukan teori naskh
dengan analisis konkret terhadap implikasi hukum publik

Islam, An-Na’im menekankan pentingnya keseimbangan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 223



hak antara Muslim dan non-Muslim, serta laki-laki dan
perempuan. Pendekatan ini bertujuan untuk mengatasi
ketidakadilan dalam formulasi teoritik syari’ah tradisional
dan memastikan penghormatan terhadap harga kemanusi-

aan dalam hukum Islam (Rozi, 2016).

An-Na’'im mengadopsi teori naskh dari gurunya dengan
dua alasan utama: pertama, pesan Makkah, yang menekan-
kan egalitarianisme universal, belum dapat diterapkan pada
abad ketujuh, sehingga Allah menurunkan pesan Madinah
lebih sesuai dengan konteks waktu itu; kedua, penerapan
teori naskh tidak bersifat permanen karena hal tersebut
akan menyebabkan penolakan terhadap sebagian ajaran
agama Islam. Mengikuti konsep naskh terbalik yang di-
populerkan oleh Muhammad Taha, An-Na’'im berupaya
menerapkan teori ini dalam konteks hak asasi manusia dan
konstitusionalisme modern. Ia menawarkan pendekatan
baru mengintegrasikan prinsip-prinsip syari’ah dengan
perkembangan hukum konstitusional dan menegakkan hak
asasi manusia secara komprehensif untuk semua umat

manusia, termasuk umat Islam sendiri.

An-Na'im mengusulkan perubahan dalam hukum
publik di negara-negara Islam dengan menciptakan versi
hukum publik Islam yang sesuai dengan standar konstitusi-
onalisme, hukum pidana, hukum internasional, dan hak

asasi manusia modern. Menurutnya, aturan hukum dalam

224 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



syariat harus mengikuti perkembangan hukum yang di-
butuhkan masyarakat secara umum. An-Na'im mengakui
bahwa konstitusionalisme modern telah diterapkan dengan
baik di negara-negara Barat, tetapi ia juga menekankan
bahwa konstitusionalisme Barat tidak harus diterima dan
diterapkan secara langsung oleh umat Islam atau masyara-
kat lainnya. Sebaliknya, umat Islam dan masyarakat lain
harus mengambil elemen-elemen yang sesuai dan men-
yesuaikannya dengan agama dan tradisi kultural mereka
(Habibi, 2016).

An-Na’'im mengakui bahwa Islam sudah mengadopsi
sifat-sifat demokrasi, seperti dalam proses pemilihan
khalifah yang awalnya dilakukan oleh kelompok kecil kaum
Muslim dan diperkuat oleh dukungan masyarakat umum
(bay’at). Namun, proses ini mengalami kemerosotan dengan
penunjukan langsung dan pewarisan turun-temurun, yang
disebabkan oleh ketidakjelasan legitimasi politik dan
informalitas prosedur dalam model negara Madinah. Ia juga
menekankan pentingnya kedaulatan dengan memberikan
setiap warga negara hak untuk mempengaruhi proses
penentuan kebijakan dan legislasi hukum, mencerminkan
prinsip demokrasi memberi “kebebasan” kepada setiap
individu untuk menyampaikan pendapat dan berkontribusi

pada negara mereka (Khoir, 2015).

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 225



C. Perspektif Abdullahi Ahmed An-Na'im tentang
Konstitusionalisme Modern

Pemikiran An-Na'im mencakup aspek politik, sosial,
hukum pidana, hukum internasional, dan hak asasi manusia
secara menyeluruh. Dalam bukunya Dekonstruksi Syari’ah,
An-Na’'im fokus pada tiga isu utama: perbudakan, gender,
dan hak-hak non-Muslim, yang dipengaruhi oleh kondisi
sosial Sudan saat itu. Perbedaan utama antara nation-state
modern dan negara atau kerajaan masa lalu terletak pada
adanya konstitusi yang jelas dalam negara modern.
Kedaulatan hukum di masa lalu berada di tangan raja yang
memerintah tanpa Konstitusi, berbeda dengan sistem
modern yang menempatkan kedaulatan hukum di tangan
rakyat sebagaimana diatur dalam konstitusi (An-Na'im,
2007).

Konstitusi didefinisikan sebagai hukum dasar suatu
negara atau negara bagian yang menetapkan karakter dan
konsep pemerintahannya, mengorganisasi pemerintah ter-
sebut, serta mengatur dan membatasi fungsi-fungsi ber-
bagai departemen pemerintah dan wewenang kekuasaan.
Konstitusionalisme, di sisi lain, adalah teori atau prinsip
yang berkaitan dengan pemerintahan konstitusional dan
keterikatan pada teori tersebut. Secara lebih spesifik,
konstitusionalisme mencakup praktik politik sesuai dengan

aturan yang mengatur batasan efektif pada tindakan

226 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



pemerintah dan teori yang menjelaskan dan membenarkan
praktik tersebut (Junadi, 2012). Menurut (Ahmed, 2016)
konstitusi dan konstitusionalisme baru muncul dengan
pembentukan nation-state, Piagam Madinah bukanlah
konstitusi dalam pengertian modern. Ia lebih tepat disebut
sebagai naskah pra-konstitusi hanya mengatur prinsip-
prinsip umum pemerintahan secara ringkas. Piagam ter-
sebut tidak mencakup detail tentang pembuatan UUD dan
UU setelah kematian Nabi, pembagian kekuasaan, sistem
peradilan, dan aspek-aspek lain yang biasanya terdapat
dalam konstitusi modern. Meskipun demikian, gagasan
umum tentang konstitusi, undang-undang, dan peraturan
Islam terdapat dalam teks-teks Al-Qur’an dan Hadits serta
hasil ijtihad para fugaha’ sepanjang zaman, yang berusaha
merumuskan prinsip-prinsip konstitusional, hukum, dan
peraturan berdasarkan inti dan semangat wahyu yang
diterima oleh Nabi Muhammad.

Konstitusionalisme Islam dapat dilihat dalam kons-
titusi negara-negara Islam atau negara dengan mayoritas
penduduk Muslim seperti Pakistan, Iran, Sudan, Mesir, dan
Indonesia. Konstitusi-konstitusi ini mencerminkan kons-
titusionalisme Islam dalam konteks lokal masing-masing
negara. Konstitusionalisme berkaitan dengan kemampuan
rakyat untuk mempengaruhi peristiwa yang mempengaruhi

kehidupan mereka, baik di tingkat pribadi, keluarga,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 227



maupun masyarakat. Ini juga mencakup penataan dan
perlindungan ruang publik agar masyarakat dapat mencari,
berbagi, berdebat, dan mengevaluasi informasi secara

bebas serta berkolaborasi untuk mencapai tujuan mereka.

Konsep ini menegaskan pentingnya akses yang setara
untuk semua anggota masyarakat karena kebijakan yang
sedang dibuat mempengaruhi kehidupan mereka. Dalam
praktiknya, hal ini menimbulkan permasalahan terkait
perbedaan status antara warga negara dengan hak dan
kewajiban penuh, penduduk tetap dengan hak setengah
keanggotaan, dan orang asing yang tidak memiliki hak
dalam proses demokrasi konstitusional. Konstitusionalisme
juga mencakup pembatasan kekuasaan penguasa dan
akuntabilitas politik terhadap masyarakat. Beberapa ulama
berpendapat bahwa karena Tuhan adalah pembuat hukum
dalam Islam, tidak ada ruang bagi legislasi atau kekuasaan
legislatif di bawah syari’ah.

An-Na'im menolak premis bahwa umat Islam harus
tunduk sepenuhnya pada hukum-hukum yang telah di-
tetapkan oleh Tuhan tanpa penafsiran. la berpendapat
bahwa manusia harus mampu menentukan prinsip-prinsip
dan aturan-aturan syari’ah agar dapat diterapkan secara
efektif. Al-Qur'an dan Sunnah harus ditafsirkan untuk
mengembangkan prinsip-prinsip dan aturan hukum yang

relevan. Menurut An-Na'im, untuk mewujudkan hukum

228 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



publik Islam yang ideal, diperlukan konstitusionalisme
modern Islam yang bersifat aspiratif, egaliter, dan nondisk-
riminatif. Konstitusionalisme Islam saat ini harus men-
cerminkan kesetaraan tanpa memandang agama, ras, atau
jenis kelamin, sebagaimana telah dijelaskan dalam surat-
surat Makkiyah. An-Na'im juga menegaskan bahwa kon-
stitusi yang membenarkan diskriminasi tidak layak disebut
konstitusi, dan pemerintahan yang menekan atau meren-
dahkan warganya seharusnya tidak diakui sebagai pemerin-
tahan konstitusional. Kesimpulannya, demokrasi sebagai
manifestasi konstitusionalisme modern sesuai dengan
prinsip-prinsip keadilan, kebebasan, dan kesetaraan yang

sejalan dengan nilai-nilai Islam.

D. Sumber dan Sifat Kekuasaan

Kekuasaan bersumber dari berbagai asal-usul yang
memberikan legitimasi kepada individu atau institusi untuk
memimpin, mengendalikan, atau memengaruhi orang lain.
Salah satu sumber kekuasaan adalah hukum atau konstitusi,
di mana otoritas diperoleh melalui undang-undang atau
peraturan formal yang disepakati oleh masyarakat. Kekua-
saan juga dapat berasal dari tradisi yang telah lama berlaku,
seperti dalam monarki di mana kekuasaan diwariskan
secara turun-temurun (Nurul Amaliah Afrida & Lugman
Hakim Habibulloh, 2022). Selain itu, kepribadian yang

kharismatik bisa menjadi sumber kekuasaan, di mana

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 229



seseorang memiliki kemampuan untuk memengaruhi orang
lain melalui daya tarik pribadi dan inspirasi. Sifat kekua-
saan beragam dan dapat bersifat legitim, di mana kekua-
saan diakui oleh masyarakat sebagai sah dan diterima
berdasarkan hukum atau norma sosial. Namun, kekuasaan
juga bisa bersifat otoritarian, di mana penguasa memaksa-
kan kehendak mereka tanpa mempertimbangkan hak-hak
orang lain. Dalam konteks demokrasi, kekuasaan dijalankan
dengan partisipasi masyarakat, memastikan keputusan
dibuat melalui proses yang inklusif (Kamil, 2001).

Konstitusionalisme merujuk pada konsep yang me-
negaskan adanya batasan hukum terhadap kekuasaan
penguasa dan perlunya pertanggungjawaban politik kepada
masyarakat. Dalam konteks Islam, konstitusionalisme ini
bisa dilihat dalam pemerintahan Nabi Muhammad, yang
dilihat sebagai pendiri negara Islam pertama dan pemegang
kekuasaan tertinggi di Madinah. Nabi Muhammad bukan
hanya pemimpin spiritual, tetapi juga kepala negara, yang
memegang kendali atas semua aspek pemerintahan baik
legislatif, eksekutif, maupun yudikatif. Meskipun kekuasaan
tersebut mutlak, umat Islam pada masa itu secara spontan
dan suka rela mematuhi perintah Nabi, berkat kepri-
badiannya yang luar biasa dan karismatik. Ini mengakibat-
kan penerapan hukum yang efektif di kalangan umat

Muslim, di mana kesetiaan kepada Nabi menjadi dasar

230 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



utama keberhasilan sistem hukum dan pemerintahan
(Shilliam, 2010). Dalam pandangan konstitusional, peran
Nabi Muhammad sebagai pemegang kekuasaan mutlak di
Negara Madinah menggambarkan bagaimana kepemimpi-
nan bisa diterima tanpa adanya pemisahan kekuasaan yang
dikenal dalam negara modern. Meskipun demikian, kekua-
saan Nabi tetap terkait dengan misi ilahi yang dibawanya,
sehingga legitimasi politiknya tidak hanya bersandar pada
otoritasnya sebagai pemimpin, tetapi juga pada keperca-
yaan umat Islam terhadap wahyu yang diterimanya. Hal ini
menunjukkan bahwa dalam negara Islam awal, konstitusi-
onalisme tidak hanya mengatur hubungan antara penguasa
dan rakyat, tetapi juga antara manusia dan Tuhan, dengan
Nabi sebagai perantara utama (Friedrich, 2007).

Jika model pemerintahan Kkhalifah dipertahankan
sebagai otoritas tertinggi tanpa pembatasan oleh individu
atau lembaga apa pun, maka hampir tidak mungkin me-
nerapkan prinsip-prinsip konstitusionalisme yang secara
jelas mengatur dan membatasi kekuasaan penguasa. Dalam
model ini, khalifah dianggap sebagai wakil Tuhan yang
memiliki wewenang tertinggi untuk menentukan pandang-
an atau penafsiran syari’ah yang dianggap sah dan berlaku,
serta bagaimana penerapannya dalam kehidupan sehari-
hari. Meskipun khalifah dapat mendelegasikan sebagian
kekuasaan legislatif, eksekutif, dan yudikatif kepada pejabat

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 231



lain, ia tetap memiliki hak untuk menolak atau
membatalkan kebijakan dan keputusan yang dibuat oleh
para wakil dan hakimnya. Model pemerintahan khalifah
yang tidak dibatasi oleh prinsip-prinsip konstitusionalisme
dapat menciptakan kondisi di mana kekuasaan menjadi
terpusat pada satu individu, tanpa adanya mekanisme yang
efektif untuk menyeimbangkan atau mengawasi peng-
gunaan kekuasaan tersebut (Syukur, 2016). Dalam konteks
modern, ini bertentangan dengan konsep negara hukum
dan demokrasi yang mengedepankan pembatasan kekuasa-
an serta pertanggungjawaban penguasa kepada rakyat.
Model ini juga menimbulkan tantangan dalam mengadap-
tasi prinsip-prinsip konstitusionalisme dalam pemerinta-
han Islam, karena konstitusionalisme menekankan penting-
nya pembagian kekuasaan dan perlindungan hak-hak
individu potensi penyalahgunaan kekuasaan (Rani, 2022).

Beberapa ulama berpendapat bahwa karena Tuhan
adalah pembuat undang-undang dalam Islam, maka tidak
ada ruang bagi legislasi atau kekuasaan legislatif manusia di
bawah syari’ah. Namun, pandangan ini dibantah oleh
(Hidayat, 2022), yang menegaskan bahwa pertimbangan
manusia tetap diperlukan dalam menentukan prinsip-
prinsip dan aturan-aturan syari’ah yang dapat diterapkan
dalam kehidupan modern. Menurut an-Na’im, baik al-

Qur'an maupun Sunnah harus ditafsirkan secara dinamis

232 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



untuk mengembangkan prinsip-prinsip dan aturan-aturan
hukum yang relevan dengan konteks zaman, sehingga
syari’ah dapat terus berfungsi sebagai sistem hukum yang
hidup dan adaptif.

E. Kedaulatan dan Kewarganegaraan

Penilaian konstitusional terhadap model syari’ah,
sebagaimana telah dibahas sebelumnya, menunjukkan
perlunya penjelasan mengenai dua konsep penting dalam
konstitusionalisme modern: kedaulatan dan kewarganega-
raan. Meskipun penulis tidak akan membahas kedua konsep
ini secara mendalam, mereka tetap relevan dengan diskusi
ini. Kedaulatan mengacu pada otoritas tertinggi yang sah
dalam pemerintahan (F. Ismail, 2019). Dalam hukum
internasional, hukum konstitusional, dan filsafat politik,
kedaulatan telah didefinisikan sebagai kekuasaan tertinggi
yang mengatur rakyat, dengan tidak ada otoritas politik
yang lebih tinggi dalam suatu negara.

Kedaulatan adalah elemen fundamental yang men-
dasari keberadaan suatu negara, mencakup hak dan
kekuasaan tertinggi yang harus ditaati. Dalam pengertian
yang lebih luas, kedaulatan berarti kekuasaan tertinggi
yang mutlak dan tidak dapat dikendalikan; ini merupakan
hak mutlak untuk memerintah. Dengan demikian, kedau-
latan dapat dipahami sebagai manifestasi kehendak politik

yang berlaku dalam pembentukan hukum dan kebijakan.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 233



An-Na'im berpendapat bahwa meskipun setiap warga
negara memiliki hak untuk berpartisipasi dalam pembuatan
hukum, ini tidak berarti bahwa setiap individu bebas
menentukan hukum sesuai keinginannya. Sebaliknya, ada
proses-proses tertentu dan perwakilan yang diperlukan
untuk mengakomodasi aspirasi rakyat dalam pengambilan

keputusan dan penetapan kebijakan (Fanani, 2016).

Karena kedaulatan berasal dari warga negara itu
sendiri, mereka memiliki hak untuk menyatakan per-
setujuan atau ketidaksetujuan terhadap kebijakan dan
keputusan yang dibuat oleh pemerintah. Sama pentingnya
adalah kemampuan setiap warga negara untuk secara sah
menentang kebijakan atau hukum apa pun melalui proses
legislatif dan alat politik yang tersedia. Ide-ide ini sangat
relevan dalam konteks konstitusionalisme, yang menekan-

kan keterlibatan aktif warga negara proses pemerintahan.

Masalah berikutnya adalah konsep kewarganegaraan
yang menjadi dasar isu-isu problematis dalam syari’ah. An-
Na'im berpendapat bahwa tidak ada negara yang dapat
secara logis diharapkan untuk memberikan hak-hak sipil,
sosial, ekonomi, dan politik secara penuh kepada semua
individu yang lahir di dalam wilayahnya. Demikian pula,
tidak ada negara yang memiliki hak logis untuk memaksa-
kan kewajiban atau menuntut kesetiaan dari individu hanya

karena mereka berada di dalam wilayahnya. Oleh karena

234 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



itu, sistem konstitusional dan perundang-undangan biasa-
nya membedakan antara mereka yang memiliki hak penuh
sebagai warga negara dan mereka yang memiliki kewajiban
setia kepada negara, serta mereka yang tidak memiliki hak
atau kewajiban tersebut (Kholik & Azhari, 2018).

Pertanyaan yang muncul selanjutnya adalah, apa
kriteria yang digunakan untuk membedakan Kklasifikasi
kewarganegaraan menurut yurisdiksi suatu negara? An-
Na’'im menanggapi masalah ini dengan pandangan bahwa
kewarganegaraan selalu terkait dengan keseimbangan
antara hak dan kewajiban masyarakat. Dia menekankan
pentingnya status hukum dan hak-hak individu yang
menjadi warga negara berdasarkan kelahiran atau sebagai
penduduk tetap dalam suatu negara. Menurut (An-Na'im,
2003), seluruh warga negara memiliki hak untuk secara
terus menerus dan signifikan mempengaruhi formulasi dan
penetapan kebijakan publik serta proses legislasi. Hak ini
adalah justifikasi moral dan pragmatis bagi kedaulatan
negara. Agar hak ini efektif, setiap warga negara harus
memiliki kebebasan untuk mencari dan bertukar informasi
terkait isu-isu publik, serta bekerja sama dengan warga
negara lainnya untuk memperjuangkan pandangan ber-
sama demi kepentingan umum. Dalam pandangan (An-
Na’im, 2001) mengenai kewarganegaraan, penulis mencatat

bahwa meskipun kriteria yang jelas mengenai siapa yang

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 235



dianggap sebagai warga negara An-Na'im tidak sepenuhnya
tergambar, ada pemahaman bahwa warga negara dapat
dibagi menjadi mayoritas dan minoritas. An-Na'im me-
nekankan bahwa perbedaan mayoritas dan minoritas
seharusnya tidak didasarkan pada faktor-faktor permanen
seperti ras atau jenis kelamin, yang berada di luar kendali
individu. Sebaliknya, kebijakan dan hukum harus dibangun
di atas landasan rasional yang dapat diterima dan didukung
semua warga negara, terlepas dari atribut pribadi mereka.

An-Na’'im mengkritik syari’ah historis yang menurut-
nya membingungkan dan tidak lagi relevan untuk diterap-
kan di masa depan. la berpendapat bahwa reformasi
syari'ah adalah suatu keharusan, namun hal ini harus
dilakukan dengan reinterpretasi sumber-sumber Islam
yang mendukung konstitusionalisme modern. Penting
untuk diingat bahwa reinterpretasi ini bukanlah sekadar
upaya untuk menghidupkan kembali metode-metode yang
mungkin telah digunakan di masa lalu, tetapi untuk
menyesuaikan nilai-nilai Islam dengan kondisi kontem-
porer. Kritik diri yang dilakukan oleh An-Na'im terhadap
konstitusionalisme Islam bertujuan untuk menjadikannya
relevan dan selaras dengan tantangan yang dihadapi umat
Islam di dunia saat ini (Adelia & Cherry Juli Rizhal, 2024).
Pemikiran An-Na'im menekankan bahwa dalam era

modern, prinsip-prinsip Hak Asasi Manusia (HAM) dan

236 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



hukum internasional harus menjadi acuan utama ijtihad.
An-Na’'im menganggap HAM dan hukum internasional lebih
tinggi daripada syariah, sehingga jika syariah bertentangan
dengan HAM, maka perlu disesuaikan. la mengusulkan
penerapan syariah melalui jalur demokrasi dan menegas-
kan bahwa hukum Islam harus mendapatkan persetujuan
publik dan sejalan dengan konstitusionalisme modern serta

prinsip-prinsip HAM internasional.

Produk pemikiran An-Na’im tampak logis dan menye-
garkan, menawarkan perspektif baru untuk penerapan
syariat dalam konteks modern. An-Na'im menekankan
bahwa undang-undang dan hukum positif harus mencer-
minkan nilai dan keyakinan masyarakat. Namun, ia me-
nolak penerapan hukum-hukum Islam seperti rajam,
potong tangan, dan poligami jika dianggap bertentangan
dengan prinsip-prinsip Hak Asasi Manusia (HAM). Kritik
terhadap pandangannya meliputi anggapan bahwa hukum
internasional dan HAM hanyalah kesepakatan dari pihak-
pihak yang kuat dan mungkin mengabaikan hak-hak dan
kebutuhan spesifik negara atau masyarakat (Sidahmed,
2011). Pemikiran An-Na’'im mengenai konstitusi Islam
menawarkan nilai positif, terutama dalam hal usaha untuk
mengadaptasi dan menjelaskan prinsip-prinsip konstitusi
Islam agar sesuai dengan tantangan zaman. Penelitian An-

Na’'im, yang dipengaruhi oleh latar belakang sosial dan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 237



budaya masyarakat Sudan yang telah lama menerapkan
hukum Islam, memberikan perspektif baru untuk meng-
aplikasikan hukum Islam secara harmonis dalam kerangka
konstitusi. Namun, analisis akhir menunjukkan bahwa
penerapan konstitusi internasional di seluruh negara
menjadi problematik karena perbedaan prinsip dan nilai
antar masyarakat. Dengan demikian, penerapan konstitusi
secara universal, jika dipaksakan, dapat mengurangi
kebebasan masyarakat dan agama dalam konteks Hak Asasi
Manusia (Alam, 2015).

Kesimpulan

Menurut Abdullahi Ahmed An-Na’'im, konstitusi Islam
modern harus selaras dengan standar konstitusi internasi-
onal. la berpendapat bahwa konstitusi internasional harus
menjadi acuan utama dalam penerapan konstitusi di tingkat
negara dan agama. An-Na’'im menekankan bahwa konstitusi
internasional telah menyesuaikan hukum dengan keadaan
global saat ini, dan konstitusionalisme Islam harus mencer-
minkan prinsip-prinsip egalitarian dan non-diskriminatif,
tanpa membedakan agama, ras, atau jenis kelamin. Ia juga
mengkritik konstitusi yang mendukung diskriminasi dan
merekomendasikan agar negara yang menggunakan aparat
yang menekan warganya tidak dianggap Kkonstitusional.
Menurutnya, konstitusi Islam modern harus diadaptasi agar

lebih aspiratif dan inklusif, melampaui hukum-hukum

238 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



tradisional yang sudah ada dalam agama Islam. Menurut
Abdullahi Ahmed An-Na’im, jika konstitusi Islam berten-
tangan dengan Kkonstitusi internasional, maka konstitusi
Islam harus beradaptasi. Konsep konstitusionalisme Islam
modern yang dikemukakan An-Na'im, meski bertujuan
memajukan umat Muslim, perlu diakui bahwa konstitusi
internasional pada beberapa aspek mungkin membatasi
kebebasan dalam penerapan hukum agama. Oleh karena itu,
pandangan An-Na'im masih memerlukan kritik dan kajian
lebih lanjut agar penerapan konstitusi Islam tetap sesuai
dengan prinsip-prinsip Islam.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 239



240 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



N 5\ .
R,
BAB X

PEMIKIRAN ABDUL-KARIM SOROUSH

Pendahuluan

Pemikiran Abdul-Karim Soroush menempati posisi
penting dalam diskursus intelektual Islam kontemporer,
terutama dalam konteks reformasi pemikiran keagamaan.
Sebagai seorang filsuf, teolog, dan intelektual publik asal
Iran, Soroush dikenal karena gagasannya yang kritis ter-
hadap otoritarianisme agama dan upayanya untuk menye-
laraskan prinsip-prinsip Islam dengan nilai-nilai moder-
nitas. Pemikiran Soroush seringkali diposisikan dalam
kerangka reformisme Islam, yang berusaha untuk merekon-
struksi interpretasi keagamaan melalui pendekatan yang
dinamis dan kontekstual (Akbar, 2022). Lahir dari latar
belakang revolusi Islam Iran, Soroush awalnya mendukung
revolusi tersebut, namun kemudian menjadi salah satu
pengkritik paling vokal terhadap monopoli kekuasaan oleh

para ulama. Ia berargumen bahwa pemahaman agama

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 241

N



harus bersifat pluralis dan dinamis, serta terbuka terhadap
kritik dan perkembangan ilmu pengetahuan. Gagasannya
mengenai “teori kontraksi dan ekspansi ilmu pengetahuan
agama” menjadi salah satu kontribusi terbesarnya, yang
menunjukkan bahwa pemahaman keagamaan dapat dan
harus terus berkembang seiring dengan kemajuan ilmu

pengetahuan dan perubahan sosial (Bagir, 2012).

Dalam perspektif akademik, pemikiran Abdul Karim
Soroush mencerminkan pendekatan yang fleksibel, dinamis,
dan inovatif terhadap agama, lebih sebagai seorang
intelektual agama tercerahkan (raushanfikr al-din) daripada
ulama tradisional. Soroush aktif mengadvokasi revivalisme
agama (ihya’ al-din) dan memperkenalkan teori episte-
mologis “al-qabd wa al-bast” (penyusutan dan pengem-
bangan) untuk membedakan antara agama dan ilmu agama.
Dalam analisis ini, pemikiran Soroush diletakkan dalam
kerangka metodologis dengan memanfaatkan Kklasifikasi
nalar al-Jabiri, khususnya nalar terbentuk (al-‘aql al-
mukawwan), di mana Soroush diposisikan sebagai metode
dalam konteks nalar budaya. Pendekatan ini penting karena
Soroush dianalisis sebagai insider dalam tradisi Islam, yang
meneliti agamanya sendiri, sehingga pemahamannya
diperlakukan sebagai kerangka kerja epistemologis yang
integral (Purnama, 2016). Ada sebuah pandangan menarik

dikemukakan oleh (Said, 1995) dalam bukunya Beginnings,

242 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Intention, and Method, tentang pentingnya sebuah per-
mulaan. Said menyatakan bahwa, “Permulaan bukan hanya
merupakan tindakan; ia juga merupakan kerangka berpikir,
sebuah jenis pekerjaan, sikap, dan kesadaran. Permulaan
bersifat pragmatis—seperti ketika kita membaca teks yang
sulit dan bertanya di mana harus memulai untuk mema-
haminya, atau di mana penulis memulai karyanya dan
mengapa. Dan ia juga bersifat teoretis seperti ketika kita
bertanya apakah ada sifat epistemologis atau kinerja unik
yang melekat pada permulaan secara umum [...] Namun,
sebuah bentuk yang kompleks memiliki logika tersendiri.
Apakah permulaan juga demikian?” Permulaan selalu
menjadi titik awal bagi seseorang untuk memahami dan
memberi makna terhadap kemunculan suatu fenomena,
termasuk berbagai variabel doktrinal maupun moral-

kultural yang mendasarinya.

Permulaan bukan hanya tindakan aktual, tetapi juga
merupakan kerangka berpikir, sikap, dan kesadaran. Jika
suatu fenomena yang kompleks memiliki logika tersendiri,
maka apakah permulaan juga demikian? Atau, apakah per-
mulaan lebih tepat dipahami sebagai kondisi pra-reflektif,
di mana fenomena dibiarkan hadir tanpa intensi apapun?
Bagi Edward Said, permulaan dapat dianggap sebagai
momen awal yang tampak sederhana, tetapi sebenarnya

melibatkan berbagai elemen yang sering terlewatkan dalam

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 243



interpretasi, baik secara praksis maupun teoretis.
Permulaan juga mengandung potensi tafsiran yang beragam
dan kompleks, dipengaruhi oleh latar belakang sosio-
kultural yang berbeda (Said, 1995).

Mempertimbangkan pentingnya sebuah permulaan,
memahami pemikiran Abdul Karim Soroush harus dimulai
dari konteks kehidupan kultural yang membentuk pan-
dangannya terhadap realitas sosial. Soroush menjelaskan
bahwa sebagai Muslim Iran, ia dan masyarakat Iran lainnya
mewarisi tiga budaya sekaligus: budaya nasional Persia,
I[slam, dan Barat. [ran bukan hanya sebuah lokasi geografis,
tetapi juga situasi dan identitas yang terbentuk dari
ingatan-ingatan kolektif, konstruksi kesadaran, dan pranata
sosial yang khas. Ingatan kolektif ini tercermin dalam
kebudayaan dan peradaban Iran, yang mencerminkan

perpaduan tiga identitas tersebut.

A. Biografi Abdul-Karim Soroush

Abdul-Karim Soroush, yang nama aslinya adalah
Hossein Haj Faraj Dabbagh, lahir pada tanggal 16 Desember
1945 di Teheran, Iran. Soroush dikenal sebagai salah satu
intelektual terkemuka dalam dunia Islam kontemporer,
terutama melalui kontribusinya dalam filsafat, teologi, dan
reformasi pemikiran Islam. Latar belakang keluarganya
yang berpendidikan dan religius memberikan pengaruh

besar membentuk pandangannya sejak dini. la tumbuh

244 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dalam lingkungan yang penuh dengan semangat keaga-
maan, tetapi juga terbuka terhadap ilmu pengetahuan dan
filsafat. Pendidikan awal Soroush dimulai di Teheran, di
mana ia menyelesaikan sekolah menengah atas. lIa kemu-
dian melanjutkan studinya di University of Tehran dengan
fokus pada farmasi. Namun, ketertarikannya yang men-
dalam terhadap filsafat dan ilmu pengetahuan mendorong-
nya untuk melanjutkan studi di Inggris. Di sana, ia meraih
gelar doktor dalam bidang kimia analitik dari Chelsea
College, London. Soroush juga menghabiskan waktu di
University of London untuk mempelajari sejarah dan filsafat
sains, di mana ia mulai terpapar pada pemikiran filsafat
Barat yang kelak mempengaruhi pendekatan intelektualnya
(Bahrani & Kars, 2021).

Kepulangan Soroush ke Iran pada tahun 1979 ber-
tepatan dengan periode Revolusi Islam Iran, di mana
Ayatollah Khomeini memimpin gerakan yang mengguling-
kan Shah Iran. Soroush awalnya mendukung revolusi ter-
sebut dan bahkan memainkan peran aktif dalam mendiri-
kan Dewan Revolusi Kebudayaan, yang bertujuan untuk
mengislamkan sistem pendidikan Iran. Ia juga mengajar di
University of Tehran dan terlibat dalam mengembangkan
kurikulum yang sejalan dengan nilai-nilai revolusi Islam.
Namun, tidak lama kemudian, Soroush mulai mengkritik

arah yang diambil pemerintahan pasca-revolusi, terutama

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 245



terhadap monopoli kekuasaan oleh ulama dan pembatasan
kebebasan akademik. Ketidaksetujuannya dengan bentuk
pemerintahan teokratis Iran membawanya kepada pemiki-
ran yang lebih kritis terhadap hubungan antara agama dan
politik. Pandangan-pandangannya ini membuatnya semakin
dikenal sebagai seorang reformis, tetapi juga membuatnya

berhadapan dengan otoritas yang berkuasa.

Soroush terkenal karena teori kontraksi dan ekspansi
ilmu agama (“teori al-qabd wa al-bast”), yang ia kembang-
kan sebagai tanggapan terhadap tantangan modernitas
yang dihadapi oleh pemikiran Islam. Teori ini menekankan
bahwa pengetahuan agama tidak statis dan dapat berubah
seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan
kondisi sosial. [a berargumen bahwa meskipun inti ajaran
agama tetap, pemahaman manusia terhadapnya dapat ber-
kembang dan beradaptasi. Hal ini berbeda dengan
pandangan tradisional cenderung melihat ajaran agama
sebagai sesuatu kaku dan tidak diubah (Wijaya, 2017).

Dalam konteks ini, Soroush memperkenalkan konsep
“relativitas pengetahuan agama,” yang menunjukkan bahwa
pemahaman kita terhadap ajaran agama dipengaruhi oleh
konteks sejarah, budaya, dan intelektual di mana Kkita
berada. Ia menolak gagasan bahwa pengetahuan agama
adalah mutlak dan tidak dapat diperdebatkan. Sebaliknya,

(Soroush, 2010) mendorong umat Islam untuk terus menaf-

246 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



sirkan dan mengkritisi ajaran agama, sehingga agama tetap
relevan menghadapi tantangan zaman. Seiring waktu,
Soroush semakin lantang mengkritik model pemerintahan
teokratis di Iran, yang menurutnya membatasi kebebasan
berpikir dan menghalangi perkembangan intelektual. Ia
percaya bahwa agama seharusnya tidak digunakan sebagai
alat untuk mengontrol kehidupan politik, melainkan harus
diletakkan pada ranah pribadi dan spiritual.

Dalam pandangannya, ulama tidak boleh memiliki
kekuasaan politik absolut, karena hal ini akan mengarah
pada penindasan dan pembatasan kebebasan individu.
Kritik-kritiknya terhadap pemerintahan Iran membuatnya
menjadi sosok kontroversial di negara tersebut. Ia sering
kali menghadapi tekanan pemerintah, termasuk pembata-
san kebebasan bergerak, larangan mengajar, dan pengawa-
san ketat oleh aparat keamanan (Sufyan & Irwan, 2022).
Meskipun demikian, Soroush terus menyuarakan penting-
nya kebebasan berpikir dan pluralisme dalam dunia Islam.

Baginya, sebuah masyarakat yang sehat adalah masya-
rakat yang memberikan ruang bagi beragam pemikiran dan
interpretasi, termasuk dalam hal agama. Pemikiran Soroush
tidak hanya berdampak di Iran, tetapi juga mendapatkan
perhatian luas di dunia internasional. Ia diundang untuk
memberikan kuliah di berbagai universitas terkemuka di

Eropa dan Amerika Serikat, termasuk Harvard, Princeton,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 247



dan Yale. Karya-karyanya diterjemahkan ke dalam berbagai
bahasa, dan ia diakui sebagai salah satu pemikir Muslim
berpengaruh era modern. Soroush dikenal karena usahanya
untuk membangun dialog antara Islam dan Barat. la mene-
kankan pentingnya saling memahami antara kedua perada-
ban tersebut, serta mendorong umat Islam untuk meng-
ambil pelajaran dari pengalaman sejarah dan kemajuan
ilmiah Barat, tanpa harus kehilangan identitas keislaman
mereka (Soroush, 2000). Melalui tulisannya, Soroush meng-
ajak umat Islam untuk membuka diri terhadap gagasan-
gagasan baru, sambil berpegang pada nilai-nilai inti agama.

Meskipun diakui secara internasional, pemikiran
Soroush tetap menimbulkan kontroversi, terutama di kala-
ngan konservatif di Iran dan dunia Islam pada umumnya.
Kritiknya terhadap ulama dan teokrasi dianggap oleh
beberapa pihak sebagai ancaman terhadap stabilitas sosial
dan agama. Beberapa ulama bahkan menuduhnya sebagai
agen Barat yang berusaha melemahkan Islam dari dalam.
Namun, bagi banyak intelektual dan kaum muda di dunia
Islam, Soroush merupakan sumber inspirasi menawarkan
pandangan baru bagaimana agama dapat berinteraksi
dengan dunia modern. Mereka melihat Soroush sebagai
sosok berani dan visioner, yang berjuang untuk membawa
reformasi dalam Islam tanpa harus mengorbankan esensi
keimanan (Anshori, 2020).

248 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



B. Gagasan Pemikiran Abdul-Karim Soroush

Teologi Islam menempatkan Allah sebagai pusat meta-
fisika, dengan al-Qur’an sebagai sumber utama doktrin.
Setiap upaya untuk mengungkap keberadaan dan jejak-Nya
selalu merujuk pada al-Qur’an, yang mencakup berbagai
wacana keagamaan seperti teologi, eskatologi, kenabian,
dan kemanusiaan. Pada masa Islam awal, interpretasi al-
Qur'an menjadi kunci dalam memahami pesan ilahi. Al-
Qur’an diturunkan di tengah masyarakat Arab Jahiliyah, dan
keterlibatan Nabi Muhammad dalam perkembangan sosio-
kultural masyarakat ini menunjukkan bahwa agama terlibat
dalam kebudayaan dan sejarah manusia. Pesan-pesan al-
Qur'an selalu diinterpretasikan sesuai dengan konteks
waktu dan tempat tertentu. Mengutip Ali ibn Abi Thalib, “al-
Qur’an hanya tulisan yang termuat di antara dua sampul;
manusialah yang berbicara.” Hal ini menegaskan peran
penting manusia dalam interpretasi al-Qur’an (Mustagim &
Sahiron, 2008).

Al-Qur’an, sebagai sumber utama dalam Islam, menjadi
pusat berbagai interpretasi yang dinamis, di mana beragam
perspektif manusia dengan latar belakang sosio-kultural
yang berbeda saling berinteraksi dan berkontribusi ter-
hadap pemahaman religius. Di dalamnya, terdapat konten-
konten praktis yang memberikan landasan etika dan

pandangan sosial untuk mendorong transformasi budaya

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 249



masyarakat. Pada titik ini, wacana keagamaan mulai di-
bahas dalam kerangka epistemologis dan etis, menjadikan-
nya subjek yang penting untuk dipahami dan dikaji lebih
lanjut (Muhammad & Hafid Turmudzi, 2022).

Al-Qur’an tidak hanya menjadi acuan doktrinal dalam
[slam, tetapi juga menjadi titik temu berbagai interpretasi
yang muncul dari beragam konteks sosial dan budaya.
Ketika manusia dengan latar belakang yang berbeda-beda
berinteraksi dengan al-Qur’an, mereka membawa pers-
pektif unik yang memperkaya pemahaman Kkolektif ter-
hadap ajaran agama. Selain itu, al-Qur’an juga berfungsi
sebagai panduan praktis yang menetapkan prinsip-prinsip
etika dan visi sosial, yang bertujuan untuk mengarahkan
transformasi budaya dalam masyarakat (Wahyudi, 2018).
Melalui interaksi ini, wacana keagamaan berkembang
menjadi kajian yang berakar dalam dimensi epistemologis
dan etis, menjadikannya topik yang relevan untuk analisis
intelektual dan sosial.

Realitas sosial masyarakat Islam kontemporer telah
berubah secara signifikan dibandingkan dengan masa Islam
awal. Sebagai agama yang terus berinteraksi dan belajar
dari perkembangan peradaban dan kebudayaan, kebang-
kitan atau reformasi wacana keagamaan menjadi sebuah
kebutuhan historis untuk menjaga relevansi Islam di setiap

era, menjadikannya sebagai Islam yang rahmatan Ii ‘I-

250 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



‘alamin. Keniscayaan ini menjadi fokus utama Abdul-Karim
Soroush dalam upaya reformasi Islam, terutama dalam
konteks masyarakat Muslim Iran kontemporer yang meng-
hadapi tantangan eksistensial dan sosial. Soroush melihat
perlunya revitalisasi pemikiran Islam agar tetap kontek-
stual dan mampu menjawab tantangan zaman (Hashas,
2014).

Soroush menjelaskan bahwa reformasi atau revitalisasi
Islam telah menjadi perhatian para intelektual Muslim.
Namun, reformasi yang diusulkan oleh ulama klasik seperti
al-Ghazali, Faiz Kasyani, Rumi, Syabistari, Haidar Amuli, dan
Dihlawi, serta cendekiawan kontemporer seperti Sayyid
Jamal Asad Abadi, Muhammad Igbal, Muhammad Abduh,
Rasyid Ridha, “Ali Syari‘ati, Khomeini, dan Murtadha
Mutahhari, dianggap tidak memiliki landasan teori episte-
mologi yang kuat untuk mendukung berbagai wacana
mereka. Soroush melihat kekurangan ini sebagai tantangan
yang perlu diatasi agar reformasi Islam dapat lebih kokoh
dan relevan dalam menghadapi realitas kontemporer
(Dabashi, 2016).

Soroush menawarkan Kkerangka epistemologis yang
dikenal sebagai teori kontraksi (penyusutan) dan ekspansi
(perluasan) yang bertujuan untuk membedakan secara
mendasar antara agama (religion) dan pengetahuan agama

(religious knowledge). Pemikiran menekankan pentingnya

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 251



mempertimbangkan aspek historisitas dan humanitas
agama, yang didukung oleh teori-teori epistemologi modern
(Soroush, 2010). Dengan demikian, Soroush berupaya
menciptakan diskursus Islam yang lebih rasional dan
kompatibel dengan realitas masyarakat Muslim kontem-
porer, sehingga Islam dapat terus relevan dan memberikan

makna dalam konteks zaman yang terus berubah.

C. Historisitas dan Humanitas

Secara garis besar, Soroush memulai wacana reformasi
agamanya melalui pendekatan historis-antropologis untuk
memperoleh pemahaman yang menyeluruh tentang agama.
Dengan mengadopsi teori ].W.M Bakker, ia menolak pan-
dangan yang melihat agama sebagai fenomena otonom yang
terlepas dari praktik-praktik sosial yang membentuk
pemahamannya. Oleh karena itu, agama dan berbagai
praktik sosial harus dianalisis secara terpadu. Pendekatan
antropologi agama ini menempatkan agama sebagai salah
satu komponen kebudayaan yang dapat dikaji dari sudut
evolusi, fungsi, simbolisme, peran dalam masyarakat, serta
keterkaitannya dengan institusi-institusi lain. Soroush
berupaya memahami agama dalam konteks kebudayaan
manusia, serta berbagai bentuk aktualisasi dan manifestasi
praktisnya dalam latar sosial, historis, dan kultural tertentu
(Anton Bakker, 2009). Sebelum mendalami pemikiran

Abdul Karim Soroush, menarik untuk mempertimbangkan

252 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



renungan eksistensial Karl Jaspers, yang menyatakan
bahwa “tidak ada realitas yang lebih esensial bagi manusia
selain sejarah dirinya; yang berakar dalam, membatasi, dan
membentuk cara manusia memahami, memberi arti, serta
memperlakukan dunia.” Dalam pengertian lain, manusia
selalu terlibat dalam sejarah dan ada dalam waktu. Waktu,
dalam hal ini, berfungsi sebagai batas, bingkai, atau kondisi
aktual yang mengukuhkan historisitas keberadaan manusia
di dunia. Karena itu, refleksi tentang waktu mencerminkan

refleksi tentang manusia yang terikat dalam sejarah.

Manusia, menurut Heidegger, adalah “Dasein” (Ada-di-
sana) yang eksis dalam kerangka waktu dan situasi,
menegaskan bahwa manusia tidak bisa berada di luar
sejarah atau melampaui waktu. Heidegger menyatakan
bahwa eksistensi Dasein menemukan maknanya dalam
temporalitas, dan temporalitas inilah yang memungkinkan
historisitas sebagai jenis eksistensi temporal yang dimiliki
Dasein. Temporalitas Dasein ini memiliki dampak men-
dalam dalam filsafat kontemporer, terutama dalam kritik
terhadap totalitas dan logosentrisme (Donny Gahral Adian,
2012). Sebagaimana waktu menjadi esensial dalam filsafat
kontemporer, pemahaman tentang waktu juga mendasari
pemikiran Soroush. Saat membahas agama, Soroush selalu
berpegang pada konsep waktu dan dampaknya terhadap

interpretasi agama. Berbagai metode analitik yang diguna-

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 253



kan Soroush, seperti falsifikasi Karl Popper, perubahan
paradigma Thomas Kuhn, atau antropologi agama yang
berasal dari tradisi Islam, semuanya berlandaskan pada
perspektif temporalitas dalam pemahaman keagamaan

manusia (Saumantri, 2022).

Perhatian Soroush terhadap temporalitas dalam
wacana keagamaan menegaskan pendekatannya yang
historis dan hermeneutis. (Bagir, 2012) menganalisis
bahwa pemikiran neo-rasionalis Soroush terbentuk melalui
wacananya tentang historisitas agama, interpretasi teks-
teks keagamaan (al-Qur'an dan Hadis), serta penerapan
praktis wacana keagamaan. Historisitas dari ketiga elemen
ini dibahas secara mendalam dalam dua karya utamanya,
The Contraction and Expansion of Legal Theory dan
Expansion of Prophetic Experience. Melalui karya-karya
tersebut, Soroush mengeksplorasi isu-isu terkait evolusi
dan devolusi pemahaman manusia tentang agama. Untuk
menjelaskan fenomena keagamaan ini, Soroush menawar-
kan model interpretasi hermeneutis dan teori-teori epis-
temologis yang melengkapi pengetahuan Islam tradisional,
seperti kalam (teologi Islam), usul (teori hukum Islam), dan

irfan (esoterisme Islam).

Fondasi teoritis untuk mereformasi teologi Islam kon-
temporer banyak diuraikan oleh Soroush dalam bukunya

Expansion of Prophetic Experience. Soroush terpengaruh

254 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



oleh pandangan Muhammad Igbal mengenai profetikalitas
Nabi Muhammad saw., yang diilustrasikan melalui pernya-
taan Abdul Quddus, seorang sufi dari Ganggah: “Muhammad
saw. telah naik ke langit tertinggi lalu kembali lagi. Demi
Allah, aku bersumpah, seandainya aku telah mencapai
tempat itu, aku tidak akan kembali lagi.” Bagi Igbal, per-
nyataan ini membawa perspektif yang mendalam dan
implikasi yang signifikan: bahwa kembalinya seorang nabi
memiliki nilai yang lebih besar bagi tatanan sosial dan
budaya manusia. Nabi kembali ke dunia untuk menjaga
jalannya sejarah manusia dan menciptakan dunia ideal yang
baru. Kembalinya Nabi dari mi'raj-nya ke bumi selalu
memberi makna kreatif bagi umat manusia dan kemanu-
siaan (Nawaz, 2023).

Menurut (Soroush, 2010), aspek kemanusiaan dalam
agama ini sering kali terabaikan dalam berbagai diskursus
Islam. Padahal, Islam tidak bisa hanya dipahami sebagai
kumpulan teks wahyu semata, melainkan juga harus dilihat
dalam keterlibatannya dalam arus sejarah manusia dan
bagaimana ajaran-ajarannya diwujudkan dalam realitas
konkret. Soroush tidak hanya menekankan aspek histori-
sitas dalam pemahaman agama, tetapi juga memperhatikan
keterlibatan manusia dalam berbagai tindakan interpretasi
agama. Dalam konteks ini, gaya berpikir Soroush memiliki

dimensi antroposentris, yang terlihat dari pernyataannya

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 255



mengenai esensi dan aksidensi agama. la menegaskan
bahwa bahasa Arab beserta kebudayaannya merupakan
bukti nyata dari karakter antropologis Islam. Namun, ini
bukan berarti Soroush memosisikan agama sebagai semata-

mata konstruksi budaya.

Sebaliknya, ia berupaya menempatkan agama dalam
kerangka keterbatasan manusia dalam memahaminya baik
dari segi waktu maupun kebudayaan. Perspektif antropo-
logis ini bertujuan untuk menghidupkan kembali aspek
kreatif dan dinamis dalam Islam yang telah lama beku di era
kontemporer. Penyejarahan dan pemanusiawian agama ini
menjadi pintu masuk dalam proyek reformasi diskursus
Islam dalam pemikiran Soroush. Melalui pembacaan
historis-antropologis, Soroush berusaha mengembalikan
Islam sebagai peristiwa atau realitas yang aktual. Mengingat
kemewaktuan dan ketersituasian manusia meng-haruskan
agama dipahami dalam konteks interaksi dan proses belajar
dalam kebudayaannya, maka agama tidak mungkin dipisah-
kan dari waktu kebudayaannya (Hashas, 2014).

D. Epistemologi Modern dalam Pemikiran Soroush

Sebagai seorang intelektual yang terdidik dalam tradisi
intelektual Islam Kklasik, filsafat Barat, hingga pemikiran
modern, serta memiliki pola pikir kritis, Soroush mengem-
bangkan pemikirannya sebagai hasil sintesis dari berbagai

tradisi tersebut. Wacana keagamaannya dipengaruhi oleh

256 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



rasionalisme Mu'tazilah, imperatif kategoris Kant, metode
falsifikasi Karl Popper, paradigma bergeser Thomas Kuhn,
mistisisme Jalaludin Rumi, serta berbagai wacana filsafat
dan agama lainnya. Sintesis pemikiran ini menghasilkan
pendekatan yang ia sebut sebagai rasionalisme-kritis, atau
seperti yang diidentifikasi oleh (Dahlén, 2007), sebagai
realisme-kritis. Pendekatan ini menempatkan pemikiran
Soroush di antara metafisika religius klasik dan relativisme
postmodern.

Soroush menjelaskan terdapat dua bentuk realisme.
Pertama, realisme naif yang melihat dunia secara sederhana
dalam bentuk totalitas atau narasi besar tunggal. Kedua,
realisme Kkritis-filosofis yang menganggap dunia sebagai
entitas yang kompleks, terdiri dari berbagai narasi kecil
yang berinteraksi satu sama lain (Soroush, 2010). Dalam
konteks filsafat kontemporer, upaya untuk mereduksi
realitas menjadi narasi tunggal sedang ditinjau ulang dan
bahkan ditentang. Keterbatasan historisitas dan rasio
manusia menuntut sikap rendah hati dan keterbukaan
terhadap narasi-narasi yang berbeda. Oleh karena itu,
rasionalitas kontemporer tidak lagi dapat dipahami sebagai
manifestasi dari ego cogito Cartesian, yang menginginkan
pandangan dunia yang totalitas (Anshori, 2020). Untuk
menghindari jebakan relativisme dan destruksi metafisika,

sekaligus merepresentasikan posisinya yang menengahi

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 257



antara metafisika religius klasik dan relativisme post-
modern, Soroush memahami rasionalitas kontemporer
sebagai sikap kerendahan hati terhadap berbagai narasi
manusia. “Rational modesty” ini mencerminkan kematangan
rasio manusia dan merayakan kemunculan berbagai narasi
kecil dunia. Tahapan rasio manusia yang mencapai kondisi
rational modesty juga mempengaruhi pemahaman sese-
orang tentang agama. (Soroush, 2000) memposisikan pemi-
kirannya sebagai contoh rasionalisme-kritis, menjelaskan:

“Hence, my position, in fact, is the sophisticated
rationalism or critical rationalism. That is to say, the
actually existing world, be it religion, philosophy or
nature, is much too complicated to be dealt with by
judgements based on naive rationalism or to sanction
dogmatic commitment to one single option [...] One of
the clear consequences of critical rationalism is to
show that most of people’s certainties are little more
than conjectures. This is not to say that people can
never arrive at truth but that arriving at truth has no
specific signpost. The signposts mentioned in
traditional philosophy, such as observation, certitude,
etc., are all fallible. Hence, one cannot easily say, this is
true and that is not true. [...] Critical rationalism is,
therefore, much more modest in its claims and it takes
human fallibility very seriously.”

Realitas aktual kontemporer, baik dalam konteks
pewacanaan agama, filsafat, maupun ekologi, tidak dapat

dipahami dengan klaim rasionalisme naif atau justifikasi

258 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



dogmatik yang mengasumsikan kebenaran tunggal atau
narasi besar sebagai sesuatu yang paling paripurna.
Rasionalisme kritis menegaskan bahwa semua kepastian
yang dibangun manusia adalah hipotesis yang selalu
terbuka untuk dikritik dan dikoreksi. Dengan kata lain,
pencarian akan kepastian tunggal tidak pernah memadai.
Pandangan Soroush mengenai realitas kontemporer ini
menunjukkan pengaruh kuat dari berbagai wacana filsafat
Barat dan mencerminkan pemahaman tentang kondisi

postmodern.

Dalam konteks postmodern, berbagai narasi, baik
dalam filsafat, agama, maupun kebudayaan, tidak lagi dapat
mengklaim sebagai narasi tunggal yang mewakili kebena-
ran mutlak. Postmodernisme justru menekankan muncul-
nya berbagai narasi kecil yang mewakili pemahaman
manusia yang beragam dan memerlukan pengakuan di
kancah kebudayaan global. Memahami bahwa manusia (ego
cogito/the 1) tengah melakukan monolog, termasuk dalam
narasi agama, merupakan pandangan yang naif dan terlalu
ambisius. Meskipun pandangan tersebut mungkin diyakini
atau didukung oleh argumen filosofis dan teologis,
pandangan itu pada dasarnya merupakan proyeksi ilusif
dari ego manusia yang berusaha melampaui batas-batas
waktu dan situasi. Dalam realitas postmodern ini, Soroush

mengusulkan pentingnya rasio yang rendah hati (rational

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 259



modesty), yaitu kesadaran akan keterbatasan pemahaman
manusia (Akbar, 2022). Soroush dipengaruhi oleh teori
falsifikasi Popper, yang berpendapat bahwa kepastian
dalam agama sebenarnya adalah hipotesis sementara yang
memiliki sifat fallibility, yakni kemungkinan untuk disalah-
kan atau disangkal. Falsifiabilitas dalam konteks ini tidak
berarti falsifikasi absolut, melainkan proses berkelanjutan
dalam pengembangan pemahaman manusia terhadap
realitas berdasarkan pengalaman empiris yang menjadi
batas-batas pemahaman tersebut. Jika sebuah hipotesis
mengenai agama telah melalui tahap falsifikasi, maka
hipotesis tersebut hanya mencapai tahap corroboration,
atau pengokohan, dan tetap terbuka untuk kemungkinan
falsifikasi di masa mendatang (Nur, 2012).

Menurut (Dahlén, 2007), arah baru dalam diskursus
Islam yang diusulkan oleh Soroush mengikuti teori per-
geseran paradigma Thomas Kuhn. Soroush memandang
pergeseran paradigma dalam agama sebagai hal yang tak
terhindarkan, mirip dengan revolusi Copernican yang
menggantikan paradigma geosentris dengan heliosentris. Ia
berpendapat bahwa perubahan dalam persepsi realitas
seperti perubahan pandangan tentang pusat tata surya juga
mempengaruhi pemahaman manusia tentang agama dan
filsafat. Kondisi postmodern dan prinsip falsifiabilitas

mendukung pendekatan baru Soroush terhadap wacana

260 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



keagamaan, yang mengarah pada reformasi dalam teologi
dan etika Islam dalam konteks kebudayaan kontemporer,

baik secara teoretis maupun praktis.

E. Distingsi Agama dan Ilmu Agama

Teori epistemologi Soroush berusaha mengangkat per-
masalahan ilmu agama ke tingkat yang lebih mendalam
dengan menekankan bahwa para revivalis agama sering
kali gagal membedakan antara agama (al-din) dan penge-
tahuan agama (ma’'rifat al-din) (Purnama, 2016). Menurut
(Soroush, 2000), kegagalan ini menyebabkan kontradiksi
antara ajaran agama yang tetap dan dunia yang terus
berubah. Ia berpendapat bahwa bukan agama yang harus
diubah, tetapi pemahaman manusia tentang agama yang
perlu disesuaikan untuk menjembatani kesenjangan antara

stabilitas agama dan dinamika dunia.

Soroush menjelaskan bahwa terdapat perbedaan men-
dasar antara agama dan pemahaman agama yang perlu
diperhatikan. Dari segi epistemologis dan historis, agama
bersifat ilahi, kekal, dan sakral, sementara pemahaman
agama merupakan usaha manusia yang tidak memiliki
kekudusan yang sama seperti agama itu sendiri. Pemaha-
man agama adalah bagian dari upaya manusia untuk
memahami berbagai aspek kehidupan, termasuk alam, dan
tidak memiliki sifat sakral. Akal manusia tidak dapat men-

yempurnakan agama, melainkan hanya dapat memperbaiki

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 261



cara manusia memahami agama. Agama itu sendiri tidak
dapat disamakan dengan opini manusia, sehingga tidak ada
kesesuaian atau ketidaksesuaian langsung antara keduanya.
Namun, pemahaman manusia tentang agama dapat ber-
variasi dan mungkin berbeda antara satu individu dengan
individu lainnya. Lebih jauh, pemahaman agama dipeng-
aruhi oleh berbagai bidang pengetahuan manusia dan
karenanya bersifat berubah-ubah, relatif, dan terikat oleh
konteks waktu (von Heyking, 2006).

Pengetahuan agama merupakan hasil dari usaha
manusia dalam memahami dan menafsirkan agama, yang
memiliki esensi pewahyuan dan karena itu bersifat benar,
sempurna, komprehensif, dan tetap. Sebaliknya, pengeta-
huan agama tidak dapat mempertahankan kualitas-kualitas
tersebut karena berkembang dalam konteks kompleksitas
intelektual manusia. Proses pembentukan pengetahuan
agama melibatkan berbagai asumsi, konsep, metode, dan
proposisi yang bisa bersifat filosofis, teologis, historis,
linguistik, atau sosiologis. Dengan demikian, pengetahuan
agama dan segala informasi tentangnya terus mengalami
perubahan: menyusut, mengembang, membesar, dan
mengecil. Ilmu ini bersifat temporal dan selalu terkait
dengan konteks budaya manusia. Para revivalis merespons
fenomena kemandegan dan kekakuan dalam kalangan

agamawan dengan berbagai pendekatan. Mereka melihat

262 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



kemandegan ini sebagai penyebab dogmatisme, di mana
pintu ijtihad ditutup. Soroush menggambarkan fase ini
sebagai pencarian pensakralan di tengah kekakuan dan
kekolotan, di mana pendekatan kritis sangat dihindari
dalam hukum syariat. Upaya revivalis terdahulu, seperti al-
Ghazali dan Dihlawi, berfokus pada membersihkan esensi
agama dari unsur-unsur yang dianggap mengotori, mem-
bedakan esensi dari lahiriyah, serta menemukan esensi
yang berharga tersembunyi di balik hukum dan ritus
agama. Berbeda dengan revivalis kontemporer seperti al-
Afghani dan Mutahhari, yang berusaha mempertahankan
keabadian agama sambil membuatnya relevan dengan
dunia modern (Lantong, 2022). Mereka mencoba meng-
hapus unsur-unsur yang tidak relevan agar Islam lebih
efektif dan fungsional, serta menambahkan elemen dari

sains untuk memberdayakannya.

Beberapa upaya revivalis, meskipun mendapatkan
apresiasi dan menjadi inspirasi bagi Soroush, tidak menyer-
takan teori epistemologi yang memadai. Soroush meng-
kritik mereka karena gagal membedakan antara agama itu
sendiri dan pengetahuan tentang agama, menyebabkan
ketidak konsistenan dalam penilaian mereka dan membuat
solusi yang mereka tawarkan tidak efektif (Zamzami et al,,
2022). Menurut (Soroush, 2010), dengan menggunakan

teori penyusutan dan pengembangan, peran revivalis dapat

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 263



lebih jelas. Ia berpendapat bahwa revivalis tidak seharus-
nya menggantikan agama dengan pemahaman mereka
sendiri, melainkan menggantikan satu pemahaman dengan
yang baru. Meskipun mereka mengakui keabadian Al-
Qur'an dan Sunnah, mereka perlu memperbarui dan me-
lengkapi pengetahuan manusia tentangnya. Dengan pen-
dekatan ini, aspek-aspek interpretasi wahyu, mekanisme
penafsirannya, serta hubungan antara nalar, pengetahuan

manusia, dan agama dipahami secara lebih mendalam.

Kesimpulan

Teori yang diajukan oleh Soroush untuk menggugat
ortodoksi keagamaan mengarah pada pengembangan
konsep-konsep praksis di tingkat global, seperti demokrasi,
multikulturalisme, hak asasi manusia, liberasi teologis, dan
pluralisme. Soroush melihat wacana-wacana ini sebagai
bagian dari keniscayaan historis dan eksistensial di era
kontemporer, khususnya dalam konteks postmodern yang
mengakui pentingnya narasi-narasi kecil. Dengan melibat-
kan filsafat ilmu dalam memahami religiusitas manusia,
Soroush menawarkan perspektif baru dalam memandang
realitas sosial, individual, dan global, serta membuka arah
baru dalam diskursus keagamaan Islam. Namun, ada
beberapa catatan penting: pertama, meskipun teori Soroush
merupakan respons terhadap wacana intelektual dan

politik di Iran, ia tidak menyediakan struktur praktis dan

264 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



terorganisir untuk implementasi Islam dalam politik,
ekonomi, dan masyarakat. Kedua, sebagai seorang Syi’'ah,
Soroush tidak mempertimbangkan sumber-sumber hukum
agama yang diakui baik oleh kalangan Sunni maupun Syi’ah,
mengingat bahwa Syi’ah mengikuti Al-Qur’an, hadits, dan

ajaran para imam Syi’ah.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 265



266 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



DAFTAR PUSTAKA

Abbas, N. (2014). Muhammad Abduh: Konsep Rasionalisme
Dalam Islam. Jurnal Dakwah  Tabligh, 15(1).
https://doi.org/https://doi.org/10.24252 /jdt.v15i1.338

Abdullah, D. (2014). Pemikiran Syekh Muhammad Abduh
Dalam Tafsir Al-Manar. Al Daulah : Jurnal Hukum Pidana
Dan Ketatanegaraan, 1(1). https://doi.org/https://
doi.org/10.24252 /ad.v1i1.1410

Adelia, E., & Cherry Juli Rizhal. (2024). Pembaharuan Syari’ah
Melalui Pemikiran Kritis Abdullah Ahmed Na’'im
Terhadap Hak Asasi Manusia. At-Tahfidz: Jurnal llmu Al-
Qur'an Dan Tafsir, 2(01), 66-81. https://doi.org/
10.53649/at-tahfidz.v2i01.606

Adnan, T. (1989). Islam dan Tantangan Modernitas (Studi atas
Pemikiran Hukum Fazlur Rahman). Mizan :
Didistribusikan oleh Mizan Media Utama.

Agbaria, A. K. (2019). Contact religious authority and the
creation of hyper-solidarity. Ethics and Education, 14(2),
227-240.
https://doi.org/10.1080/17449642.2019.1587685

Agwani, M. S. (2013). Islam and Modernism in the Arab East.
India Quarterly: A Journal of International Affairs, 19(3),
266-275.
https://doi.org/10.1177/097492846301900303

Ahmed, F. (2016). In The Name of A Law: Islamic Legal
Modernism and The Making of Afghanistan’s 1923
Constitution. International Journal of Middle East Studies,
48(4), 655-677. https://doi.org/10.1017/S00207438160
00817

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 267



Ainiah, A. (2022). Modernisasi Pemikiran dalam Islam dari
Jejak Jamaluddin Al-Afghani. Mubeza, 11(1), 1-10.
https://doi.org/10.54604/mbz.v11i1.49

Akbar, A. (2022). Abdolkarim Soroush’s Theory of Revelation:
From Expansion and Contraction of Religious Knowledge
to Prophetic Dreams. Islam and Christian-Muslim
Relations, 33(1), 19-42. https://doi.org/10.1080/09596
410.2021.1981632

Al-Fayyadl, M. (2005). Derrida. LKiS.
Al-Jabiri, M. A. (2010). Post Tradisionalisme Islam,. LKiS.

Al-Rasyid, H. H. (2022). Development of Moderate Theological
Mazhab in Islam. Journal of Positive School Psychology,
6(8).
https://doi.org/https://mail.journalppw.com/index.php
/ipsp/article/view/11417

Al-Raziq, A. A. (1995). al Islam wa Ushul al Hukm. Dar Al-Kutub
Al-"Tlmiyyah.

Al Hasani, D. F, & Masnawati, E. (2024). Ijtihad In The
Development of Science. OASE: Multidisciplinary and
Interdisciplinary Journal, 1(1), 63-70. https://doi.org/
10.59971/o0ase.v1il1.17

Alam, L. (2015). Menggagas Pemikiran Abdullahi Ahmed An-
Na’im. Saintifika Islamica: Jurnal Kajian Keislaman, 2(2).
https://doi.org/http://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/
saintifikaislamica/article/view /290

Ali, A. M. (2005). Alam Pikiran Islam Modern di Timur Tengah.
Djambatan.

Alif, M. (2021). Eksistensi Tuhan dan Problem Epistemologi
dalam  Filsafat Agama. Agqlania, 12(2), 209.
https://doi.org/10.32678/aqlania.v12i2.2108

268 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Amin, S. (2019). Map of Renewal of Islamic Thought in India.
Tajdid : Jurnal llmu Keislaman Dan Ushuluddin, 21(1), 11-
31. https://doi.org/10.15548/tajdid.v21i1.259

An-Na’'im, A. A. (2001). Toward an Islamic Hermeneutics for
Human Rights. University of Pensylvania Press.

An-Na’'im, A. A. (2003). Dekonstruksi Syari’ah: Wacana
Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia dan Hubungan
Internasional dalam Islam. LKiS.

An-Na'im, A. A. (2007). Dekonstruksi Syari‘ah: Wacana
Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia dan Hubungan
International dalam Islam. LKiS.

Ananda, R. A, & Fata, A. K. (2019). Sejarah Pembaruan Islam di
Indonesia. Jawi Journal, 2(1). https://doi.org/http://
dx.doi.org/10.24042/jw.v2i1.4121

Anshori, M. (2020). On Understanding Religion: A Study of
Abdul Karim Soroush’s Thoughts. KALAM, 14(1).
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24042 /klm.v14i1.5
994

Anton Bakker. (2009). Antropologi Agama. Kanisius.
Anwar, E. (2021). Feminisme Islam. PT. Mizan Pustaka.

Arkoun, M. (1976). Manifestations of Arab Thought in Western
Islam. Diogenes, 24(93), 105-133. https://doi.org/10.
1177/039219217602409306

Arkoun, M. (1988). The Topicality of The Problem of The
Person in Islamic Thought. Academic Journal of Islamic
Principles and Philosophy, 1(1).

Arkoun, M. (1994). Rethinking Islam, ed. Robert D.Lee. Oxford.
Arkoun, M. (1997). Berbagai Pembacaan Qur’an. INIS.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 269



Arkoun, M. (1999). Kajian Kontemporer Alquran. Penerbit
Pustaka.

Arkoun, M. (2002a). Islam and Modernity Muslim Intlektual
Respond, ed. John Cooper. IB. Tauris.

Arkoun, M. (2002b). The Unthought in Contemporary Islamic
Thought. Saqi Books.

Arkoun, M. (2004). Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai
Tantangan dan Jalan Baru, ed. Johan Hendrik Meuleman,
terj. Rahayu S. Hidayat. INIS.

Arkoun, M. (2009). A Return to the Question of Humanism in
Islamic Contexts. In Humanism in Intercultural
Perspective (pp. 91-110). transcript Verlag. https://
doi.org/10.1515/9783839413449-008

Asadu, G. C., Diara, B. C, & Asogwa, N. (2021). Religious
pluralism and its implications for church development.
HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 76(3).
https://doi.org/https://www.ajol.info/index.php/hts/ar
ticle/view/212615

Asmuni, Y. (2009). Pengantar Studi Pemikiran dan Gerakan
Pembaharuan dalam Islam. Rajawali Press.

Assyaukanie, L. (2023). Membaca Kembali Gerakan
Humanisme dalam Islam. Jurnal Peradaban, 2(2).
https://doi.org/10.51353/jpb.v2i2.729

Athaillah, A. (2006). Rasyid Ridha Konsep Teologi Rasional
Dalam Tafsir Al-Manar. Erlangga.

Azima, F. (2017). Semantik Al-Qur'an (Sebuah Metode
Penafsiran). TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan
Kemanusiaan, 1(1), 45-73. https://doi.org/10.52266/
tadjid.v1il.3

270 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Azlan, A. A. (2022). Islam and Nationalism in the Thought of
Jamal Al-Din Al-Afghani. Journal of Islamic Thought and
Civilization, 12(2), 212-224. https://doi.org/10.32350/
jitc.122.15

Azra, A. (2002). Histografi Islam Kontemporer,. Gramedia
Pustaka Utama.

Azyumadi Azra. (1996). Pergolakan Politik Islam Dari
Fundamentalis, Modernisme Hingga Post - Moderrnisme.
Paramadina.

Bagir, H. (2012). Menggugat Otoritas dan Tradisi Agama.
Mizan.

Baharun, H. (2016). Pemikiran Pendidikan Perspektif Filsuf
Muslim Kajian Kritis Terhadap Pemikiran Muhammad
Abduh Dan Muhammad Igba. AT-TURAS: Jurnal Studi
Keislaman, 3(1). https://doi.org/https://doi.org/10.33
650/at-turas.v3i1.182

Bahrani, A, & Kars, A. (2021). A Sufi Master without a Hospice.
Journal for the Academic Study of Religion, 33(2), 166-
184. https://doi.org/10.1558 /jasr.42568

Bara, U. A, Muliadi, M., & Rusliana, I. (2022). Studi Komparatif
Pemikiran Filsafat Politik Ali Abdul Raziq dan Rashid
Rida mengenai Khilafah. Jurnal Riset Agama, 2(3), 166-
181. https://doi.org/10.15575/jra.v2i3.19439

Bausani, A. (1960). Classical Muslim Philosophy in The Work
of A Muslim Modernist: Muhammad Iqgbal (1877-1938).
Agph, 42(3), 272-288. https://doi.org/10.1515/agph.1
960.42.3.272

Binder, L. (1999). Islamic Liberalism: A Critique of Development
Ideologies. Oxford University Press.

Bistara, R. (2021). Teologi Modern dan Pan-Islamisme: Menilik

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 271



Gagasan Pembaharuan Islam Jamaluddin Al-Afghani.
Fitua: Jurnal Studi Islam, 2(1). https://doi.org
/https://doi.org/10.47625 /fitua.v2i1.290

Bistara, R. B. (2021). Dimensi Feminisme Dalam Pembaharuan
Islam: Menilik Pemikiran Muhammad Iqgbal. TAJDID:
Jurnal Ilmu Ushuluddin, 19(1), 30-58. https://doi.org
/10.30631/tjd.v19i1.118

Black, H. C. (2007). Black’s Law Dictionary. West Publishing.

Bowker, |. (2017). Beliefs That Changed the World: The History
and Ideas of the Great Religions. Quercus.

Chandra, P. (2021). Islamic Modernism in the Works of
Jamaluddin Al-Afghani and Syed Ahmed Khan. In
Research Anthology on Religious Impacts on Society (pp.
469-481). 1GI Global. https://doi.org/10.4018/978-1-
7998-3435-9.ch023

Choir, T, & Fanani, A. (2015). Islam dalam Berbagai
Pembacaan Kontemporer. Pustaka Pelajar.

Coruh, H. (2020). Relationship Between Religion and Science
in the Muslim Modernism. Theology and Science, 18(1),
152-161.
https://doi.org/10.1080/14746700.2019.1710355

Dabashi, H. (2016). Islamic Liberation Theology: Resisting The
Empire. Routledge.

Dahlan, M. (2014). Hubungan Agama dan Negara Di Indonesia.
Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 14(1), 1-28. https://
doi.org/https://doi.org/10.24042/ajsk.v14i1.635

Dahlen, A. P. (2007). Islamic Law, Epistemology and Modernity:
Legal Philosophy in Contemporary Iran. Rotledge.

Daud, F. K. (2020). Feminisme Islam Di Indonesia: Antara

272 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Gerakan Modernisme Pemikiran Islam Dan Gerakan
Perjuangan Isu Gender. Jurnal Harkat: Media Komunikasi
Gender Media Komunikasi Gender, 16(3). https://doi.org/
https://doi.org/10.15408 /harkat.v16i2.17572

Donny Gahral Adian. (2012). Senjakala Metafisika: Dari Hume
hingga Heidegger. Penerbit Koekoesan.

Donohue, J. (2008). Islam dan Pembaharuan. Rajawali Pers.

Esposito, . L. (2007). Ensiklopedia Oxford, Dunia Islam Modern.
Mizan.

Fadl, K. A. El. (2004). Islamic Law and Muslim Minorities: the
Juristic Discourse On Muslim Minorities From the
Second/Eighth To the Eleventh/Seventeenth Centuries.
BRILL.

Fanani, M. (2016). Abdullahi Ahmed Na’im; Paradigma Baru
Hukum Public Islam dalam Pemikiran Kontemporer.
Jendela.

Fattah, M., Mahfud, A., Sugiarto, F., & Jannah, S. (2023). Corak
Penafsiran Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid
Ridha Dalam Tafsir Al-Manar. Reflektika, 18(1).
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.28944 /reflektika.v
18i1.1136

Fauzi, M. (2017). Tokoh-Tokoh Pembaharu Pendidikan Islam
di Mesir. Jurnal Tarbiyah, 24(2). https://doi.org/http://
dx.doi.org/10.30829 /tar.v24i2.213

Fauziah, N. (2024). Exploring the Nexus of Islamic Modernism
and Intellectual Development. SocioHumania: Journal of
Social Humanities Studies, 1(1), 40-45. https://doi.org/1
0.70063/sociohumania.v1i1.10

Fikri, M. (2018). Rasionalisme Descartes dan Implikasinya
Terhadap Pemikiran Pembaharuan Islam Muhammad

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 273



Abduh. TARBAWI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(02),
128-144. https://doi.org/10.26618/jtw.v3i02.1598

Foucault, M. (1980). Power Knowledge: Selected Interviews and
Other Writings 1972-1977. The Haervester Press.

Friedrich, C. ]J. (2007). International Encyclopedia of Social
Sciences. The Macmillan Company.

Fuadi, F. (2016). Fungsi Nalar Menurut Muhammad Arkoun.
Substantia:  Jurnal Ilmu-llmu  Ushuluddin, 18(1).
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.22373 /substantia.v
18i1.3982

Gojali, I., & Fauzi, I. (2024). Modernism In Islamic Education In
Tafsir Al-Manar: An Epistemological Review Of
Muhammad Abduh And Muhammad Rashid Ridha.
LINGUA : Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pengajarannya,
21(1). https://doi.org/https://doi.org/10.30957/lingua.
v21i1.921

Green, N. (2011). The Trans-Border Traffic of Afghan
Modernism: Afghanistan and the Indian “Urdusphere.”
Comparative Studies in Society and History, 53(3), 479-
508. https://doi.org/10.1017/S0010417511000223

Habibi, N. (2016). Kritik Terhadap Pemikiran Abdullahi
Ahmed An-Na'im Tentang Konsep Waris Bagi Non
Muslim. Al-"Adalah : Jurnal Syariah Dan Hukum Islam,
1(1), 53-79. https://doi.org/10.31538/adlh.v1i1.447

Haddade, H. (2016). Pemikiran Ali Abd Al-Raziq Tentang
Khilafah. Agqidah-Ta: Jurnal Ilmu Agqidah, 2(1).
https://doi.org/https://doi.org/10.24252 /aqidahta.v2il.
3464

Hadiwiyono, H. (2004). Seri Sejarah Filsafat Barat 2. Kanisius.
Halthan, K. (2017). Political Conception of Islamic Education:

274 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Revisiting al-Afghani’s Ideas on Education. Journal of
Philosophical Investigations, 20(2). https://doi.org/
https://doi.org/10.22034 /jpiut.2022.51602.3211

Hamdani, M. S. (2017). John Louis Esposito Tentang Dialog
Peradaban Islam-Barat. Komunikata Jurnal Dakwah Dan
Komunikasi, 7(1). https://doi.org/10.24090/komunika.v
7i1.362

Haque, M. (2005). Reconstruction of Religious Thought in Islam:
Explained in the Context of Modern Age. The Islamic
Foundation.

Harjuna, M. (2019). Dialog Lintas Agama dalam Perspektif
Hans Kung. Living Islam: Journal of Islamic Discourses,
2(1), 55. https://doi.org/10.14421/lijid.v2i1.1694

Hashas, M. (2014). Abdolkarim Soroush: The Neo-Mu‘tazilite
that Buries Classical Islamic Political Theology in Defence
of Religious Democracy and Pluralism. BRILL, 109(4).

Hidayat, R. (2022). Thought Construction of Nasikh Mansukh:
Study of Abdullah Ahmad An-Na’im. Jurnal I[Imiah
Mahasiswa Raushan Fikr, 11(1), 17-30.
https://doi.org/10.24090/jimrf.v11i1.6529

Hidayati, A., Rusydi, I, & Suhendrik, S. (2022). Kesetaraan
Gender dalam Pendidikan Islam (Studi atas Pemikiran
Fatimah Mernissi). Journal Islamic Pedagogia, 2(1), 39-
45. https://doi.org/10.31943 /pedagogia.v2il.76

Hidayati, N. (2023). Konsep Negara Dalam Pemikiran Politik
Ali Abd AL-Raziq. El-Dusturie, 2(2).
https://doi.org/10.21154 /el-dusturie.v2i2.7631

Hidayatullah, I. A. R. (2023). The Concept of Communication
the Renewal of Muhammad Abduh’s Thought and Its
Relevance in  Islamic = Education = Management

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 275



Contemporary Era. EDUMALSYS Journal of Research in
Education Management, 1(1), 55-68. https://doi.org
/10.58578/edumalsys.v1i1.1324

Hidayatulloh, T. (2024). Filsafat Islam Kontemporer. CV. Strata
Persada Academia.

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023a). The Harmony of
Islam and Pancasila in Religious Discourse in Indonesia.
Jurnal Studi Sosial Keagamaan Syekh Nurjati, 3(1), 1-25.

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023b). Theology of Peace
Based on Religious Harmony in Asghar Ali Engineer’s
Perspective. Jurnal IImu Ushuluddin, 10(1), 105-124.
https://doi.org/https://doi.org/10.15408/iu.v10i1.3228

Ichwayudi, B., & Alfani, M. (2024). A Comparison of the
Thoughts of Hadith Hermeneutics Figures Fatimah
Mernessi and Syuhudi Isma’il. ISLAMIKA, 6(1), 363-380.
https://doi.org/10.36088/islamika.v6i1.4364

Ida Novianti. (2023). Konsep Hijab Dalam Pemikiran Fatima
Mernissi. Yinyang: Jurnal Studi Islam Gender Dan Anak,
6(2). https://doi.org/10.24090/yinyang.v6i2.8044

Inayati, A. A. (2021). Epistemologi Hukum Islam Sir
Muhammad Iqgbal. Ulumul Syar’i : Jurnal Ilmu-Ilimu Hukum
Dan Syariah, 10(1), 38-50.
https://doi.org/10.52051/ulumulsyari.v10i1.124

Igbal, B. K. (2022a). Reforming philosophy of religion for the
modern academy. Political Theology, 23(6), 525-542.
https://doi.org/10.1080/1462317X.2022.2092680

Igbal, B. K. (2022b). Reprising Islamic Political Theology:
Genre and the Time of Tribulation. Political Theology,
23(6), 525-542.  https://doi.org/10.1080/1462317
X.2022.2092680

276 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Igbal, M. (2016). The Reconstruction of Religious Thought in
Islam. Stanford University Press.

Igbal, M. (2019). What's News for The Renewal of Islamic
Thought? (Exploring the Renewal of Islamic Thought Post
Cak Nur - Gus Dur). EL-AFKAR: Jurnal Pemikiran
Keislaman Dan Tafsir Hadis, 8(1), 25. https://doi.org
/10.29300/jpkth.v8i1.2027

Ismail, F. (2019). Islam, Konstitusionalisme dan Pluralisme.
IRCISOD.

Ismail, N. (2015). Rekonstruksi Tafsir Perempuan:
Membangun Tafsir Berkeadilan Gender (Studi Kritis Atas
Pemikiran Asghar Ali Engineer, Fatima Mernissi dan
Amina Wadud Muhshin tentang Perempuan dalam
Islam). Gender Equality: International Journal of Child and
Gender Studies, 1(1). https://doi.org/http://dx.doi.org/
10.22373/equality.v1i1.778

Ismail, Y. (2019). Postmodernisme dan Perkembangan
Pemikiran Islam Kontemporer. Jurnal Online Studi Al-Qur
An, 15(2), 235-248. https://doi.org/10.21009/]JSQ.01
5.2.06

Ja'far, S. (2015). Epistemologi Tindakan Muhammad Igbal.
Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 5(1), 80.
https://doi.org/10.15642 /teosofi.2015.5.1.80-106

Jaelani, ]. (2023). Modernitas Kehidupan Beragama Dalam
Perkembangan Pendidikan Islam. Civilization Research:
Journal  of Islamic  Studies, 2(2), 168-187.
https://doi.org/10.61630/crjis.v2i2.1

Jahrani, ., Putra, R. A, & Setya, A. H. T. (2023). 19th Century
Islamic Renewal. Serumpun: Journal Of Education, Politic
and Social Humaniora, 1(1). https://doi.org/http://
dx.doi.org/10.61590/srp.v1il.71

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 277



Jebari, 1. (2018). Arabic thought beyond the liberal age:
towards an intellectual history of the Nahda. Global
Intellectual History, 3(3), 370-377.
https://doi.org/10.1080/23801883.2017.1394635

Junadi, Y. (2012). Relasi Negara & Agama Redefinisi Diskursus
Konstitusionalisme di Indonesia. IMR Press.

Kamil, S. (2001). Islam dan Demokrasi : Telaah Konseptual dan
Historis. Gaya Media Pratama.

Karim, M. A. (2017). Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam.
Pustaka Book Publister.

Kasim, M. (2016). Muhammad Rasyid Ridha (Antara
Rasionalisme & Tradisionalisme). An - Nida’, 29(2).
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014 /an-
nida.v37i2.321

Kazziha, W. (2007). The Jaridah-Ummah group and Egyptian
politics. Middle Eastern Studies, 13(3), 373-385.
https://doi.org/10.1080/00263207708700359

Keddie, N. R. (2017). Islamic Philosophy and Islamic
Modernism: The Case of Sayyid Jamal Ad-Din Al-Afghani.
Journal of the British Institute of Persian Studies, 23(3).
https://doi.org/https://doi.org/10.1080/05786967.196
8.11834440

Khaldun, R. (2021). The Influence of Jamaluddin Al-Afgani’s
Thought on the Pan Islamism and Islamic Modernism
Movement in Indonesia. Jurnal Ar Ro’is Mandalika
(Armada), 1(1). https://doi.org/https://doi.org/10.
59613/armada.v1i1%20JANUARIL300

Kharlie, A. T. (2018). Metode Tafsir Muhammad Abduh dan
Muhammad Rasyid Ridha dalam Tafsir Al-Manar. TA/DID,
25(2), 119. https://doi.org/10.36667 /tajdid.v25i2.323

278 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Khatab, S. (2002). Hakimiyyah and Jahiliyyah in the Thought of
Sayyid Qutb. Middle Eastern Studies, 38(3), 145-170.
https://doi.org/10.1080/714004475

Khoir, T. (2015). Determinasi Eksistensial Pemikiran Hukum
Islam Abdullahi Ahmed An-Na‘im. ISLAMICA: Jurnal Studi
Keislaman, 9(1), 110. https://doi.org/10.15642 /islamica.
2014.9.1.110-135

Kholik, S., & Azhari, A. (2018). Tinjauan Yuridis Normatif
Tentang Pengisian Kolom Agama Dalam Identitas
Kependudukan Berdasarkan Pasal 61 Ayat (2) Undang -
Undang Nomor 23 Tahun 2006 Tentang Administrasi
Kependudukan Dikaitkan Dengan Keberadaan Komunitas
Dayak Hindhu - Buddha Bumi Segan. HERMENEUTIKA :
Jurnal Ilmu Hukum, 2(2). https://doi.org/10.33603/
hermeneutika.v2i2.1564

Koshul, B. B. (2015). 4 The Contemporary Relevance of
Muhammad Igbal. In Muhammad Igbal (pp. 56-87).
Edinburgh University Press.
https://doi.org/10.1515/9780748695423-005

Kusumawati, H. A. (2023). Jamaluddin Al-Afghani’s
Educational and Political Renewal Ideas. Jurnal Kajian
Pendidikan Dan Psikologi, 1(2), 55-65. https://doi.org/
10.61397/jkpp.v1i2.35

Lantong, B. K. (2022). Abdulkarim Soroush: The Theory of The
Contraction and Expansion of Religious Knowledge and
The Challenge of Contemporary Islamic Thought. AQLAM:
Journal of Islam and Plurality, 7(2). https://doi.org/
http://dx.doi.org/10.30984 /ajip.v7i2.2240

Lee, R. D. (2010). Mencari Islam Autentik: Dari Nalar Puitis
Igbal Hingga Nalar Kritis Arkoun. Mizan.

Lewis, B. (2013). The Encyclopedia of Islam. E.] Bril.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 279



Lubis, A. (2005). Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad
Abduh. Bulan Bintang.

Madjid, N. (2011). Islam Doktrin dan Peradaban. Paramadina.

Maftukhin. (2014). Islam dan Dialektika Sosial. Lentera
Kreasindo.

Majid, N. (2004). Khazanah Intelektual Islam. Bulan Bintang.

Malli, R. (2017). Konsep Pemikiran Pendidikan Islam
Kontemporer di Indonesia. TARBAWI : Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 1(2), 159-166. https://doi.org/10.26618
/itw.v1i2.369

Martanti, B. H. (2019). Metodologi Pembaharuan Pemikiran
Islam Kontemporer Studi Komparatif Metodologi
Muhammad Syahrur dan Nashr Hamid Abu Zaid. Jurnal
El-Huda, 10(2).

Matthee, R. (1989). Jamal Al-Din Al-Afghani And The Egyptian
National Debate. International Journal of Middle East
Studies, 21(2), 151-169. https://doi.org/10.1017/S00
20743800032268

Menhaji, M., & Sadatinejad, M. (2018). A Study and Analysis on
the Western Approaches Influence and Application in
Religious Texts Reading in the Thought of Mohammed
Arkoun. journal of Religious Thought, 32(1). https://
doi.org/https://doi.org/10.22099/jrt.2021.39347.2425

Mernissi, F. (2001). Women and Islam: A Historical and
Theological Inquiry. Blackwell.

Mernissi, F. (2002). Islam and Democracy. Perseus Book
Publishing.

Mernissi, F. (2004a). Dream of Trespass; Tale of Harem
Girlhood. Perseus Book Publishing.

280 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Mernissi, F. (2004b). Women'’s Rebellion and Islamic Memory.
CPI Mackays.

Midah, H. H. (2020). Peranan Wanita dalam Islam dan
Feminisme Barat. At-Tarbawi: Jurnal Pendidikan, Sosial
Dan Kebudayaan, 7(2). https://doi.org/https://doi.org/
10.32505/tarbawi.v7i2.1846

Midesia, S., & Nadilla, T. (2022). Feminisme dalam Al-Qur’an.
Saree: Research in Gender Studies, 4(1), 57-67.
https://doi.org/10.47766/saree.v4i1.1035

Mohamad Latief, Amal Fathullah Zarkasyi, & Kusuma, A. R.
(2022). Problem Sekuler Hubungan Agama dan Negara
Menurut Ali Abdul Raziq. Fikri: Jurnal Kajian Agama,
Sosial Dan Budaya, 7(2), 146-169. https://doi.org/
10.25217/jf.v7i2.2542

Muhammad, N., & Hafid Turmudzi, T. (2022). Analisis Metode
Hermeneutika dalam Al-Qur'an atas Pemikiran Nasr
Hamid Abu Zaid. Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian IImu Al-
Qurlan Dan Tafsir, 2(1), 49-57. https://doi.org/1
0.58404/uq.v2i1.93

Muhammadong. (2019). Pemikiran Politik Jamal Al-Din Al-
Afghani Dalam Merespon Dunia Modern. jurnal Politik
Profetik, 7(1). https://doi.org/https://doi.org/10.24252
/profetik.v7ila6

Muhammadun. (2019). Konsep Ijtihad Wahbah Az-Zuhaili Dan
Relevansinya Bagi Pembaruan Hukum Keluarga Di
Indonesia. Syntax Literate; Jurnal Ilmiah Indonesia,
126(1), 1-7. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.36
418 /syntax-literate.v4i11.790

Mulia, M. (2011). Sejarah Sosial Dan Pemikiran Politik Ali
Abdul Raziq. Islam Futura, 10(2). https:// doi.org/http://
dx.doi.org/10.22373/jiif.v10i2.48

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 281



Mulia, S. M. (2003). Keadilan Kesetaraan Gender Perspektif
Islam. LKA.

Muniroh, B. (2018). Akal dan Wahyu (Studi Komparatif antara
Pemikiran Imam al-Ghazali dan Harun Nasution).
Aqlania, 9(1), 41. https://doi.org/10.32678/aglania.v9
i01.2062

Musaddad, H. A. Zainol, Z., & Maamor, S. (2022). Ibn
Taimiyyah’s Thought on Price Regulation in Housing
Affordability. International Journal of Islamic Thought,
22(1). https://doi.org/10.24035/ijit.22.2022.237

Muslih, M., & . H. (2018). Konsep Tuhan Nietzsche dan
Pengaruhnya terhadap Pemikiran Liberal. KALIMAH,
16(2). https://doi.org/10.21111/klm.v16i2.2870

Mustaqim, A., & Sahiron, S. (2008). Studi Al-Qur’an
Kontemporer, Wacana Baru Berbagai Metodologi Tafsir.
Tiara Wacana.

Muzani, S. (1995). Islam Rasional Gagasan dan Pemikiran Prof.
Dr. Harun Nasution. Mizan.

Na’im, Z., & Siswanto, S. (2020). Signifikansi Umat Islam
Indonesia Dalam Konteks Perdamaian Dunia. Belajea;
Jurnal  Pendidikan  Islam, 5(2), 263. https://
doi.org/10.29240/belajea.v5i2.1741

Nasbi, I. (2019). Jamaluddin Al-Afghani (Pan-Islamisme dan
Ide Lainnya). jJurnal Diskursus Islam, 7(1), 70-79.
https://doi.org/10.24252/jdi.v7i1.9805

Nasr, S. H. (1997). Islam and the Plight of Modern Man. ABC
International.

Nasution, H. (1994). Metodologi Barat Lebih Unggul. Ulumul
Qur’an, V(3).

282 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Nasution, H. (1998). Islam Rasional: Gagasan dan pemikiran.
Mizan.

Nasution, H. (2003). Muhammad Abduh dan Teologi Rasional
Muktazilah. Ul Press.

Nasution, H. (2005a). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspek I. Ul
Press.

Nasution, H. (2005b). Pembaharuan Dalam Islam. Bulan
Bintang.

Nasution, H. (2006a). Mohammad Abduh dan Teologi Rasional
Mu’tazila. UIP.

Nasution, H. (2006b). Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah
Analisa Perbandingan. Ul Press.

Nawaz, H. (2023). Igbal and Ijtihad: The Reconstruction of
Religious Thought in Islam. Al-Uswah Research Journal,
3(1).
https://doi.org/https://idr.com.pk/0js3308/index.php/a
luswa/article/view/61

Ningsih, A. (2021). Pembaharuan Pendidikan Islam (Studi
Pemikiran Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridha). Jurnal
Penelitian Agama, 22(1), 87-101. https://doi.org/10.
24090/jpa.v22i1.2021.pp87-101

Nur, M. (2012). Revivalisasi Epistemologi Falsifikasi. Jurnal
Agama Dan Hak Azazi Manusia In Right, 2(1), 1-14.
https://doi.org/https://doi.org/10.14421 /inright.v2il.1

Nur, M., & Igbal Irham, M. (2023). Tasawuf dan Modernisasi:
Urgensi Tasawuf Akhlaki pada Masyarakat Modern.
Substantia: Jurnal Ilmu-IImu Ushuluddin, 25(1), 107.
https://doi.org/10.22373/substantia.v25i1.16851

Nurcholish Madjid. (1997). Islam, Kemodernan, dan

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 283



Keindonesiaan. Mizan.

Nurul Amaliah Afrida, & Lugman Hakim Habibulloh. (2022).
Urgensi Pemenuhan Hak Warga Negara Menurut
Perspektif Welfare State Di Indonesia. jJournal of
Administrative and Social Science, 4(1), 11-22.
https://doi.org/10.55606/jass.v4i1.108

Ouedghiri, M. (2002). Writing Women’s bOdies On the
Palimpsest of Islamic History. Cultural Dynamics, 14(1),
41-64.
https://doi.org/10.1177/09213740020140010301

Peter Salim dan Yenny Salim. (1991). Kamus Besar Bahasa
Indonesia Kontemporer. Modern English.

Pirmoradian, M., & Abdipour, A. M. hassan. (2015). Typology of
caliphate-centrism in the contemporary Islam; A
comparative study of the ideas of Rashid Reza, Hassan al-
Banna, and Ali Abd Al-Raziq. Political Science, 17(2).
https://doi.org/10.22081/psq.2019.67132

Purnama, F. F. (2016). Liberasi Teologi di Iran Pasca-Revolusi:
Telisik Pemikiran Abdul Karim Soroush. Jurnal
THEOLOGIA, 27(1), 25-50. https://doi.org/10.2 1580/
te0.2016.27.1.923

Putra, R. (2019). Konsep Negara Ideal Ali Abdul Raziq Dan
Relevansinya Dengan Pancasila. Indonesian Journal of
Islamic  Theology and Philosophy, 1(1), 45-62.
https://doi.org/10.24042/ijitp.v1i1.4096

Putra, R. (2020). Filsafat Politik Ali Abdul Raziq. Refleksi Jurnal
Filsafat Dan Pemikiran Islam, 19(1), 63-76. https://
doi.org/10.14421/ref.v19i1.2240

Putro, S. (2008). Mohammed Arkoun: Tentang Islam dan
Modernitas. Paramadina.

284 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Rachman, B. M. (2010). Reoreintasi Pembaruan Islam
Sekularisme, Liberalisme, Pluralisme Paradigma Baru
Islam Indonesia. Paramadina.

Rahman, W. (2023). Muhammad Abduh’s Criticism of Gabriel
Hanotaux’s Thought in the Book Islam Bainal IImi wal
Madaniyah. Islamic Thought Review, 1(2), 154.
https://doi.org/10.30983/itr.v1i2.7594

Rakhman, J. (2007). Islam dan Perspektif Pemikiran
Kontemporer. Grafika.

Ramdhani, S., & Said, M. S. (2021). Semiotics As a Tafsirs
Approach. Jurnal AlifLam Journal of Islamic Studies and
Humanities, 2(1), 112-137. https://doi.org/10.51700/
aliflam.v2i1.287

Ramin, M. M. (2023). Rekonstruksi Falsafah Pendidikan
Muhammad Igbal di Era Society 5.0. QuranicEdu: Journal
of Islamic Education, 2(2). https://doi.org/https://doi.org
/10.37252 /quranicedu.v2i2.399

Rani, H. M. (2022). Sistem Pemerintahan Islam Perspektif
Muhammad Rasyid Ridha dan Ali Abduuraziq. Ampera: A
Research Journal on Politics and Islamic Civilization, 3(1),
1-10. https://doi.org/10.19109/ampera.v3i01.8960

Raziq, A. A. (1991). al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahts fi al-
Khilafaah alHukumah fi al- Islam. Mathba’ah Mishr
Syarikah Muhasamah Mishriyah.

Restu Aulad Al-Fattaah, Igbal, M., & Rusydi, M. (2023).
Interaksi Sufisme, Ekologi dan Teologi di Era
Postmodernisme: Antara wahdat al-wujtd Ibn ‘Arabi dan
stluk al-Ghazali. Al-Banjari: Jurnal Ilmiah Ilmu-IImu
Keislaman, 22(1). https://doi.org/https://dx.doi.org/
10.18592/al-banjari.v22i1.7671

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 285



Ridha, M. R. (1990). Al-Khilafah. Madinah Nasr.

Rifat, D. F., & Nurwahidin, N. (2022). Feminisme Dan
Kesetaraan Gender Dalam Kajian Islam Kontemporer.
Syntax Literate; Jurnal Ilmiah Indonesia, 7(1), 172.
https://doi.org/10.36418/syntax-literate.v7i1.6038

Rizky HK, M. (2020). Membaca Pemikiran Taha Abdurrahman
Tentang Etika Politik Islam. Politea : Jurnal Politik Islam,
3(2), 273-286. https://doi.org/10.20414 /politea.v3i2.
2339

Rozi, A. B. (2016). Penerapan Syari’ah Di Negara Modern
(Analisis Ijtihad Pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na’im).
AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 10(2), 359-
392. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v10i2.734

Sa’id Nursi, M. (2011). Tokoh-tokoh Besar Islam Sepanjang
Sejarah. Pustaka Al-Kautsar.

Saefuddin, D. (2014). Pemikiran Modern dan Postmodern Islam.
Gramedia Pustaka Utama.

Saepulah, A. (2021). Pentingnya Ijtihad Dalam Agama
Perspektif Muhammad Igbal Dan Implikasinya Bagi
Teologi Dan Kemiskinan. jurnal IlImu Agama: Mengkaji
Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama, 22(2), 218-
237. https://doi.org/10.19109/jia.v22i2.10966

Said, E. (1995). Beginning, Intention, and Method. Basic Books
Publisher.

Sajadi, D. (2022). Thinking of ’Ali ’Abd Al-Raziq on Islam and
The Country. Al-Risalah, 14(1), 32-46. https://doi.org/
10.34005/alrisalah.v14i1.2198

Salikin, A. D. (2014). Reformasi Syari’ah dan HAM dalam Islam,
Bacaan Krtitis terhadap Pemikiran al-Na’'im. Gama Media.

286 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Samarenna, D. (2017). Berteologi Dalam Konteks Indonesia
Modern. Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan
Warga Jemaat, 1(1), 19. https://doi.org/10.46445
/ejti.v1il.53

Sani, A. (2008). Lintasan Sejarah Pemikiran: Perkembangan
Modern dalam Islam. Rajagrafindo Persada.

Sari, W, & Arif, M. (2023). Konsep Pernikahan dalam
Perspektif Feminisme dan Hukum Islam. USRATY:
Journal  of Islamic  Family  Law, 1(1), 71.
https://doi.org/10.30983 /usraty.v1i1.6532

Saumantri, T. (2022a). Kesetaraan Gender: Perempuan
Perspektif Sufisme Jalaluddin Rumi. Equalita Jurnal Studi
Gender Dan Anak, 4(1), 13-28. https://doi.org/http://
dx.doi.org/10.24235 /equalita.v4i1.10893

Saumantri, T. (2022b). Konstruksi Pengetahuan dalam
Perspektif Metodologi Program Riset Ilmiah Imre
Lakatos. Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 14(2), 282-299.
https://doi.org/https://doi.org/10.47945 /tasamuh.v14i
2.680

Saumantri, T. (2022c). The Harmonization of Religion and The
State: A Study of The Indonesia Context. Syekh Nurjati:
Jurnal Studi Sosial Keagamaan, 1(1), 1-15.

Schenk, C. G., & Hasbullah, S. (2022). Informal sovereignties
and multiple Muslim feminisms: Feminist geo-legality in
Sri Lanka. Political Geography, 94(December 2021),
102527. https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2021.102527

Segrest, S. P. (2022). Muhammad Igbal’s Reconstructed Islam.
He Political Science Reviewer, 46(1). https://
doi.org/https://politicalsciencereviewer.wisc.edu/index.
php/psr/article /view /700

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 287



Septiyadi, N. R. T. (2023). Pembaharuan Dalam Islam Abad 19.
Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 2(2).
https://doi.org/https://doi.org/10.55606/religion.v1i2.
72

Setiawan, A. (2016). Hermeneutika al-Qur’an “Mazhab Yogya.”
Jurnal Studi IImu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 17(1), 69-96.
https://doi.org/10.14421/gh.2016.%x

Setiawan, E. (2019). Studi Pemikiran Fatima Mernissi Tentang
Kesetaraan Gender. Yinyang: Jurnal Studi Islam Gender
Dan  Anak, 14(2), 221-244.  https://doi.org/
10.24090/yinyang.v14i2.3224

Shaumiwaty, S., Evanirosa, E., & Hidayat, R. (2018).
Hermeneutika Dan Khazanah Keilmuan Islam. JURNAL
TARBIYAH, 25(2). https://doi.org/10.30829/tar.v25i
2.319

Shihab, M. Q. (2020). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang
Moderasi Beragama. Lentera Hati.

Shilliam, R. (2010). Modernity and Modernization. In Oxford
Research Encyclopedia of International Studies. Oxford
University Press. https://doi.org/10.1093/acrefore/9
780190846626.013.56

Shofwan, A. M. S. (2022). study of classical modern Islamic
renewal patterns in Egypt, Tlrkiye and India. Creativity:
Scientific Journal of Islamic Education, 10(2), 138-147.
https://doi.org/10.46781 /kreatifitas.v10i2.345

Shokri, M. (2021). An Analysis of the Epistemological
Foundations of Mohammad Arkoun on the Language of
the Qur'an. Journal of Kalam Islami, 29(13).
https://doi.org/https://www.kalamislami.ir/article_126
524 _en.html

288 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Sidahmed, A. S. (2011). Abdullahi Ahmed An-Na’lm, Islam and
Secular State: Negotiating the Future of Shari'a. Windsor
Yearbook of Access to Justice, 29, 249-251.
https://doi.org/10.22329/wyaj.v29i0.4487

Siregar, S. (2018). Khilafah Islam dalam Perspektif Sejarah
Pemikiran Ali Abdul Raziq. JUSPI (Jurnal Sejarah
Peradaban Islam), 2(1), 124.
https://doi.org/10.30829/j.v2i1.1794

Soekarba, S. R. (2006a). Kritik Pemikiran Arab: Metode
Dekonstruksi Mohammed Arkoun. Wacana, Journal of the
Humanities of Indonesia, 8(1), 78. https://doi.org/10
.17510/wjhi.v8i1.248

Soekarba, S. R. (2006b). The Critique of Arab Thought:
Mohammed Arkoun’s Deconstruction Method. Makara
Human Behavior Studies in Asia, 10(2), 79.
https://doi.org/10.7454 /mssh.v10i2.27

Soleh, A. K. (2014). Mencermati Sejarah Perkembangan
Filsafat Islam. TSAQAFAH, 10(1), 63. https://doi.org/10
21111 /tsaqafah.v10i1.64

Soroush, A. K. (2000). Reason, Freedom, and Democracy in
Islam. Oxford University Press.

Soroush, A. K. (2010). The Expansion of Prophetic Experience:
Essays on Historicity, Contigency, and Plurality in Religion.
Brill.

Stivale, C. J. (2002). Mythologies Revisited: Roland Barthes and
the Left. Cultural Studies, 16(3), 457-484. https://
doi.org/10.1080/09502380210128333

Sufyan, A, & Irwan, I. (2022). Agama Vs [lmu Agama: Sebuah
Pembacaan Teori Epistemologis Abdul Karim Soroush.
TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan,

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 289



6(1), 14-21. https://doi.org/10.52266/tadjid.v6i1.734

Sugihastuti dan Siti Hariti Sastriyani. (2007). Glosarium Seks
dan Gender. Carasvati Books.

Suhada, D. N. (2021). Feminisme dalam Dinamika Perjuangan
Gender di Indonesia. Indonesian Journal of Sociology,
Education, and Development, 3(1), 15-27.
https://doi.org/10.52483 /ijsed.v3i1.42

Surianto, A. P., & Junaidi, ]J. (2024). An Analysis of Political
Ethics from the Perspective of Muhammad Arkoun. JUSPI
(Jurnal Sejarah Peradaban Islam), 7(2).
https://doi.org/10.30829/juspi.v7i2.19183

Suryorini, A. (2012). Menelaah Feminisme Dalam Islam.
Sawwa: Jurnal Studi Gender, 7(2), 21. https://
doi.org/10.21580/sa.v7i2.647

Susanto, E. (2016). Dimensi Studi Islam Kontemporer. Kencana.

Syar’i, M. (2022). Mohammed Arkoun’s Thought on Sharia
Deconstruction: A Historical and Anthropological
Approach. Mazahib, 21(2), 291-314. https://doi.org
/10.21093/mj.v21i2.5131

Syarif. (2007). Igbal tentang Tuhan dan Keindahan. Mizan.

Syed, J. (2009). Reconstruction of gender in Islamic thought:
Igbal’s vision of equal opportunity. Women’s Studies
International Forum, 32(6), 435-444. https://doi.org
/10.1016/j.wsif.2009.09.005

Syukur, S. (2016). Rekonstruksi Teologi Islam Kajian Kritis
Terhadap Usaha Pembaharuan Menuju Teologi Praktis.
Jurnal THEOLOGIA, 25(2), 3-26.

Tariq Ramadan. (2012). The Arab Awakening: Islam and the
New Middle East. Penguin Books Ltd.

290 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Taufik, M. (2022). Peran Pemikiran Fatima Mernissi Dalam
Memahami Islam dan Kemodernan di Maroko. TASHWIR,
10(1), 69-90. https://doi.org/10.18592/jt.v10i1.7443

Taufig, M. (2022). The Role of Ijtihad in the Renewal of Islamic
Thought. AL-HIKMAH: INTERNATIONAL JOURNAL OF
ISLAMIC STUDIES AND HUMAN SCIENCES, 5(6), 99-114.
https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i6.331

Thahir, L. (2020). The New Theology: Constructing Critical
Islamic Theology Based On Hegel's Dialectic Theory.
HUNAFA: Jurnal Studia Islamika, 17(1), 88-107.
https://doi.org/10.24239/jsi.v17i1.585.84-103

Ushama, T. (2019). A Critique of Mohammed Arkoun’s Views
on The Qur’an, Sunnah and Religious Thought. Hamdard
Islamicus, 42(2). https://doi.org/https://doi.org/10.5
7144/hiv42il1-2.4

Usman, A. M, & Umar, M. (2021). Modernisasi Pendidikan
Islam; Telaah Pemikiran Muhammad Abduh. jurnal
lImiah Iqra’, 15(2), 237. https://doi.org/10.30984/jii.
v15i2.1599

von Heyking, ]. (2006). Mysticism in Contemporary Islamic
Thought: Orhan Pamuk and Abdolkarim Soroush.
Humanitas, 19(1), 71-96. https://doi.org/10.5840/
humanitas2006191/28

Wahyudi, W. (2018). Epistemologi Tafsir Sufi Al-Ghazali Dan
Pergeserannya. Jurnal THEOLOGIA, 29(1), 85-108.
https://doi.org/10.21580/te0.2018.29.1.2070

Walid, K., & Salik, M. (2022). Rekonstruksi Pemikiran Agama
Dalam Mencegah Kemunduran Moralitas Pemuda (Telaah
Pemikiran Sir Muhammad Iqbal). Jurnal Filsafat
Indonesia, 5(1), 47-52. https://doi.org/10.23887/
jfi.v5i1.36375

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 291



Watt, W. M. (1999). Islamic Fondamentalisme and Modernity.
Laoutledge.

Wijaya, A. (2017). Menalar Islam: Menyingkap Argumen
Epistemologis Abdulkarim Soroush dalam Memahami
Islam. Magnum Pustaka Utam.

Yusuf, Yunan, M. (2018). Alam Pikiran Islam Pemikiran Kalam.
Prenadamedia Group.

Yusuf, B. (2017). Ali Abdul Raziq Kajian Teologis Atas
Pemikirannya. Agidah-Ta : Jurnal llmu Aqidah, 3(1), 1-12.
https://doi.org/10.24252/aqidahta.v3i1.3274

Zahra, N. & Fatimah, F. (2023). Konsep PAN-islamisme
menurut pemikiran Jamaluddin Al-Afghani dalam
perkembangan partai politik di Indonesia. Jurnal
EDUCATIO: Jurnal Pendidikan Indonesia, 9(1), 228.
https://doi.org/10.29210/1202322802

Zakariya, N. M. (2017). Kegelisahan Intelektual Seorang
Feminis (Telaah Pemikiran Fatima Mernissi Tentang
Hermeneutika Hadits). KARSA: Jurnal Sosial Dan Budaya
Keislaman,  13(2). https://doi.org/https://doi.org/1
0.19105/karsa.v19i2.61

Zakoni, muhammad zakoni, & Sahroni, E. (2023). Konsep
Pembaharuan Pendidikan Islam Perspektif Muhammad
Rasyid Ridha. Jurnal Penelitian Tarbawi: Pendidikan Islam
Dan Isu-Isu Sosial, 8(1). https://doi.org/https://doi.org
/10.37216/tarbawi.v8i1.1011

Zamzami, M., Gharamaleki, G. K., Hosseinieskandian, A., & A’la,
A. (2022). On the Intersection of Science and Religion: A
Critical Analysis of Abdulkarim Soroush’s Thought.
Religié Jurnal Studi Agama-Agama, 12(2), 233-260.
https://doi.org/10.15642 /religio.v12i2.2167

YASY Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Zbir, A. (2021). Situating Mohammed Arkoun: A Tribute to a
Passionate Critic. International Journal of Linguistics,
Literature and Translation, 4(1), 101-108. https://doi.org
/10.32996/ijl1t.2021.4.1.11

Zulhijjah, S., Junaidi, ]J., & Siregar, H. S. (2022). Pemikiran
Harun Nasution Dan Muhammad Abduh Tentang Islam
Rasional. Jurnal Ittihad, 6(2).

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 293



294 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



Penalis

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA merupakan Dosen Universitas
Paramadina serta aktif di Paramadina Institute of Ethics and
Civilization (PIEC). Peneliti pada Indonesian Institute for
Society Empowermen (INSEP) yang kurun waktu tertentu
menjadi tim pemateri bidang pencegahan Badan Nasional
Penaggulangan Terorisme (BNPT) dan Tim Fasilitator
Resolusi Konflik di Kepolisian RI, juga menjadi dosen di UPN
“Veteran” Jakarta. Pernah menjadi Konsultan pada Kartika
Jaya TNI-AD ini meraih gelar Doktor (S-3) pada Universitas
Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta. Trainer Nasional
Living Values Education ini sebelum menyelesainkan Program
Doktor, menjadi peneliti pada LP2K (1995-1998), redaktur
pelaksana Jurnal Hadarah (1999-2002) dan Jurna Iqtishad
(2001-2004). Beberapa tulisannya telah terbit baik di jurnal
maupun dalam bentuk buku.

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA 295



296 Dr. Taufik Hidayatulloh, MA



