— TAUFIK HIDAYATULLOH ——



FILSAFAT ISLAM
KONTEMPORER

Penulis :
Taufik Hidayatulloh

Y,
">
w ?M agadentia
A

CV. STRATA PERSADA ACADEMIA



FILSAFAT ISLAM KONTEMPORER

Penulis:
Taufik Hidayatulloh

Editor:
Theguh Saumantri

Desain Cover:
Tim Creative

Tata Letak:
Katon Pratondo

Ukuran:
i-v,1-144, uk: 17.6x25 cm

ISBN:
978-623-09-7812-8

Cetakan Pertama:
Januari 2024

Hak Cipta 2024, Pada Penulis

Hak Cipta Dilindungi Oleh Undang-Undang

Copyright © 2024
by CV. Strata Persada Academia
All Right Reserved

DILARANG KERAS MENERJEMAHKAN, MEMFOTOKOPI, ATAU
MEMPERBANYAK SEBAGIAN ATAU SELURUH ISI BUKU INI

TANPA IZIN TERTULIS DARI PENERBIT.

PENERBIT:
CV. Strata Persada Academia

Dusun 03, Rt. 022, Rw. 007, Lemahabang Kulon, Kec. Lemahabang

Kabupaten Cirebon, Provinsi Jawa Barat 45183
Website: www.stratapersada.com

Instagram: @stratapersada

Email: admin@stratapersada.com



mailto:admin@stratapersada.com

PRAKATA PENULIS

uji serta syukur dihaturkan kepada Allah SWT, karena atas

rahmat-Nya buku ajar ‘Filsafat Islam Kontemporer: Kajian

Filososfis Gagasan dan Pemikiran” selesai dikerjakan dan
diterbitkan. Buku ini ditulis untuk membantu pengajar atau dosen dan
mahasiswa yang membutuhkan materi pengajaran atau sebagai
pengayaan dalam mempelajari pemikiran dari para tokoh pemikir Islam
kontemporer.

Kemudian kami sampaikan terima kasih kepada para pihak atas
terbitnya buku ajar ini. Mulai dari proses perencanaan sampai terbitnya
buku ini. Mulai dari keluarga, kolega, editor, serta kawan-kawan dan
pihak lainnya. Tentu beberapa masukan atau saran dari rekan-rekan,
menjadi penting dalam proses penyelesaian buku ini.

Buku ajar berjudul ‘Filsafat Islam Kontemporer” ini telah selesai,
semoga memberikan manfaat bagi pembaca atau bagi yang
membutuhkan bahan ajar mengenai kajian filosofis gagasan dan
pemikiran para tokoh pemikir Islam kontemporer. Buku ini bukan hanya
sekedar membahas biografi intelektual para tokoh pemikir Islam
kontemporer. Namun juga membahas mengangkat keunikan keunikan
dan kekhasan intelektualitasnya. Termasuk gagasan filosofis yang
fenomenal dan relevan dengan kekinian. Oleh karena itu, buku ini bisa
menjadi alternatif pegangan bagi mahasiswa dan dosen atau masyarakat
umum untuk lebih paham para pemikir Islam kontemporer.

Penulis sadar, buku ini masih banyak luput atau kekurangan,
sehingga masih perlu penyempurnaan, baik tulisan, bahasa, serta lainnya.
Oleh sebab itu, kami terbuka bila ada pembaca yang memberikan
masukan atau saran terhadap buku ajar ini.

Terakhir, buku ajar yang dibuat ini disusun dengan harapan yang
mendalam, yaitu agar para pembaca dapat meresapi dan mendalami
gagasan filosofis serta pemikiran yang cemerlang dari para tokoh pemikir
Islam kontemporer. Semoga buku ini dapat menjadi jembatan ilmiah
yang membantu pembaca untuk memperluas wawasan dan pemahaman



mereka. Terima kasih atas perhatian dan dedikasi Anda dalam
menelusuri kekayaan intelektual yang terkandung di dalamnya.

Jakarta, 15 Januari 2024

Taufik Hidayatulloh

ii | Filsafat Islam Kontemporer



SINOPSIS

alam buku ini, eksplorasi yang disajikan menyoroti

kompleksitas filsafat Islam kontemporer yang dicirikan oleh

timbulnya kesadaran baru terhadap keberadaan tradisi di satu
sisi dan modernitas di sisi lain. Penulis mengajukan pertanyaan kritis
tentang bagaimana kita seharusnya membaca dan menggabungkan dua
entitas yang tampaknya saling bertentangan ini. Tradisi dan modernitas
menjadi fokus utama dalam perbincangan filsafat Islam kontemporer,
sebuah dinamika yang sebelumnya dianggap stagnan setelah munculnya
aliran teosofi transendental.

Buku ini tidak hanya membatasi diri pada pembahasan biografi
intelektual tokoh pemikir Islam kontemporer, melainkan juga menyoroti
keunikan dan kekhasan intelektualitas mereka, termasuk gagasan
filosofis yang fenomenal dan relevan dengan konteks kekinian. Dengan
membuka jendela ke dalam dunia pemikiran yang berkembang pesat,
buku ini menguraikan tantangan dan pertentangan yang muncul seiring
dengan upaya memahami serta mengintegrasikan warisan tradisional
dengan tuntutan zaman modern. Penulis menjelajahi pergeseran
paradigma dalam pemikiran Islam, menggambarkan bagaimana isu-isu
kunci seperti identitas, nilai, dan eksistensi muncul dalam wacana filsafat
kontemporer.

Taufik Hidayatulloh | iii



DAFTAR ISI

PRAKATA PENULIS ..ottt i
SINODPSIS ...ttt st iii
DAFTARISL ..ottt v
BAB Tttt st e e 1
PENGANTAR FILSAFAT ISLAM KONTEMPORER .........ccccoeiiniiiiiiininnens 1
BAB 2.t 11
BUILDING OF KNOWLEDGE FILSAFAT ISLAM KONTEMPORER............ 11
BAB 3. 20
PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN .....oooiitiieteentetese sttt 20
BAB 4. 28
PEMIKIRAN NASR HAMID ABU ZAYD....ccccoccoiiiiiiinineneneneceeeeeeeiene 28
BAB D 38
PEMIKIRAN MOHAMMED ARKOUN . .......cccoiiiiiiiiinininincccccce 38

iv | Filsafat Islam Kontemporer



PEMIKIRAN HASSAN HANAFI ..ot 48
BAB 7 57
PEMIKIRAN ALI SYARI'ATI ..o 57
BAB 8. e 67
PEMIKIRAN MUHAMMAD IQBAL ..ot 67
BAB 9. 76
PEMIKIRAN MURTADHA MUTHAHHARLI.......cccccociriiinininiicieieieenn 76
BAB 10 86
PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN NASR ......ccceciviiniinieieenieteeineieeeeees 86
BAB T ..ottt 96
PEMIKIRAN MOHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS.....cccccvireiiieieieenne 96
BAB 12t 107
PEMIKIRAN HARUN NASUTION .....coceiininiiiiieieininteeneneneereeeeee e 107
BAB 13 116
PEMIKIRAN NURCHOLISH MADIJID .....cccooiiiiiiiiiiiininincniciceieiccee, 116
DAFTARPUSTAKA ... 129
BIOGRAFI PENULIS .......cooiiiiiiiiiiciiicice e 144

Taufik Hidayatulloh | v






BAB 1

PENGANTAR FILSAFAT
ISLAM KONTEMPORER

A. Pengertian Filsafat Islam Kontemporer

Filsafat Islam Kontemporer merujuk pada pemikiran filsafat yang
muncul dalam konteks zaman dan situasi sosial-politik saat ini,
dengan menggunakan kerangka referensi ajaran Islam sebagai
landasan utama. Pemikiran ini mencoba menjawab tantangan dan
isu-isu kontemporer dengan memadukan nilai-nilai Islam, pemikiran
rasional, dan konteks zaman modern (Y. Ismail, 2019).

Filsafat Islam Kontemporer adalah upaya intelektual yang
mencoba menggabungkan prinsip-prinsip dan nilai-nilai Islam
dengan pemikiran dan isu-isu zaman modern. Ini melibatkan refleksi
filosofis terhadap konsep-konsep klasik Islam, seperti tauhid (keesaan
Allah), ijtihad (penelitian hukum), dan akhlak (moralitas), dalam
konteks perkembangan sosial, politik, dan ilmiah masa kini.
Pemikiran ini mencari solusi dan pemahaman yang lebih mendalam
terhadap tantangan-tantangan kontemporer dengan tetap setia pada
ajaran-ajaran Islam, sambil memperhatikan perkembangan dan
perubahan dalam masyarakat global (F. Ismail, 2018).

Filsafat Islam kontemporer, secara morfologi, kata filsafat adalah
gabungan dari dua kata Yunani, yaitu philos yang berarti cinta atau
kasih, dan Sophia yang berarti kebijaksanaan (Bagus, 2005). Oleh
karena itu, secara harfiah, filsafat dapat diartikan sebagai cinta
terhadap kebijaksanaan. Dalam konteks linguistik, filsafat
merupakan bentuk baku yang digunakan untuk merujuk pada
disiplin ilmu dan aktivitas intelektual yang berkaitan dengan
penelitian dan penerapan prinsip-prinsip kebijaksanaan, pemikiran
rasional, serta pencarian makna dan kebenaran dalam konteks
kehidupan manusia dan alam semesta (Saumantri, 2022).

Secara etimologis, istilah filsafat merujuk pada usaha sungguh-
sungguh untuk memahami suatu hal secara menyeluruh dengan
menggunakan akal. Namun, penting untuk dicatat bahwa tidak

Taufik Hidayatulloh | 1



semua individu yang menggunakan akalnya dalam berpikir dapat
dianggap sebagai filosof, karena bernalar filsafat membutuhkan
pendekatan yang radikal, universal, dan menyeluruh terhadap suatu
konsep atau realitas tertentu (Salam, 2010). Adanya filsafat
menghasilkan berbagai definisi atau pengertian yang berasal dari
keyakinan atau pola pikir para ahli yang merumuskan istilah ini.

Oleh karena itu, terdapat variasi corak atau orientasi pemikiran, dan

perbedaan warna dapat muncul di antara para filsuf, terutama dalam

konteks perbandingan antara filsuf Yunani dan filsuf Muslim,

meskipun terdapat persamaan yang signifikan (Rofig, 2018).

Beberapa batasan filsafat yang telah diajukan oleh para pemikir atau

filsuf dapat mencakup:

1. Plato mendefinisikan filsafat sebagai bentuk ilmu pengetahuan
yang bertujuan untuk menemukan kebenaran yang murni.
Dalam perspektifnya, Plato menggambarkan dirinya sebagai
pencari kebenaran sejati, yang berusaha memahami hakikat dari
segala sesuatu yang ada. Pandangan Plato tentang filsafat
mencerminkan keyakinannya bahwa melalui refleksi dan
penalaran, manusia dapat mencapai pemahaman yang lebih
tinggi tentang hakikat dan esensi dari kenyataan. Pencarian
kebenaran hakiki menjadi fokus utama dalam tradisi filsafat
Plato, yang memengaruhi pemikiran banyak filsuf yang datang
setelahnya.

2. Aristoteles menjelaskan bahwa filsafat mencakup berbagai
cabang ilmu pengetahuan, termasuk metafisika, logika, retorika,
etika, ekonomi, politik, dan estetika. Lebih lanjut, Aristoteles
menyatakan bahwa filsafat adalah disiplin ilmu yang
mempelajari kebenaran mendasar, yaitu ilmu tentang eksistensi
yang dihasilkan oleh eksistensi itu sendiri, serta ilmu tentang
segala sesuatu yang menunjukkan adanya pencipta pertama
sebagai sumber keberadaannya. Menurutnya, filsafat bukan
hanya mencakup pencarian kebenaran metafisika atau hakikat
keberadaan, tetapi juga melibatkan berbagai aspek kehidupan
manusia, seperti logika, etika, dan politik. Aristoteles
menekankan pentingnya memahami dasar-dasar keberadaan
dan tujuan yang lebih luas dalam memahami berbagai bidang
ilmu pengetahuan dan kehidupan manusia. Meskipun
Aristoteles menciptakan landasan penting untuk filsafat, dia
belum mencapai konsep tentang Tuhan sebagai pencipta, suatu
pemikiran yang berkembang di kemudian hari dalam sejarah
filsafat. Penting untuk dicatat bahwa Aristoteles belum

2 | Filsafat Islam Kontemporer



mengembangkan konsep tentang Tuhan sebagai pencipta segala
sesuatu.

Al Farabi menyatakan bahwa filsafat adalah bentuk ilmu
pengetahuan yang memfokuskan diri pada pemahaman hakikat
sejati dari realitas yang ada. Dalam perspektif Al Farabi, dirinya
mengidentifikasi diri sebagai seorang Muslim yang mendalam
dalam filsafat, berupaya menyatukan kebenaran agama dengan
kebenaran yang ditemukan melalui pemikiran filosofis.
Pandangannya mencerminkan usahanya untuk
menggabungkan  pemahaman agama Islam  dengan
pengetahuan yang diperoleh melalui filsafat. Dalam konteks ini,
Al Farabi berusaha membangun kerangka kerja yang mencakup
aspek-aspek hakikat keberadaan, menciptakan sintesis antara
pengetahuan agama dan pemikiran filosofis untuk mencapai
pemahaman yang lebih komprehensif tentang realitas.
Pendekatan ini mencerminkan semangat sintesis intelektual
yang menjadi ciri khas perkembangan filsafat dalam tradisi
Islam.

Menurut Dr. A. Vloemans, filsafat di dalam buku “Abu Bakar
Atjeh” didefinisikan sebagai akar atau sumber dari semua
pengetahuan. Definisi ini menggambarkan filsafat sebagai
kerangka konseptual yang mencakup seluruh bidang ilmu
pengetahuan. Definisi filsafat ini menunjukkan bahwa filsafat
mencakup kebebasan berpikir terhadap segala aspek
pengetahuan, termasuk eksistensi Tuhan, dengan tujuan untuk
menemukan hakikat sesuatu dari berbagai bidang keilmuan.
Definisi filsafat oleh Dr. A. Vloemans menggambarkan filsafat
sebagai landasan atau dasar bagi semua bentuk pengetahuan.
Konsep ini memandang filsafat sebagai suatu disiplin yang
melibatkan kebebasan berpikir dalam merenungkan hakikat dan
aspek-aspek mendasar dari realitas. Pemahaman ini mencakup
keseluruhan spektrum keilmuan, termasuk pertimbangan
terhadap eksistensi Tuhan. Definisi ini memainkan peran
penting dalam membentuk pandangan filsafat sebagai “induk
dari segala pengetahuan,” memberikan dasar bagi pemikiran
intelektual dan filosofis dalam konteks keumatan. Pandangan-
pandangan ini memengaruhi pemikiran intelektual di masa
mendatang, terutama di kalangan filosof Muslim yang berusaha
mengembangkan wawasan mereka dalam konteks masalah
keagamaan.

Taufik Hidayatulloh | 3



Dalam hal berpikir, filsafat memegang peranan penting sebagai
disiplin intelektual yang membahas pertanyaan-pertanyaan
fundamental mengenai keberadaan, pengetahuan, nilai, etika, dan
makna hidup. Filsafat bermula dari rasa ingin tahu dan kerinduan
manusia untuk memahami dunia serta tempatnya di dalamnya.

Beberapa aspek yang dapat dipertimbangkan dalam
menggambarkan peran filsafat dalam hal berfikir yaitu: pertama,
Filsafat mendorong refleksi mendalam terhadap pertanyaan-
pertanyaan fundamental. Ini melibatkan penelusuran makna
eksistensial, pencarian kebenaran, dan pemeriksaan nilai-nilai yang
mendasari pemikiran dan tindakan manusia.

Kedua, Filsafat membahas pertanyaan-pertanyaan
epistemologis mengenai sumber pengetahuan, batasan pemahaman
manusia, dan hubungan antara subjek dan objek pengetahuan. Ini
melibatkan eksplorasi tentang bagaimana kita tahu dan sejauh mana
pengetahuan kita dapat diandalkan. Ketiga, Dalam konteks etika,
filsafat merinci pertanyaan-pertanyaan mengenai apa yang dianggap
baik atau buruk, benar atau salah. Etika filosofis membahas landasan
moralitas dan prinsip-prinsip yang membimbing perilaku manusia.

Keempat, Filsafat melibatkan analisis logika dan konstruksi
argumen yang valid. Ini membantu dalam pengembangan
keterampilan berfikir kritis dan kemampuan untuk menyusun
argumen dengan baik. Kelima, Filsafat mengeksplorasi pertanyaan-
pertanyaan ontologis tentang sifat keberadaan. Ini termasuk
pemeriksaan tentang apa yang nyata, hubungan antara substansi dan
atribut, serta sifat dasar realitas (Judrah, 2020).

Dari segi etimologi atau ilmu bahasa, kata "Islam" berasal dari
bahasa Arab, tepatnya dari kata "salima" yang memiliki makna
selamat, sentosa, dan damai. Kata ini kemudian membentuk kata-
kata seperti "aslama," "yuslimu," dan "islaman," yang merujuk pada
tindakan menyerahkan diri, tunduk, patuh, dan taat. Menurut
Ahmad Abdullah Almasdoosi, Islam dapat dijelaskan sebagai suatu
kaidah hidup yang diterapkan kepada manusia sejak awal
kehadirannya di dunia, dan mencapai bentuknya yang terakhir dan
paling sempurna dalam al-Qur'an suci yang diwahyukan Tuhan
kepada nabi terakhir, yaitu nabi Muhammad ibn Abdullah. Kaidah
hidup ini mengandung pedoman yang jelas dan komprehensif
mengenai berbagai aspek kehidupan manusia, baik yang bersifat
spiritual maupun material. (Soleh, 2014).

Islam, sebagai agama dan pandangan hidup, memandang
filsafat sebagai suatu bentuk intelektualitas yang dapat memberikan

4 | Filsafat Islam Kontemporer



kontribusi berharga dalam pemahaman dan penjelasan mengenai
berbagai aspek kehidupan. Pendekatan Islam terhadap filsafat
tercermin dalam sikapnya terhadap akal, nilai-nilai moral, dan
batasan-batasan tertentu dalam pencarian pengetahuan.

Dalam pandangan Islam, akal dan penalaran dihargai sebagai
anugerah dari Allah. Manusia diberikan akal untuk memahami
kebenaran, mengeksplorasi realitas, dan mencapai hikmah. Oleh
karena itu, filsafat sebagai alat penalaran dianggap relevan untuk
memperluas pemahaman manusia terhadap dunia. Namun, Islam
juga menegaskan bahwa pencarian pengetahuan harus dilakukan
dalam batas-batas tertentu. Filsafat yang bertentangan dengan
prinsip-prinsip tauhid (keesaan Allah) atau yang membawa pada
penolakan terhadap nilai-nilai moral agama dihindari. Islam
mendorong pencarian ilmu pengetahuan yang sesuai dengan ajaran
agama dan berkontribusi positif terhadap kesejahteraan umat
manusia.

Filsafat dalam Islam tidak hanya dilihat sebagai alat penalaran
semata, tetapi juga sebagai suatu tradisi pemikiran yang memiliki
nilai dan kontribusi spesifik. Filsafat Islam, yang dikenal sebagai
falsafah, mencoba mengintegrasikan nilai-nilai agama dengan
konsep-konsep filsafat. Ini mencakup kajian ontologi (hakikat
keberadaan), epistemologi (sumber pengetahuan), dan etika (prinsip-
prinsip moral) (Al-Syaibaniy, 2017).

Istilah Kontemporer sendiri berasal dari bahasa Latin
“contemporarius,” yang terdiri dari dua kata, yaitu “con” yang berarti
bersama, dan “tempus” yang berarti waktu. Secara harfiah,
kontemporer merujuk pada sesuatu yang ada atau terjadi pada
waktu yang sama atau periode waktu yang bersamaan (Peter Salim
dan Yenny Salim, 1991).

Dalam penggunaan terminologi modern, kata ini merujuk pada
segala sesuatu yang terkait atau relevan dengan masa kini atau
waktu yang sedang berlangsung. Sesuatu yang kontemporer
memiliki hubungan langsung dengan situasi, ide, atau kejadian yang
sedang terjadi dalam suatu periode waktu tertentu.

Secara lebih rinci kontemporer adalah sifat atau karakteristik
dari sesuatu yang ada atau terjadi pada waktu yang sama dengan
waktu saat ini. Dalam konteks seni, budaya, dan ilmu pengetahuan,
istilah ini digunakan untuk merujuk pada ekspresi, ide, atau karya
yang mencerminkan semangat, nilai, dan isu-isu yang relevan
dengan masa kini (Syarifuddin, 2015)v. Sesuatu yang bersifat
kontemporer tidak hanya mengacu pada keberadaannya dalam

Taufik Hidayatulloh | 5



waktu sekarang, tetapi juga pada kemampuannya untuk merespons,
merefleksikan, atau menggambarkan realitas dan dinamika yang
sedang berlangsung dalam masyarakat dan budaya pada saat
tertentu (Saumantri, 2022). Oleh karena itu, sesuatu yang
kontemporer dapat mencakup berbagai bentuk manifestasi, seperti
seni kontemporer, pemikiran kontemporer, atau isu-isu sosial
kontemporer.

Dalam pemikiran postmodern, istilah ini tetap merujuk pada
sesuatu yang terkait dengan masa kini, tetapi dengan pemahaman
bahwa waktu itu sendiri adalah konstruksi sosial dan relatif.
Kontemporer dalam pemikiran postmodern mencerminkan
kesadaran akan kompleksitas dan keragaman dalam pemahaman
terhadap waktu, keberadaan, dan realitas. Konsep waktu dalam
postmodernisme sering diasosiasikan dengan “waktu kronologis”
yang dianggap sebagai konstruksi sosial dan tidak ada sendiri
(Ritzer, 2010).

Maka dapat dijelaskan bahwa Filsafat Islam Kontemporer
merupakan bentuk pemikiran filosofis yang berakar pada ajaran
Islam, namun secara kontekstual dan adaptif terhadap isu-isu dan
tantangan zaman modern. Pemikiran ini mencerminkan upaya untuk
menjembatani antara tradisi Islam yang kaya dengan tuntutan dan
dinamika masyarakat kontemporer. Filsafat Islam Kontemporer
mencerminkan semangat pemikiran yang terbuka dan adaptif
terhadap perubahan zaman (Yusuf, 2016).

Dalam upayanya untuk mempertahankan akar keislaman,
pemikiran ini secara aktif berinteraksi dengan ilmu pengetahuan
modern, mencoba menggabungkan nilai-nilai tradisional dengan
konsep-konsep  baru. Filsafat Islam Kontemporer juga
mengembangkan teologi dan pemikiran sosial, mengeksplorasi
dimensi moral dan spiritual Islam dalam kerangka masyarakat
modern. Secara keseluruhan, filsafat ini tidak hanya menciptakan
pemahaman yang lebih dalam terhadap ajaran Islam, tetapi juga
memberikan pandangan yang relevan terhadap kompleksitas dan
dinamika zaman sekarang.

B. Perkembangan Pemikiran Islam Kontemporer

Muhammad Arkoun, seorang ilmuwan sosial Muslim yang
mendalami kebudayaan dan peradaban Islam, mengambil dan
menerapkan metode-metode ilmu sosial yang muncul pada abad ke-
19 dan ke-20. Pendekatan-pendekatan ini tidak pernah

6 | Filsafat Islam Kontemporer



dipertimbangkan atau diformulasikan oleh cendekiawan dan ulama
Islam pada periode klasik, skolastik, atau bahkan modern.
Setidaknya, terdapat lima pendekatan yang dianggap relevan untuk
diterapkan dalam studi kebudayaan dan peradaban Islam
kontemporer, serta umumnya dalam penelitian agama. Pendekatan-
pendekatan tersebut mencakup sejarah, antropologi, sosiologi,
linguistik, dan psikologi (Fuadi, 2016).

Pendekatan-pendekatan ini memberikan kerangka kerja yang
komprehensif untuk mengeksplorasi aspek-aspek beragam dari
kehidupan dan kepercayaan dalam masyarakat Muslim. Pilihan ini
mencerminkan semangat inovatif dalam studi keagamaan dan
budaya Islam yang mencoba menggabungkan warisan klasik dengan
metodologi modern.

Menurut Arkoun, dimensi keberagamaan manusia tidak hanya
terkait dengan aspek-aspek konseptual seperti akidah, keimanan,
dogma, atau doktrin, serta praktik peribadatan yang bersifat ritus.
Dalam konteks ini, metode yang digunakan adalah pendekatan
keimanan atau teologis. Di sisi lain, Arkoun menyatakan bahwa
aspek keberagamaan juga memiliki dimensi yang tak terpikirkan.
Keterkaitan keberagamaan manusia juga mencakup aspek sejarah
yang melibatkan dimensi ruang dan waktu. Pada tingkat ini, terdapat
institusi-institusi, organisasi struktur sosial yang mencakup aspek
keagamaan, politik, budaya, ekonomi, keimanan, dan sebagainya.
Arkoun mengelompokkan dimensi ini sebagai wilayah yang
terpikirkan (Efendi, 2016).

Konsep-konsep, ide-ide, pandangan, aliran-aliran, dan paham-
paham yang dirumuskan oleh kalangan intelektual, ulama, penulis
kitab, dan karya-karya keagamaan yang mengadopsi metodologi
keilmuan tertentu juga termasuk dalam ranah atau domain budaya
dan sejarah. Menurut Arkoun, kedua aspek realitas keilmuan agama
ini perlu didekati melalui pendekatan sejarah (mu’arrikh). Bagi
mereka yang terbiasa meneliti literatur keislaman klasik atau yang
sering diacu sebagai literatur kitab kuning, yang berada di bawah
naungan tradisi pemahaman dan pengajaran agama yang bersifat
dogmatik, akan sulit untuk mengikuti gagasan postmodernisme.
Kesulitan tersebut muncul karena postmodernisme menggunakan
paradigma dan metodologi keilmuan sosial yang muncul
belakangan. Dalam karya para pemikir postmodern, seringkali
digunakan istilah-istilah keilmuan seperti antropologi, sejarah,
sosiologi, psikologi, filsafat, linguistik, semiotik, dan bahkan istilah-

Taufik Hidayatulloh | 7



istilah teknis dari ilmu-ilmu sosial yang paling mutakhir
(Maskhuroh, 2021).

Dalam  perkembangan sejarah  metodologi  penelitian
kebudayaan dan peradaban Islam, serta pemikiran keislaman secara
umum, Muhammad Arkoun dikenal sebagai tokoh yang pertama
kali mengaplikasikan teori-teori ilmu sosial sebagai alat analisisnya.
Bahkan, pemanfaatan ini telah mencapai fase terakhir, yaitu Fase
Ketiga. Tiga fase perkembangan metode pendekatan dalam studi
keislaman yang telah dialami oleh ulama Islam dapat dijelaskan
sebagai berikut.

1. Fase Pertama

Penelitian yang mengadopsi corak filologis sering kali
diidentifikasi sebagai penelitian yang mengikuti jejak orientalis.
Model penelitian filologis orientalis ini telah berkembang sejak
abad ke-19, bahkan sebagian masih digunakan hingga abad ke-
20. Pendekatan filologis ini diprakarsai oleh pengajar bahasa,
terutama yang berfokus pada bahasa-bahasa yang digunakan
dalam teks-teks keislaman klasik. Dengan melakukan studi dan
penguasaan bahasa tersebut, diharapkan seseorang dapat
memahami konsep-konsep dan ide-ide dasar yang membentuk
pandangan dunia masyarakat muslim. Meskipun memberikan
kontribusi signifikan dalam bidangnya, pendekatan akademis
mereka memiliki dua kekurangan mendasar.

Fase ini terbatas pada pemahaman terhadap teks semata.
Meskipun niatnya untuk memahami pandangan dunia
masyarakat muslim, pemahaman ini diperoleh secara tidak
langsung melalui kehidupan aktual masyarakat Muslim, di
tengah masyarakat Muslimin, namun disaring melalui kacamata
teks. Secara umum, teks-teks dipahami sebagai media yang
mendokumentasikan tradisi intelektual Islam klasik. Dari
perspektif keilmuan saat ini, sangat jelas bahwa terdapat
hubungan yang erat dan tak terpisahkan antara teks dan
konteks, antara teks dan kondisi sosial budaya masyarakat di
mana teks tersebut dihasilkan. Kecenderungan untuk
menyamakan teks dan konteks tanpa kritis adalah kekeliruan
umum yang dilakukan oleh orientalis dan sebagian intelektual
Muslim. Mereka bersama-sama kurang memperhatikan bahwa
hubungan antara teks dan konteks tidak selalu tepat dan
sempurna, serta bisa bersifat dinamis dan kompleks. (Lalu
Khothibul Umam, 2020).

8 | Filsafat Islam Kontemporer



Dalam eksplorasi terhadap teks-teks agama, pendekatan
yang mereka terapkan lebih fokus pada aspek gramatikal dan
etimologi. Mereka lebih memilih untuk memahami bahasa klasik
yang terdapat dalam studi kemasyarakatan, bukan bahasa yang
digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Teks-teks dianggap
sebagai dokumen yang memiliki potensi untuk menjelaskan atau
sebagai representasi dari pola masyarakat tempat teks tersebut
berasal. Meskipun memiliki kekurangan, pendekatan yang
berfokus pada bahasa serius dianggap memenuhi standar
kualitas yang baik untuk konteksnya. Mereka menyadari
perbedaan yang signifikan antara satu masyarakat dengan
masyarakat lainnya, bahkan menganggap setiap masyarakat
memiliki keunikan yang dapat diidentifikasi melalui bahasa
yang digunakan. Studi tentang masyarakat dan peradaban pada
umumnya yang mengabaikan faktor bahasa sebagai tempat
penyimpanan konsep-konsep dan ide-ide dianggap tidak
relevan dan berisiko mengalami kegagalan serta tidak mencapai
tujuan yang diinginka (Efendi, 2016).

2. Fase Kedua

Dalam era post-positivisme, pendekatan dalam studi ilmu-
ilmu sosial keislaman mengalami pergeseran paradigma dari
pola studi yang bersifat filologis orientalistik. Pada fase pertama,
penelitian sosial kemasyarakatan dianggap mirip dengan studi
literatur (teks), sementara pada fase kedua, dianggap mirip
dengan studi ilmu pengetahuan (sains). Para pendukung pola
pendekatan fase kedua ini berupaya meyakinkan bahwa studi
keislaman seharusnya mengadopsi metode ilmu pengetahuan,
yaitu ilmu pengetahuan seperti yang dipahami oleh ilmuwan
sosial, bukan melalui analisis bahasa seperti yang diyakini oleh
ilmuwan kesusastraan. Gelombang baru, yang diprakarsai oleh
ilmuwan politik, muncul setelah Perang Dunia Kedua dengan
pandangan bahwa masyarakat dapat dianggap sebagai sistem
yang menyatukan berbagai bagian komponen yang terpisah.
Dalam pandangan mereka, masyarakat sedang mengalami
perkembangan historis yang luar biasa, dikenal sebagai
"modernisasi" (Randa et al, 2022). Pada fase ini, mereka
memahami seluruh aspek masyarakat melalui cara pandang
rasional, empirik, teoritis, dan universal, serta menganggap
bahwa semua masyarakat dapat dielola dan direkayasa dengan
cara yang serupa melalui paradigma modernisasi.

3. Fase ketiga

Taufik Hidayatulloh | 9



Fase ketiga dalam penelitian sosial menunjukkan
pergeseran fokus dari analisis sebab-akibat, yang umumnya
terdapat dalam ilmu alam, menuju jenis penjelasan yang lebih
terkait dengan upaya interpretasi dan pemahaman. Pada tahap
ini, penelitian tidak hanya berpusat pada pemahaman internal
dunia makna yang dibangun oleh subjek penelitian, tetapi juga
menjangkau lebih jauh. Penelitian sosial pada tahap ini
mencakup pemahaman terhadap proses-proses bagaimana
individu membentuk angan-angan, cita-cita sosial, atau
imajinasi sosial mereka.

Proses ini melibatkan berbagai tindakan, seperti
menemukan, memilih, dan menghasilkan kembali makna-
makna sosial. Pada tahap ini, penelitian sosial juga memberi
perhatian khusus kepada cara individu memelihara,
menyesuaikan, dan bahkan mengubah dunia yang mereka
pahami dan alami dalam kehidupan sehari-hari. Dengan kata
lain, fokus penelitian pada tahap ini terkait dengan pemahaman
yang mendalam terhadap konstruksi sosial dari makna, aspirasi,
dan tindakan individu, serta bagaimana interaksi mereka
memengaruhi realitas sosial. Pemahaman ini memberikan dasar
bagi interpretasi yang lebih kaya dan pemahaman yang lebih
mendalam tentang dinamika sosial dalam konteks kehidupan
sehari-hari (Thahir, 2012).

10 | Filsafat Islam Kontemporer



BAB 2

BUILDING OF KNOWLEDGE
FILSAFAT ISLAM
KONTEMPORER

A. Konsep Ontologi

Ontologi, dalam terminologi, merujuk pada ilmu hakekat yang
menyelidiki kenyataan ini dan bagaimana keadaan sebenarnya.
Ontologi merupakan bagian umum dari filsafat atau termasuk dalam
metafisika, yang pada gilirannya adalah salah satu subdivisi filsafat
(Saumantri, 2022).

Ontologi berasal dari kata "onto" dan "logi," yang berarti ilmu
tentang keberadaan. Ontologi adalah teori yang membahas tentang
keberadaan dan realitas. Sebagai bagian dari metafisika, ontologi
mengeksplorasi sifat dan hakikat suatu entitas. Jadi, ontologi adalah
bagian dari metafisika yang memfokuskan pada hakikat dan
digunakan sebagai dasar untuk memperoleh pengetahuan atau,
dengan kata lain, untuk menjawab pertanyaan tentang hakikat ilmu
itu sendiri. Apa yang dapat kita alami dan amati secara langsung
disebut fakta empiris, yang melibatkan seluruh aspek kehidupan
yang dapat diuji oleh panca indra. Dalam pembahasan ontologi,
penting untuk memisahkan antara kenyataan dan penampakan, dan
pertanyaan sentral di bidang ontologis adalah "apakah hakikat
terdalam dari seluruh kenyataan" (Asy’arie, 2012).

Ahmad Tafsir menjelasan ontologi sebagai obyek telaah
membahas tentang keberadaan yang tidak terikat pada satu
perwujudan tertentu. Ontologi berusaha mencari inti yang mencakup
setiap kenyataan dalam semua bentuknya secara universal. Setelah
mengeksplorasi berbagai bidang utama dalam ilmu filsafat, seperti
filsafat manusia, alam dunia, pengetahuan, kehutanan, moral, dan
sosial, kemudian dihasilkan penjelasan tentang ontologi. Oleh karena

Taufik Hidayatulloh | 11



itu, pemahaman ontologi menjadi sulit jika dipisahkan dari bagian-
bagian dan bidang filsafat lainnya (Tafsir, 2010).

Metafisika membicarakan segala sesuatu yang dianggap ada,
mempersoalkan hakekat. Hakekat ini tidak dapat dijangkau oleh
panca indera karena tak terbentuk, berupa, berwaktu dan bertempat.
Dengan mempelajari hakikat kita dapat memperoleh pengetahuan
dan dapat menjawab pertanyaan tentang apa hakekat ilmu itu.
Ditinjau dari segi ontologi, ilmu membatasi diri pada kajian yang
bersifat empiris (Anton Bakker, 2010). Objek penelaah ilmu
mencakup seluruh aspek kehidupan yang dapat diuji oleh panca
indera manusia. Secara sederhana dapat dikatakan bahwa hal-hal
yang sudah berada diluar jangkauan manusia tidak dibahas oleh ilmu
karena tidak dapat dibuktikan secara metodologis dan empiris,
sedangkan ilmu itu mempunyai ciri tersendiri yakni berorientasi pada
dunia empiris (Samiha, 2016).

Ontologi dalam filsafat Islam merangkum pemahaman mendalam
tentang hakikat keberadaan dan sifat-sifat realitas, memusatkan
perhatian pada konsep wujud sebagai inti dari eksistensi segala
sesuatu. Dalam pandangan ini, Allah dianggap sebagai Wujud Lazim
yang independen dan tidak tergantung pada apapun, sementara
makhluk ciptaan-Nya, termasuk manusia dan alam semesta, memiliki
keberadaan yang bersifat kontingent, bergantung sepenuhnya pada
kehendak-Nya. Konsep tanzih menonjolkan ketidakserupaan dan
ketidaksetaraan antara Allah dan ciptaan-Nya, memperkuat
keyakinan akan kesucian dan keagungan-Nya (Kolis, 2017).

Pemisahan antara hakikat dan wujud menjadi kunci dalam
pemikiran ontologis, di mana hakikat mencerminkan esensi atau sifat
yang membedakan suatu entitas, sementara wujud merupakan
dimensi eksistensial atau aktual dari suatu entitas. Magamat, atau
tingkatan eksistensi yang berbeda, serta konsep tawhid yang
menekankan kesatuan Allah, melengkapi kerangka ontologis Islam,
menciptakan dasar konseptual untuk memahami posisi makhluk
dalam konteks penciptaan-Nya (Amallia, 2019).

Ontologi dalam konteks filsafat Islam kontemporer merupakan
suatu bidang pemikiran yang mendalam tentang hakikat keberadaan
dan realitas. Pemikiran ini tidak hanya terbatas pada dimensi fisik,
melainkan juga mengeksplorasi makna spiritual, moral, dan
hubungan antara ciptaan dengan Pencipta.

Konsep ontologi ini mengupas tatanan makhluk dan
hubungannya dengan Allah, merinci bagaimana segala sesuatu di
alam semesta mencerminkan kebesaran dan kebijaksanaan-Nya.

12 | Filsafat Islam Kontemporer



Melibatkan aspek moral dan spiritual, ontologi membahas tujuan
hidup dan tanggung jawab moral manusia dalam skema penciptaan
Allah.

Dalam filsafat Islam kontemporer, kebebasan dan kehendak bebas
juga menjadi fokus ontologi, mempertimbangkan bagaimana
manusia memiliki kebebasan untuk membuat pilihan dan bagaimana
kehendak bebas tersebut berinteraksi dengan rencana ilahi. Ini
menciptakan landasan untuk memahami bagaimana manusia dapat
mencapai kesempurnaan moral dan spiritual (Yusuf, 2016).

Pentingnya dialog dengan ilmu pengetahuan modern tercermin
dalam ontologi ini, di mana pemikir mencari untuk mengintegrasikan
konsep-konsep tradisional dengan temuan dan teori ilmu
pengetahuan kontemporer. Sementara itu, ijtihad (penalaran) dan
tafsir (penafsiran) menjadi instrumen penting dalam memahami
realitas dan keberadaan, terutama dalam kaitannya dengan teks-teks
suci Islam.

Maka, ontologi dalam filsafat Islam kontemporer tidak hanya
menjadi landasan untuk memahami hakikat keberadaan, tetapi juga
suatu upaya untuk membawa pemahaman agama ke dalam konteks
modern. Melalui eksplorasi yang mendalam terhadap konsep-konsep
ini, para pemikir menciptakan suatu pemahaman yang lebih kaya dan
relevan terhadap dinamika kompleks dunia yang terus berubah.

. Konsep Epitemologi

Kata “epistemologi” berasal dari bahasa Yunani kuno, di mana
“episteme” berarti “pengetahuan” atau “kepastian,” dan “logos”
berarti “kajian” atau “ilmu.” Jadi, secara etimologis, epistemologi
merujuk pada kajian atau ilmu tentang pengetahuan atau kepastian
(Suriasumantri, 2005). Epistemologi adalah cabang dalam filsafat
yang berkaitan dengan pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang
sumber, sifat, batasan, dan validitas pengetahuan (Mufid, 2013).

Secara terminologi, menurut (Hardono Hadi, 2017) menjelaskan
bahwa epistemologi memeriksa bagaimana pengetahuan diperoleh,
apa yang dapat diketahui, dan bagaimana kita dapat menilai
kebenaran atau kepastian suatu pengetahuan. Ini mencakup
pemeriksaan terhadap proses berpikir, sumber-sumber pengetahuan,
dan kriteria untuk mengukur keabsahan informasi atau keyakinan.
Sebagai disiplin ilmu, epistemologi membahas pertanyaan-

Taufik Hidayatulloh | 13



pertanyaan seperti: Bagaimana pengetahuan dibangun? Apa yang
dapat diketahui dengan pasti? Apakah ada batasan terhadap
pengetahuan manusia? Bagaimana cara mengukur kebenaran atau
ketidak pastian?.

Epistemologi adalah salah satu cabang utama dalam domain
filsafat yang membahas segala aspek tentang pengetahuan (Syukur,
2017). Dalam Pandangan (Sudarminta, 2010) Epistemologi memiliki
tujuan untuk menyelidiki dan mengidentifikasi ciri-ciri umum serta
hakikat dari pengetahuan manusia, termasuk cara perolehannya dan
pengujian kebenarannya. Dengan kata lain, epistemologi sering
disebut sebagai teori pengetahuan.

Surajiyo, dengan lebih rinci, menjelaskan bahwa ruang lingkup
epistemologi mencakup hakikat dan sumber pengetahuan, metode
perolehan pengetahuan, dan kriteria keabsahan pengetahuan
(Surajiyo, 2010). Pengetahuan dalam konteks filsafat adalah
pemahaman logis tentang objek yang bersifat logis dan abstrak, baik
dalam arti rasional maupun supra-rasional. Logis rasional mengacu
pada pemikiran yang masuk akal dan sesuai dengan hukum alam,
sementara logis supra-rasional merujuk pada pemikiran yang
kebenarannya berdasarkan logika dalam susunan argumennya, yang
bersifat abstrak meskipun melanggar hukum alam (Tafsir, 2005).

Perlu diingat bahwa dalam epistemologi, terdapat variasi dalam
teori pengetahuan karena setiap ilmu memiliki obyek, metode,
sistem, dan tingkat kebenaran yang berbeda, baik dari sudut pandang
maupun metode. Dalam konteks pemikiran Islam, para filosof
Muslim secara historis telah mendiskusikan epistemologi dengan
memulai pembahasan tentang sumber-sumber pengetahuan yang
melibatkan realitas. Realitas dalam epistemologi Islam tidak terbatas
pada realitas fisik, melainkan juga mencakup realitas yang bersifat
nonfisik, termasuk realitas imajinal (mental) dan realitas metafisika
murni (Kartanegara, 2012).

Mengenai alat pencapaian pengetahuan, pemikir Islam umumnya
sepakat bahwa manusia memiliki tiga alat epistemologi, yaitu indera,
akal, dan hati. Berdasarkan ketiga alat tersebut, ada tiga metode
pencapaian pengetahuan: a) metode observasi yang dikenal dalam
epistemologi Barat atau disebut juga metode bayani yang

14 | Filsafat Islam Kontemporer



menggunakan indera sebagai pirantinya, b) metode deduksi logis
atau demonstratif (burhani) dengan menggunakan akal, dan c)
metode intuitif atau ‘irfani dengan menggunakan hati (Muzakki,
2018).

Miska M. Amien menyatakan bahwa epistemologi Islam
membahas masalah-masalah epistemologi secara umum dan secara
khusus membicarakan wahyu dan ilham sebagai sumber
pengetahuan dalam Islam (Amien, 2003). Wahyu diberikan hanya
kepada para nabi dan rasul melalui Malaikat Jibril dan berakhir
dengan Nabi Muhammad Saw., sebagai penutup para nabi dan rasul.
Wahyu terbatas pada para nabi karena merupakan konsekuensi
kenabian dan kerasulan. ITham adalah inspirasi atau pancaran ilahi
yang ditiupkan ke dalam hati nabi atau wali. Inspirasi atau intuisi
pada dasarnya dapat diterima oleh setiap orang (Mujahidin, 2013).
Oleh karena itu, epistemologi Islam pada satu sisi berfokus pada
Allah sebagai sumber pengetahuan dan kebenaran, sementara di sisi
lain, berfokus pada manusia sebagai pelaku pencarian pengetahuan
(kebenaran).

Dalam konteks pembahasan epistemologi Islam, Abdullah
menjelaskan bahwa dalam wacana filsafat Islam, wilayah metafisika,
epistemologi, dan etika menyatu dalam bentuk mistik (mysticism).
Poin menarik yang dapat dijelajahi lebih lanjut dari ketiga ranah
tersebut adalah hubungan antara "mistisisme" dan '"epistemologi
(Abdullah, 1998).

Al-Gazali (1058-1111 M), sebagai tokoh sufi filosof, juga
menggagas pandangan terhadap epistemologi dengan menyatakan
bahwa manusia dilengkapi dengan tiga alat untuk memperoleh
pengetahuan, yakni panca indera, akal, dan qalb. Pertama, panca
indera menghasilkan pengetahuan inderawi yang dianggap tidak
meyakinkan karena memiliki berbagai kelemahan dan bukan
merupakan ilmu yang riil. Kedua, akal berperan sebagai alat berpikir
yang menghasilkan pengetahuan; dalam proses berpikirnya, akal
memerlukan bantuan indera sebagai abdi dan pengikut setia. Akal
berfungsi untuk mengolah rangsangan inderawi dalam memperoleh
pengetahuan, sehingga memiliki banyak kelemahan. Ketiga, qalb
(hati) dianggap sebagai alat untuk memperoleh pengetahuan hakiki,

Taufik Hidayatulloh | 15



dikenal sebagai ilmu ladunni yang berupa ilham. Ilmu ini
didefinisikan sebagai pengetahuan yang masuk secara mendadak ke
dalam hati, seolah-olah disusupkan tanpa diketahui sumbernya,
diperoleh tanpa usaha dan tanpa perlu memerinci argumentasi
(Saumantri, 2019).

Keberadaan epistemologi dalam filsafat Islam kontemporer
melibatkan suatu perenungan mendalam terhadap sumber-sumber
pengetahuan, nilai-nilai Islam, dan hubungan antara agama dan ilmu
pengetahuan dalam konteks dunia modern. Pemikir-pemikirnya
berusaha membangun landasan yang seimbang antara akal dan
wahyu, mengintegrasikan warisan filosofis dan teologis Islam dengan
perkembangan ilmu pengetahuan modern. Mereka memandang Al-
Qur'an dan Sunnah sebagai panduan utama, sambil tetap terbuka
terhadap dialog kritis dengan ilmu pengetahuan modern.
Epistemologi Islam kontemporer juga menyoroti keterbukaan
terhadap pluralitas pemikiran serta mencoba mengatasi dampak
negatif dari orientalisme dan kolonialisme, dengan tujuan
mengembalikan martabat ilmiah Islam dalam konteks global.

C. Konsep Aksiologi

Dari segi linguistik, istilah Aksiologi berasal dari kata axios dalam
bahasa Yunani yang memiliki arti nilai, dan logos yang berarti teori.
Oleh karena itu, Aksiologi dapat diartikan sebagai teori yang
membahas mengenai nilai-nilai. Dalam konteks filsafat, nilai yang
dimaksudkan merujuk pada aspek-aspek yang hadir dalam
kehidupan manusia dan menjadi dasar pertimbangan universal
untuk menilai berbagai hal (Tafsir, 2006).

Dalam Kamus Filsafat (Bagus, 2005), aksiologi dapat dijelaskan
melalui tiga pendekatan. Pertama, aksiologi menjadi analisis
mendalam terhadap nilai-nilai, yang mencakup aspek-aspek seperti
ciri-ciri, asal, tipe, kriteria, dan status epistemologis dari setiap nilai
tersebut. Kedua, aksiologi dipahami sebagai studi yang merangkum
teori umum mengenai nilai, mencakup semua hal yang memiliki nilai
dalam konteks filsafat. Terakhir, aksiologi diartikan sebagai studi
filosofis yang mengeksplorasi hakikat nilai-nilai, yang pada dasarnya

16 | Filsafat Islam Kontemporer



merupakan cara atau pandangan tertentu terhadap aspek kehidupan
atau realitas yang dianggap bernilai.

Dari tiga poin di atas, dapat disimpulkan bahwa fokus utama
Aksiologi adalah nilai-nilai yang melekat dalam suatu ilmu
pengetahuan. Meskipun tampak simpel, namun secara praktis,
konsep ini dapat menjadi kompleks karena nilai memiliki sifat yang
abstrak. Kattsoff, menegaskan bahwa nilai merupakan kualitas
empiris yang tidak dapat didefinisikan secara tegas, hanya dapat
dipahami melalui pengalaman (Kattsoff, 2000).

Filsafat etika memiliki dimensi tersendiri dalam kajian nilai,
meskipun sering kali terjadi penggabungan antara keduanya karena
adanya keterkaitan mendalam. Filsafat etika lebih rinci menjelaskan
penerapan “nilai” dalam kegiatan sehari-hari, yang tercermin dalam
aturan perilaku (etika) manusia dan secara pasti melibatkan
pertanyaan seputar “nilai” (Hanum, 2022).

Menurut M. Judrah, Aksiologi dapat disamakan dengan Value
dan Valuation, yang mengacu pada "Nilai baik" dalam berbagai
bentuk seperti kata benda abstrak, kata benda konkret, atau kata
kerja. Dari berbagai definisi ini, dapat disimpulkan bahwa esensi
Aksiologi berkaitan erat dengan permasalahan nilai. Nilai tersebut
mencakup aspek yang dimiliki manusia untuk melakukan
pertimbangan mengenai hal-hal yang dinilai. Oleh karena itu, teori
nilai dalam filsafat, dalam praktiknya, sering dikaitkan dengan isu-
isu etika dan estetika (Judrah, 2020).

Surajiyo mengkategorikan etika menjadi dua bagian, pertama
adalah etika deskriptif yang hanya memberikan gambaran atau cerita
tentang keberadaan tanpa memberikan penilaian atau petunjuk
mengenai bagaimana seharusnya suatu perbuatan dilakukan. Kedua
adalah etika normatif yang tidak hanya menjelaskan tentang
kebaikan, tetapi juga memberikan penilaian moral baik dan buruk,
serta memberikan arahan mengenai tata cara pelaksanaan tindakan
tersebut. Etika normatif dibagi menjadi dua jenis, yaitu etika umum
dan etika khusus. Etika umum membahas prinsip-prinsip umum
seperti nilai, motivasi perbuatan, dan suara hati. Sementara itu, etika
khusus membahas implementasi prinsip-prinsip umum tersebut

Taufik Hidayatulloh | 17



dalam konteks tertentu, seperti etika dalam hubungan sosial,
pekerjaan, dan sebagainya (Surajiyo, 2008).

Dalam bahasa Inggris, etika dikenal sebagai “ethic,” yang
diartikan sebagai sistem, prinsip moral, atau cara berprilaku. Secara
etimologis, dalam bahasa Yunani, etika berasal dari kata “ethos” yang
merujuk pada adat istiadat, watak, perasaan, sikap, dan cara berpikir.
Atau kata "ethikos," yang berarti karakter, kebiasaan, kecenderungan,
dan sikap yang melibatkan analisis konsep seperti harus, mesti,
benar-salah, dalam tindakan moral kehidupan manusia (Franz
Magnis Suseno, 2005).

Dengan demikian, etika dapat dipahami sebagai sebuah teori
yang berusaha merumuskan nilai dalam konteks kehidupan praktis,
dengan berlandaskan pada sifat universal kesusilaan. Etika berfungsi
sebagai panduan tindakan manusia, memfokuskan pada perbuatan
dari perspektif baik dan buruk, benar dan salah, serta harus dan tidak
harus.

Franz Magnis-Suseno menjelaskan bahwa etika bertujuan
memberikan batasan atau standar dalam mengatur aktivitas
pergaulan manusia, yang kemudian diinterpretasikan dalam aturan-
aturan tertentu berdasarkan prinsip-prinsip moralitas universal
seperti yang telah dijelaskan sebelumnya. Etika membahas kebaikan
atau keburukan sesuatu dengan fokus pada ilmu pengetahuan dilihat
dari perspektif kesusilaan (Franz Magnis-Suseno, 2006). Di sisi lain,
seni, tradisi, dan kebudayaan, yang merupakan bagian integral dari
kehidupan manusia, dinilai berdasarkan '"keindahan" yang
terkandung dalam aspek seni tersebut. Pada dasarnya, nilai kebaikan
selalu berkaitan dengan nilai keindahan (Tafsir, 2005). Meskipun
dalam perkembangan selanjutnya, banyak orang cenderung lebih
memusatkan perhatian pada keindahan dan mengabaikan aspek
kebaikan dalam tindakan. Pada tingkat ini, kita dapat memahami
bahwa Estetika merupakan cabang ilmu filsafat yang mempelajari
sifat keindahan dalam ilmu pengetahuan.

Immanuel Kant menekankan bahwa jiwa manusia memiliki
indera perasa sebagai indra ketiga yang melampaui daya pikir dan
kemauan, sehingga mampu menikmati keindahan tanpa dipengaruhi
oleh kepentingan. Keindahan dalam konteks ini difokuskan pada

18 | Filsafat Islam Kontemporer



objek, melekat pada objek itu sendiri, dan tidak dapat dipisahkan (Al
Azis, 2021). Kajian Estetika menekankan pada isu seni dan keindahan.
Istilah Estetika berasal dari "Aisthesis" yang merujuk pada
pengalaman indrawi, pemahaman intelektual, atau pengalaman
spiritual. Estetika dibagi menjadi dua pokok kajian: Estetika
Deskriptif yang menggambarkan dan melukiskan pengalaman
keindahan, dan Estetika Normatif yang menyelidiki hakikat, dasar,
dan ukuran dari pengalaman keindahan tersebut (Hosnan & Warits,
2017).

Estetika berusaha untuk memberikan deskripsi mendalam
tentang keindahan, mencakup bagaimana keindahan dibentuk, sifat
rasa keindahan itu sendiri, dan proses penilaian keindahan. Namun,
ketika kita membahas proses penilaian terhadap keindahan, seperti
yang diungkapkan oleh Kant, yang terkait dengan '"rasa" subjektif
dalam diri manusia, terdapat kebingungan mengenai standar
keindahan itu sendiri. Oleh karena itu, banyak pihak berpendapat
bahwa studi Estetika cenderung bersifat subjektif (Abadi, 2016).

Dalam era filsafat Islam kontemporer, aksiologi muncul sebagai
landasan intelektual yang menggali nilai-nilai esensial dalam ajaran
Islam, merespons tuntutan moral masyarakat modern. Dalam kajian
ini, pemikir-pemikir mencermati nilai-nilai utama seperti keadilan,
kebenaran, dan moralitas yang terkandung dalam ajaran Islam.
Mereka secara kritis berdialog dengan konsep hak asasi manusia,
memadukan filsafat dan teologi untuk menyusun kerangka nilai yang
sesuai dengan realitas (Y. Ismail, 2019). Dengan demikian, aksiologi
dalam filsafat Islam kontemporer menjadi sumber inspirasi moral
yang membimbing umat Islam menghadapi tantangan-tantangan
kompleks dunia modern.

Taufik Hidayatulloh | 19



BAB 3
PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN

A. Biografi Intelektual Fazlur Rahman

Bush merupakan anak tertua dari enam bersaudara dari pasangan

George H. W. Bush atau

Fazlur Rahman dilahirkan pada hari Minggu, 21 September 1919, di

wilayah bernama Hazara di Barat Laut Pakistan. Wilayah ini dikenal sebagai

tempat lahirnya banyak pemikir terkemuka, seperti Syah Waliullah

alDahlawi, Sayyid Khan, dan M. Igbal. Fazlur Rahman mewarisi semangat

kebebasan berpikir, kritis, dan pendekatan neo-modernis dari lingkungan

intelektual ini. Kelahirannya terjadi dalam konteks sosial yang kompleks, di

mana terjadi perdebatan sengit antara tiga kelompok yang berbeda, yakni

kelompok modernis, tradisionalis, dan fundamentalis, yang masing-masing

mengklaim kebenaran terhadap pandangan mereka. Perdebatan semakin

memuncak ketika Pakistan menyatakan kemerdekaannya dari India pada

tanggal 14 Agustus 1947. (Mustaqim & Sahiron, 2008).

Di tengah perdebatan antara ketiga kelompok yang Dberseteru,

perdebatan utamanya berkisar pada bagaimana merancang Negara Pakistan

setelah memperoleh kemerdekaan dari India. Kelompok modernis

merumuskan ide konsep negara Islam dengan menggunakan kerangka

ideologi modern. Sementara kelompok tradisionalis menawarkan konsep

negara yang berakar pada teori politik Islam tradisional, seperti konsep

khalifah dan Imamah. Di sisi lain, kelompok fundamentalis mengusulkan

konsep negara sebagai "kerajaan Tuhan". Diskusi intens ini berlanjut hingga

menciptakan konstitusi dengan berbagai amandemen. Dalam konteks

fenomena sosial ini, Fazlur Rahman kemudian mengembangkan gagasannya

yang bersifat neo-modernis (Zulyadain, 2018).

20 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat



Rahman lahir dan dibesarkan dalam keluarga yang sangat mendukung
pendidikan. Ayahnya, Maulana Syihab al-Din, adalah seorang ulama
tradisional yang mengikuti mazhab Hanafi, suatu mazhab Sunni yang
dikenal lebih rasional dibandingkan dengan mazhab lain seperti Maliki,
Syafi’i, dan Hanbali. Terlepas dari tradisionalis, Syihab Al-Din memiliki
pandangan yang berbeda dengan sebagian ulama pada zamannya yang
menentang pendidikan modern karena dianggap dapat merusak iman dan
moral. Baginya, Islam perlu menghadapi realitas kehidupan modern sebagai
sebuah tantangan sekaligus peluang. Keyakinan ini kemudian diteruskan
kepada Fazlur Rahman, yang terlihat dari sikapnya yang tidak ingin
terperangkap dalam pemikiran tradisionalis yang terbatas dan terikat oleh
tradisi mazhab (Mustaqim & Sahiron, 2008).

Perjalanan pendidikan Fazlur Rahman dimulai dalam lingkup
keluarganya, khususnya dalam konteks wacana pendidikan tradisional yang
dipandu secara langsung oleh ayahnya. Tradisi pendidikan ini umumnya
dimulai dengan tahap menghafal ayat-ayat al-Qur’an, seiring dengan
pembelajaran bahasa Arab, bahasa Persia, ilmu retorika, sastra, logika,
filsafat, kalam, fikih, hadis, dan tafsir. Pada usia 14 tahun, Rahman
memasuki dunia pendidikan modern di Lahore pada tahun 1933. Meskipun
mengejar pendidikan modern, ia tetap melanjutkan pembelajaran dari
ayahnya. Pada tingkat pendidikan tinggi, Rahman mengambil jurusan sastra
Arab di Punjab University dan berhasil meraih gelar BA pada tahun 1940.
Pada tahun 1942, ia juga memperoleh gelar master di bidang studi ketimuran
di universitas yang sama (Salim & Ihkamuddin, 2022).

Melihat rendahnya standar pendidikan di India pada waktu itu, Fazlur
Rahman memutuskan untuk meneruskan studi di Inggris. Keputusannya ini
dianggap berani mengingat pandangan masyarakat saat itu, yang
beranggapan bahwa belajar di Barat akan mempengaruhi nilai-nilai Islam
dan dianggap sebagai perilaku "kafir." Meskipun harus menghadapi potensi
penindasan dan sulit diterima oleh masyarakat, Rahman tetap teguh untuk
melanjutkan studi di negara Barat, yang dianggap kafir oleh kelompok
tradisionalis dan fundamentalis.

Pada tahun 1946, Rahman memulai studi S3 di Oxford University,
dengan fokus penelitian pada Psikologi Ibnu Sina yang kemudian dijadikan
disertasinya di bawah bimbingan Profesor Simon Van Den Berg. Selama
masa studi, Rahman memperoleh kemampuan dalam berbagai bahasa,

Diana Mutiara Bahari | 21



termasuk bahasa Inggris, Latin Yunani, Prancis, Jerman, Turki, Urdu, Arab,
dan Persia. Setelah menyelesaikan pendidikannya di Oxford, Rahman tidak
kembali ke Pakistan. Sebaliknya, ia memilih untuk mengajar bahasa Persia
dan Filsafat Islam di Durham University, Inggris, dari tahun 1950 hingga
1958. Kemudian, Rahman pindah ke McGill University di Kanada sebagai
associate professor dalam bidang Islamic studies. Namun, ketika
pemerintahan Ayyub Khan di Pakistan mengadopsi pendekatan yang lebih
modern, Rahman dipanggil kembali untuk membantu reformasi dalam
negerinya, meninggalkan karir akademisnya demi keterbukaan mazhab
(Abdul, 2012).

Pada periode 1961-1968, Rahman menjabat sebagai direktur pusat
Lembaga Riset Islam dan sebagai Anggota Dewan Penasihat Ideologi Islam.
Selama masa ini, ia memimpin inisiatif untuk menerbitkan Journal of Islamic
Studies sebagai platform untuk ide-ide cemerlangnya. Dengan kepercayaan
yang diberikan dalam berbagai jabatan tersebut, Rahman memanfaatkannya
sebagai peluang untuk menyampaikan kembali gagasan-gagasan Islam,
memberikan interpretasi baru untuk menjawab tantangan pada zamannya,
khususnya di Pakistan. Namun, gagasan-gagasan Rahman mendapat
tantangan sengit dari kelompok tradisionalis dan fundamentalis di Pakistan.
Kontroversi mencapai puncaknya ketika dua bab pertama dari bukunya,
"Islam," diterjemahkan ke dalam bahasa Urdu dan dipublikasikan di jurnal
Fikr-u-Nazr. Permasalahan utamanya berkaitan dengan hakikat wahyu al-
Qur'an. Rahman berpendapat bahwa al-Qur'an secara keseluruhan adalah
kalam Allah dan, dalam pengertian umumnya, seluruhnya merupakan
perkataan Muhammad (Zulyadain, 2018).

Dari tahun 1961 hingga 1968, Fazlur Rahman menjabat sebagai direktur
pusat Lembaga Riset Islam selama satu periode. Selain itu, ia juga
menduduki posisi sebagai Anggota Dewan Penasihat Ideologi Islam. Pada
masa ini, Rahman memainkan peran kunci dalam mendirikan Journal of
Islamic Studies sebagai platform untuk menyajikan gagasan-gagasan
briliannya. Melalui sejumlah jabatan yang diamanahkan kepadanya,
Rahman menggunakan kesempatan ini untuk mengenalkan kembali
interpretasi Islam, menjawab tantangan-tantangan yang dihadapi umat
Islam, terutama di Pakistan.

Namun, gagasan-gagasan yang diusung oleh Rahman mendapat
perlawanan yang kuat dari kelompok tradisionalis dan fundamentalis di

22 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat



Pakistan. Kontroversi mencapai puncaknya ketika dua bab pertama dari
bukunya, “Islam,” diterjemahkan ke dalam bahasa Urdu dan dipublikasikan
dalam jurnal Fikr-u-Nazr. Pokok permasalahannya berfokus pada hakikat
wahyu al-Qur’an. Rahman mengungkapkan pandangannya bahwa Al-
Qur’an secara keseluruhan merupakan kalam Allah dan, dalam pengertian
umumnya, adalah perkataan Muhammad.

Dengan adanya peristiwa tersebut, Fazlur Rahman terpaksa
meninggalkan tanah kelahirannya. Ia merasa bahwa negaranya belum
menyiapkan lingkungan akademik yang bebas dan bertanggung jawab.
Pada tahun 1970, Rahman memutuskan untuk pergi ke Chicago, di mana ia
diangkat sebagai guru besar dalam bidang pemikiran Islam di Universitas
Chicago. Selama waktu ini, Universitas Chicago menjadi tempat di mana ia
menghasilkan banyak karyanya. Universitas ini juga menjadi tempat
terakhirnya, di mana ia menetap hingga meninggal pada tanggal 26 Juli 1988.
Selama 18 tahun terakhir hidupnya, selain mengajar di Universitas Chicago,
Rahman sering diundang untuk memberikan kuliah di berbagai universitas
lain. Ia menjadi Muslim pertama yang menerima medali Giorgio Levi della
Vida, sebuah penghargaan yang mencerminkan puncak prestasi dalam studi
peradaban Islam dari Gustave E. Von Grunebaum Center for Near Eastern
Studies di UCLA (Hamim, 2022).

. Gagasan Pemikiran dan Metodologi fazlur Rahman

Gagasan, pemikiran, dan metodologi Fazlur Rahman dalam menafsirkan
al-Qur'an mencakup prinsip-prinsip kunci. Menurutnya, seorang Mufasir
harus memiliki kemampuan untuk menemukan makna autentik dari ayat-
ayat tersebut dengan membaca dan memahami konteks sosiohistoris pada
masa lalu ketika ayat-ayat tersebut diturunkan. Selanjutnya, Mufasir perlu
mengkontekstualisasikan makna autentik ayat tersebut dalam konteks
kehidupan masa kini. Pendekatan ini dikenal sebagai metode gerak ganda
(double movement). Rahman menekankan bahwa penafsiran harus tetap
terkait dengan nilai-nilai etik dasar yang menjadi esensi dari metafisis ideal
yang terkandung dalam ayat-ayat tersebut. Penafsiran ini dimaksudkan agar
tidak kehilangan nilai etik dasar dan dapat diaplikasikan dalam realitas
kehidupan masa kini secara realistis, empiris, dan solutif (Mustaqim, 2015).

Selain itu, Rahman menerapkan metode tematik yang menggali
pandangan dasar al-Qur'an secara holistik dan komprehensif. Tujuannya

Diana Mutiara Bahari | 23



adalah untuk meminimalisasi subjektivitas dan bias ideologi Mufasir.
Metode ini menekankan pada perlunya interpretasi selalu berdasarkan pada
“kerangka autentisitas” al-Qur'an. Untuk mencapai ini, Mufasir harus
memahami secara komprehensif unsur-unsur yang meliputi konteks
sosiohistoris masa lalu dan melakukan pembacaan menyeluruh terhadap
ayat-ayat yang memiliki tema serupa atau identik. Setelah itu, interpretasi
dilakukan dengan mempertimbangkan konteks sosial masa kini (Iyubeny,
2017).

Metodologi tafsir al-Qur'an yang diterapkan oleh Fazlur Rahman
dihubungkan dengan hermeneutika, bukan tafsir atau ta'wil dalam arti
konvensional yang umumnya digunakan oleh para mufasir. Rahman sendiri
tidak pernah secara eksplisit menyatakan jenis hermeneutika yang
diterapkannya. Meskipun demikian, karena teorinya dalam interpretasi al-
Qur'an menunjukkan inovasi dan progresivitas, para pengamat
mengategorikannya sebagai studi hermeneutika. Ada tiga kata kunci yang
mencakup pemahaman terhadap hermeneutika al-Qur'an Fazlur Rahman,
yaitu pendekatan sosio-historis, teori gerakan ganda, dan pendekatan
sintetis-logis (Gusmian, 2013).

Lebih lanjut, Rahman mengadopsi langkah-langkah tertentu dalam
proses interpretasi. Langkah pertama yang ditekankan adalah meninjau
kembali sejarah yang melatarbelakangi penurunan ayat. Pemahaman
tentang ilmu asbabun nuzil (sebab turunnya ayat) menjadi sangat signifikan
dalam konteks ini. Sebagai dasar untuk memahami mengapa dan dengan
motif apa suatu ayat diturunkan, penafsiran tersebut didorong oleh
pemahaman terhadap sejarah. Pendekatan historis ini disandingkan dengan
pendekatan sosiologis yang secara khusus mencerminkan kondisi sosial
pada saat al-Qur'an diturunkan. Dalam dimensi sosiologis ini, pemahaman
terhadap al-Qur'an mencerminkan elastisitas perkembangannya tanpa
mengesampingkan warisan historisnya (Rahman, 2004). Oleh karena itu,
Rahman merangkul ilmu penafsiran tradisional seperti ilmu asbabun-Nuzl
dan konsep naskh dan manstikh, dan mengusulkan keterlibatan mereka
dalam konteks interpretasi masa kini.

Perlu dibedakan antara Islam normatif dan Islam historis. Islam normatif
merupakan sumber norma dan nilai yang mengatur seluruh aspek
kehidupan dengan cakupan yang bersifat universal. Sementara itu, Islam
historis adalah bentuk Islam yang diinterpretasikan oleh umat Islam

24 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat



sepanjang sejarah. Meskipun Islam normatif berfungsi sebagai penilaian
terhadap Islam historis, yang terakhir tidak dapat diabaikan begitu saja
karena memiliki peran penting dalam konteks sosio-historis. Dengan
demikian, umat Islam akan memiliki dasar untuk mengkaji ajaran agama
mereka.

Perlu dibedakan antara Islam normatif dan Islam historis dalam konteks
ini. Islam normatif adalah sumber norma dan nilai yang mengatur seluruh
aspek kehidupan dan bersifat universal. Sementara itu, Islam historis
mencerminkan interpretasi Islam oleh umat Muslim sepanjang sejarah.
Meskipun Islam normatif berfungsi sebagai penilai terhadap Islam historis,
yang terakhir tidak diabaikan karena memiliki peran penting dalam konteks
sosio-historis. Hal ini diperlukan untuk pengoperasian praktis dalam sejarah
umat Islam, memberikan landasan untuk mendiskusikan ajaran agama
mereka. Dalam kerangka ini, pendekatan sosio-historis menjadi krusial
untuk membedakan antara legalitas spesifik dan ideal moral, yang dikenal
sebagai gerakan ganda (double movement) (Rahman, 2010).

Ideal moral mencerminkan tujuan moral dasar yang dipesankan oleh al-
Qur'an dan bersifat universal, sementara legalitas spesifik adalah ketentuan
hukum yang ditetapkan secara khusus. Menurut Rahman, ideal moral al-
Qur'an seharusnya lebih diutamakan daripada ketentuan hukum spesifik
karena bersifat universal. Oleh karena itu, harapannya adalah agar hukum
yang dibentuk dapat melayani ideal moral al-Qur’an, bukan hanya legalitas
spesifiknya, karena al-Qur'an selalu memberikan dasar rasional bagi
pernyataan hukumnya. Rahman mengusulkan langkah-langkah tertentu
dalam pendekatannya, pertama dengan memperhatikan konteks mikro dan
makro saat ayat diwahyukan. Kedua, menerapkan nilai dan prinsip umum
tersebut pada konteks pembaca al-Qur'an kontemporer. Pendekatan ini
digunakan oleh Rahman dalam menafsirkan ayat-ayat hukum dan sosial.

. Melacak Akar Teori Double Movement

Apabila diperhatikan, teori double movement yang diusulkan oleh
Rahman terlihat sebagai sintesis antara tradisionalis Muslim dan
hermeneutika Barat Kontemporer. Hal ini menunjukkan bahwa Fazlur
Rahman dalam mengembangkan teori double movement-nya tidak terlepas
dari pengaruh kedua pemikiran tersebut (R. Irawan, 2020).

Diana Mutiara Bahari | 25



Pengaruh atau persamaan dengan tradisionalis Muslim terhadap teori
double movement Rahman dapat terlihat pada langkah pertama dalam
gerakan pertama. Dalam langkah ini, Rahman menekankan pentingnya
"memahami suatu pernyataan dengan memperhatikan konteks mikro dan
makro saat al-Qur'an diturunkan." Ide tentang konteks mikro dan makro
sebenarnya telah diajukan oleh Syah Waliullah Al-Dahlawi dalam karyanya
“Fauzul Kabir fi Ushul al-Tafsir.” Dalam tulisannya, seperti yang dikutip oleh
Hamim Ilyas, Al-Dahlawi menyebutkan kedua konteks tersebut dengan
istilah asbab al-nuzul al-khassah dan asbab al-nuzul al-‘ammah.

Selain itu, kesamaan juga terdapat dalam pernyataan Al-Dahlawi bahwa
al-Qur'an turun sebagai respons terhadap kehidupan masyarakat Arab,
dengan tujuan mendidik jiwa manusia dan menghilangkan kepercayaan
yang keliru serta tindakan jahat lainnya. Sejalan dengan pernyataan tersebut,
Rahman juga menyatakan bahwa al-Qur'an merupakan tanggapan ilahi
melalui ingatan dan pikiran Nabi Muhammad terhadap situasi moral dalam
masyarakat dagang Mekkah, baik dari segi kepercayaan maupun kehidupan
sosial (Amin, 2015).

Tambahan informasi terkait, jauh sebelum Al-Dahlawi mengemukakan
teorinya, konsep ini juga telah diusulkan oleh Al-Syatibi, seorang ahli ushul
figh terkemuka yang dikenal dengan teori maqashid Al-Syari'ah. Terkait
dengan masalah konteks, Syatibi menyatakan bahwa untuk memahami al-
Qur'an, penting untuk mengetahui situasi dan kondisi di mana al-Qur'an
diturunkan. Selain itu, Syatibi juga menyoroti bahwa memahami teks bahasa
Arab, di mana Al-Qur'an diungkapkan, memerlukan pemahaman tentang
sejumlah faktor, termasuk keadaan (mugtadha al-ahwal), keadaan bahasa (hal
nafs al-khithab), keadaan mukhatib (penulis), dan keadaan mukhatab
(pendengar). Pemahaman ini juga mencakup konteks-konteks yang lebih
luas di luar konteks teks itu sendiri (alumur al-kharijiyyah) (Hakim, 2017).

Menurut (Rahman, 1983) dalam mendekati kajian Al-Qur'an, penelitian
tentang situasi sosial masyarakat, agama, adat istiadat, lembaga-lembaga,
dan bahkan kehidupan menyeluruh bangsa Arab saat Al-Qur'an diturunkan
sangat penting. Kesamaan di antara keduanya terlihat dalam penekanannya
pada perlunya mempertimbangkan kajian mengenai konteks sosial
masyarakat Arab.

Bila diperhatikan, konstruksi pemikiran Rahman menunjukkan banyak
kesamaan dengan konstruksi pemikiran Al-Syatibi, terutama dalam

26 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat



kerangka hermeneutik. Kesamaan lain yang mencolok antara pemikiran
Syatibi dan Rahman adalah dalam pandangan mereka terhadap pemahaman
Al-Qur'an. Syatibi berpendapat bahwa petunjuk umum atau hukum
universal bersifat pasti, sementara petunjuk khusus bersifat mungkin dan
kondisional; oleh karena itu, petunjuk umum dan universal harus
mendapatkan prioritas. Pernyataan Syatibi ini sejalan dengan konsep ideal
moral yang diusung oleh Fazlur Rahman (Musolli, 2018). Rahman, pada
pandangan (Musolli, 2018). Fazlur Rahman menganggap bahwa ideal moral
bersifat universal, dan Al-Qur'an dipandang sebagai kitab yang elastis dan
fleksibel.

Diana Mutiara Bahari | 27



BAB 4

PEMIKIRAN NASR HAMID ABU
ZAYD

A. Biografi Intelektual Nasr Hamid Abu Zayd

Nasr Hamid Abu Zayd, yang lebih dikenal sebagai Nasr Hamid, lahir di
Tantha, Mesir, pada 10 Juli 1943. Keluarganya sangat taat beragama,
sehingga sejak kecil Nasr Hamid telah terbiasa dengan pengajaran agama.
Dia bahkan telah menjadi gari dan hafiz sejak usia delapan tahun
(Rahmatullah, 2019). Perjalanan keilmuannya dimulai di Sekolah Teknik
Tantha, dan ia lulus dari sekolah tersebut pada tahun 1960. Pada tahun 1968,
Nasr Hamid memulai studi di jurusan bahasa dan sastra Arab di Fakultas
Sastra Universitas Kairo. Bakatnya dalam ilmu bahasa dan sastra muncul di
sini, dan dia mengembangkan pendekatan linguistik baru dalam studi Al-
Qur'an. Pada tahun 1972, Nasr Hamid meraih gelar sarjana, dan kemudian
menjadi asisten dosen di jurusan yang sama. Ia melanjutkan studi magister
di jurusan yang sama, menyelesaikan program tersebut pada tahun 1981.
Antara tahun 1976 dan 1987, Nasr Hamid mengajar untuk orang asing di
Pusat Diplomat dan Menteri Pendidikan (Imron, 2010).

Melihat bakat luar biasa Nasr Hamid, pengurus jurusan menunjuknya
sebagai asisten dosen dengan mata kuliah utama "Studi Islam" pada tahun
1982. Ia diberi kehormatan sebagai "professor penuh" pada tahun 1995 di
bidang yang sama. Antara tahun 1975 dan 1977, Nasr Hamid menerima
dukungan dana beasiswa dari Ford Foundation Fellowship untuk studi di
Universitas Amerika Kairo. Selanjutnya, ia juga mendapatkan beasiswa
pada tahun 1978 hingga 1979 untuk belajar di Center For Middle East Studies
(Hamdani, 2016).

Pada tahun 1981, Abu Zayd berhasil meraih gelar PhD dalam studi Islam
dan Bahasa Arab dari jurusan yang sama dengan predikat cum laude.
Disertasinya berjudul "Falsafah Al-Ta"wil: Dirasah fi Ta’wil al-Qur’an ‘inda

28 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat



Muhy Al Din ibnu ‘Arabi" (Filosofi Takwil: Studi Hermeneutika al-Qur’an
Muhy Al-Din ibnu “Arabi) dan dipublikasikan pada tahun 1983. Pada tahun
1982, Abu Zayd naik jabatan menjadi asisten profesor, di mana pada tahun
yang sama ia menerima penghargaan ‘Abd Al-Aziz Al-Ahwani untuk
Humanitas sebagai pengakuan atas kontribusinya pada bidang humanitas
dan budaya Arab (Tamer, 2011).

Pada tahun 1992, pada usia 49 tahun, Abu Zayd menikah dengan Dr.
Ibtuhal Yunis. Tahun yang sama, ia mengajukan karyanya untuk
dipertimbangkan mendapatkan gelar profesor penuh di Fakultas Sastra
Universitas Kairo. Beberapa karyanya yang diajukan termasuk "Nagd al-
Kitab al-Dini" yang pertama kali diterbitkan pada tahun 1992, dan karya ini
segera membuat namanya dikenal luas di dunia Islam. Karirnya semakin
bersinar dengan penunjukan sebagai Profesor Tamu di Osaka University of
Foreign Studies Jepang pada tahun 1985 hingga 1989 dan di Universitas
Leiden Belanda pada tahun 1995 hingga 1998 (Ichwan, 2007).

B. Paradigma Penafsiran Nasr Hamid Abu Zayd

Paradigma interpretasi al-Qur'an yang dikembangkan oleh Nasr Hamid
Abu Zayd berakar dari pemahaman mengenai hakikat teks al-Qur'an.
Paradigma ini terkait dengan perdebatan antara Mu'tazilah dan Asy'ariyah
mengenai hakikat al-Qur'an. Bagi Mu'tazilah, al-Qur'an bukanlah sifat tetapi
suatu perbuatan Tuhan; oleh karena itu, al-Qur'an tidak bersifat kekal,
melainkan baru dan diciptakan oleh Tuhan. Sementara menurut Asy'ariyah,
al-Qur'an adalah sifat Tuhan dan sebagai sifat Tuhan haruslah kekal
sebagaimana kekekalan Tuhan sendiri (Nasution, 2006).

Dari dua pandangan tersebut, Nasr Hamid cenderung setuju dengan
pandangan Mu'tazilah bahwa al-Qur'an diciptakan oleh Tuhan. Pandangan
ini menghasilkan pemahaman bahwa al-Qur'an adalah fenomena historis
dengan konteks spesifiknya sendiri. Implikasinya terhadap tiga aspek:
pertama, al-Qur'an merupakan teks, terutama teks linguistik. Karena bahasa
tidak dapat dipisahkan dari budaya dan sejarah, al-Qur'an juga dianggap
sebagai teks kultural dan historis. Kedua, teks ini perlu dianalisis dengan
pendekatan linguistik dan sastra yang mempertimbangkan aspek-aspek
kultural dan historisitasnya. Dan ketiga, pendekatan ini tidak berlandaskan
pada keyakinan keagamaan, melainkan pada obyektivitas ilmiah, sehingga
baik Muslim maupun non-Muslim dapat memberikan kontribusi pada studi

Diana Mutiara Bahari | 29



al-Qur'an (Ichwan, 2007). Sejauh ini, al-Qur'an tidak dianggap sebagai kitab
yang bersifat ahistoris atau mitologis.

Di antara banyak pemikir kontemporer, Nasr Hamid menonjol dalam
menguraikan isu keterciptaan al-Qur'an dengan sangat artikulatif.
Argumentasinya menyatakan bahwa setelah diwahyukan kepada Nabi
Muhammad, al-Qur'an menjadi sejarah manusia dan berubah menjadi teks,
sebagaimana halnya dengan teks lainnya. Nasr Hamid membuat perbedaan
antara teks metafisika dan teks fisik. Menurutnya, "keadaan asli dari teks
suci bersifat metafisika dan tidak dapat diketahui melalui teks fisik yang
sampai kepada kita melalui dimensi kemanusiaan yang selalu berubah
secara historis” (Hamdani, 2016). Poin awal Nasr Hamid adalah ketika al-
Qur'an yang bersifat metafisika dan sakral diwahyukan kepada Nabi
Muhammad, ia mulai memasuki ranah sejarah dan tunduk pada aturan
main sejarah dan sosiologis. Berbeda dengan sifat ilahi awalnya, teks ini
menjadi manusiawi dan menyerap dalam dirinya segala elemen masyarakat
Arab abad ke-7 M, seperti elemen kultural, politik, dan ideologi (Fauzan,
2015).

Seperti yang dijelaskan sebelumnya, al-Qur'an adalah kitab berbahasa
Arab dan diturunkan dalam Bahasa Arab (sebagaimana disebutkan dalam
Surah Yusuf ayat 2; Qur'anan 'Arabiyyan). Dalam bukunya, "Mafthum al-
Nas," Nasr Hamid menyatakan bahwa sebagai teks bahasa, al-Qur'an
dianggap sebagai teks sentral dalam sejarah Arab. Ini berarti bahwa dasar-
dasar ilmu dan budaya Arab-Islam tumbuh dan berkembang di atas fondasi
teks ini. Meskipun demikian, teks tidak akan membentuk sebuah peradaban
jika berdiri sendiri. Namun, peradaban dan kebudayaan akan terbentuk
melalui proses dialektika antara realitas manusia dan teks (N. H. Zayd,
2005).

Ketiga elemen tersebut saling terkait, sehingga paradigma utama dalam
konsep yang dikembangkan oleh Nasr Hamid adalah bahwa teks al-Qur'an
tidak dapat dipisahkan dari realitas budaya dan masyarakat pada saat al-
Qur'an diturunkan. Oleh karena itu, Nasr Hamid memandang al-Qur'an
sebagai "produk budaya". Istilah "Muntaj al-Tsaqafi" yang digunakan oleh
Nasr Hamid merujuk pada teks yang terbentuk dalam suatu konteks
budaya selama lebih dari dua puluh tahun. Ini berarti bahwa semua aspek
dalam al-Qur'an, termasuk aspek bahasa, hukum, dan aspek lainnya, terikat
erat dengan realitas budaya pada masa itu (Martanti, 2019).

30 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat



Pandangan serupa diungkapkan oleh Quraish Shihab, yang menyatakan
bahwa bahasa yang digunakan oleh Tuhan dalam al-Qur'an adalah bahasa
manusia, yang pada dasarnya adalah produk budaya. Quraish Shihab
berpendapat bahwa al-Qur'an menyampaikan pesan-pesannya dalam
masyarakat yang memiliki budaya, dan Allah berinteraksi dengan
masyarakat yang berbudaya tersebut melalui al-Qur'an untuk memberikan
contoh dan bimbingan (Shihab, 2013). Meskipun Quraish Shihab mungkin
tidak sepenuhnya setuju dengan istilah "produk budaya," karena ia
melihatnya lebih terkait dengan gagasan bahwa teks al-Qur'an adalah hasil
karya, rasa, dan cipta manusia, namun dari segi maksud dan tujuan,
Quraish Shihab sepakat dengan pandangan Nasr Hamid (M. M. Arifin et al.,
2019).

Meskipun terdapat perdebatan seputar penggunaan istilah "produk
budaya," pada dasarnya istilah tersebut mencerminkan pandangan bahwa
al-Qur'an, yang berbahasa Arab, sangat dipengaruhi oleh kondisi sosial saat
diturunkan. Bahasa tersebut merupakan representasi dari sistem tanda
dalam struktur budaya secara umum. Nasr Hamid membahas ulum al-
Qur'an, termasuk konsep Makki Madani, untuk mengamati periodesasi atau
fase yang dianggap berperan dalam pembentukan teks. Hal ini
menunjukkan bahwa teks merupakan hasil dari interaksi dengan realitas
historis yang dinamis. Pembahasan mengenai Asbab al-Nuzul, Nasikh
Mansukh, juga merupakan bagian dari ulum al-Qur'an yang
mengeksplorasi dialektika antara teks dan realitas (N. H. Zayd, 2005).

Menurut (N. H. Zayd, 2005) diperlukan suatu metodologi baru dalam
membaca al-Qur'an, yaitu dengan mempertimbangkan aspek di luar teks
(sosio-kultural) dan pendekatan kebahasaan/linguistik (al-Manhaj al-Tahli
al-Lugawi), yang melibatkan fonologi, morfologi, sintaksis, dan semantik.
Pemikiran Nasr Hamid ini tidak muncul secara mandiri, melainkan banyak
dipengaruhi oleh guru-gurunya, khususnya Amin al-Khuli, yang terkenal
sebagai pemikir dan pelopor metode sastra/linguistik dalam studi al-
Qur'an.

Al-Khuli berpendapat bahwa metode tafsir sastra memiliki tujuan untuk
mengurangi atau membatasi subyektivitas penafsir yang cenderung bersifat
teologis dan ideologis (Al-Khuli, 2004). Pendapat ini menjadi landasan bagi
Nasr Hamid dalam studi al-Qur'an, di mana ia mengembangkan metode al-
Khuli dengan menitikberatkan pada makna dan signifikansi teks atau ayat

Diana Mutiara Bahari | 31



al-Qur'an. Dalam penyempurnaan ini, Nasr Hamid mengacu pada teori E.
D. Hirsch tentang makna dan signifikansi (Al-Khuli, 2004). Menurut Nasr
Hamid, makna merupakan representasi yang disajikan oleh teks, sementara
signifikansi merujuk pada hubungan dinamis antara makna dan pembaca.
Makna bersifat statis, sementara signifikansi dinamis, menyesuaikan diri
dengan konteks yang mengitarinya. Makna digunakan untuk menelusuri
makna historis atau makna awal dari kosa kata al-Qur'an, sedangkan
signifikansi digunakan untuk menghubungkan al-Qur'an dengan realitas
kontemporer, menjadikannya solusi untuk menanggapi berbagai
permasalahan yang muncul (Wijaya, 2009).

C. Metode Penafsiran Nasr Hamid

Berdasarkan paradigma bahwa al-Qur'an adalah "teks kebahasaan dan
realitas berperan dalam membetuk teks itu," Nasr Hamid menciptakan
sebuah metodologi untuk mengungkap makna asli (meaning/ma'na) al-
Qur'an, yang kemudian melahirkan makna baru (significance/magzha).
Sebagai fondasi metodologi yang dibangunnya, Nasr Hamid membedakan
antara konsep tafsir dan ta'wil. Tafsir diartikan sebagai proses mengungkap
sesuatu yang tersembunyi atau tidak diketahui yang dapat diketahui
melalui media tafsirah (Abdul, 2012).

Sementara itu, ta'wil merupakan upaya untuk kembali ke asal usul suatu
konsep guna mengungkapkan ma'na dan maghza. Ma'na dibangun
berdasarkan analisis gramatikal teks, sehingga makna yang dihasilkan
terkait erat dengan struktur gramatikal. Di sisi lain, maghza menunjukkan
makna dalam konteks sosio-historis. Dalam proses penafsiran, keduanya
saling terkait kuat, dimana maghza selalu mengikuti ma'na, dan sebaliknya
(Imron, 2010).

Penafsiran al-Qur'an sebagai teks bahasa tidak dapat dianalisis hanya
dengan menganalisis bahasa secara inheren. Sebagaimana al-Qur'an turun
dalam masyarakat yang memiliki budaya, keberadaan asbab al-nuzul
setidaknya membuktikan bahwa teks al-Qur'an merespons kondisi
masyarakat pada masa itu. Oleh karena itu, bagi Nasr Hamid, memahami
konteks budaya secara luas (asbab al-nuzul makro) yang berkembang pada
masa itu menjadi penting dan tidak dapat diabaikan. Oleh karena itu,
konteks pada saat al-Qur'an diturunkan menjadi hal yang sangat mendesak
untuk diperhatikan oleh seorang penafsir (N. H. A. Zayd, 2003). Dengan

32 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat



demikian, melihat hal yang substansial dalam teks atau ideal moral,
sebagaimana istilah yang digunakan oleh Fazlur Rahman, harus dilihat
dalam konteks tersebut. Perbedaan dalam konteks dan metode penafsiran
menghasilkan pemahaman yang bervariasi seiring berjalannya waktu
(Sibawaihi, 2007).

Pemahaman yang dimiliki oleh generasi muslim pertama terhadap pesan
teks tidak dianggap sebagai pemahaman yang final dan absolut. Bahasa al-
Qur'an, seperti bahasa-bahasa lainnya, merupakan suatu entitas dinamis
yang terus mengalami perkembangan. Hal ini menyiratkan bahwa teks
memiliki makna yang terus berkembang menjadi signifikansi, atau dengan
kata lain, terus mengalami produksi makna. Dinamika dalam makna teks
menciptakan kemungkinan-kemungkinan untuk terus menafsirkan teks
tersebut secara berkelanjutan. Oleh karena itu, proses interpretasi tidak
pernah mencapai kesimpulan final, dan reinterpretasi akan terus terjadi
sepanjang waktu.

Dalam merumuskan teori penafsirannya, Nasr Hamid memberikan
penekanan yang signifikan pada konsep al-siyag (konteks) dalam
menghasilkan makna. Baginya, al-Qur'an memiliki beberapa tingkat
konteks, antara lain: konteks sosio-kultural, konteks eksternal, konteks
internal, konteks linguistik, dan konteks pembacaan atau penakwilan.
Menurut Nasr Hamid, dengan menggali makna dalam kelima konteks ini,
interpretasi teks sudah dapat dilakukan secara memadai. Pendekatan ini
sejalan dengan kerangka teori semiotika (Ichwan, 2007).

Semiotika memandang fakta-fakta dan fenomena-fenomena dalam
masyarakat dan kebudayaan sebagai tanda-tanda yang bermakna, di mana
bahasa merupakan bagian integral dari fakta tersebut. Oleh karena itu,
untuk mengungkap makna suatu teks bahasa tertentu, diperlukan analisis
terhadap berbagai konteks yang terkait dengan teks tersebut (Ratmanto,
2004).

D. Penafsiran Al-Qur’an Melalui Teori Interpretasi Teks

Penafsiran terhadap Al-Qur'an melalui teori interpretasi teks melibatkan
pemahaman bahwa Al-Qur'an adalah sebuah pesan yang tidak dapat
dipisahkan dari kesadaran seorang penafsir terkait dengan sifat
linguistiknya yang unik. Nasr menyoroti bahwa dalam makna bahasa,
terdapat dua dimensi yang muncul kontradiktif namun sejatinya saling

Diana Mutiara Bahari | 33



melengkapi. Dalam konteks ini, perbedaan antara tafsir dan ta'wil menjadi
relevan. Tafsir diartikan sebagai upaya mengungkap sesuatu yang
tersembunyi atau tidak diketahui, yang dapat diungkapkan karena adanya
media tafsirah (Muhammad & Hafid Turmudzi, 2022).

Sementara itu, ta’wil merupakan pendekatan kembali ke asal usul suatu
hal untuk mengungkapkan makna dan magza. Ma'na, yang merupakan arti,
dibangun berdasarkan struktur gramatikal teks sehingga makna yang
dihasilkan adalah makna-makna gramatik (ma'ani al-nahwi). Di sisi lain,
magza menunjukkan makna dalam konteks sosio-historis. Dalam proses
interpretasi, keduanya saling terkait erat, dengan magza senantiasa
mengikuti ma'na dan sebaliknya (Robikah, 2020).

Perbedaan signifikan antara keduanya mencerminkan bahwa proses
penafsiran selalu membutuhkan media tafsirah agar penafsir dapat
mengungkapkan maksudnya. Sementara itu, dalam proses ta'wil, tidak
selalu diperlukan media tafsirah, bahkan kadang-kadang ta'wil didasarkan
pada upaya mental-intelektual dalam menemukan asal mula "gejala." Hal
ini menunjukkan bahwa ta'wil dapat dilakukan berdasarkan hubungan
langsung antara subjek dan objek, sementara tafsir memerlukan media
sebagai perantara, seperti teks bahasa atau penanda tertentu.

Penafsiran terhadap al-Qur'an sebagai teks bahasa tidak dapat dilakukan
hanya dengan menganalisis bahasa secara inheren. Dalam konteks ini, teks
Al-Qur'an turun dalam suatu masyarakat yang jelas memiliki budaya.
Keberadaan asbab al-nuzul setidaknya menjadi bukti bahwa Al-Qur'an
merespon kondisi masyarakat pada waktu itu. Oleh karena itu, bagi Nasr,
pertimbangan terhadap konteks budaya yang luas saat itu menjadi esensial
dan tidak dapat diabaikan.

Analisis terhadap teks Al-Qur'an dan tradisi otentik Nabi Muhammad
harus dilakukan dengan mempertimbangkan latar belakang konteks yang
terjadi pada waktu itu selama proses penafsiran. Hal ini disebabkan karena
pesan Islam tidak akan memiliki dampak yang signifikan jika masyarakat
yang pertama kali menerimanya tidak mampu memahami pesan tersebut.
Masyarakat pada waktu itu hanya dapat memahami pesan dalam konteks
sosial-budaya mereka sendiri. Pandangan semacam ini memberikan
kontribusi pada munculnya perbedaan dalam pemahaman pesan teks yang
dilakukan oleh masyarakat dalam konteks sosial-budaya yang berbeda.

34 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat



Perbedaan dalam konteks dan metode penafsiran menghasilkan
pemahaman yang beragam seiring dengan berjalannya waktu. Oleh karena
itu, pemahaman yang dimiliki oleh generasi muslim pertama terhadap
pesan teks tidak dianggap sebagai pemahaman yang final dan mutlak.
Bahasa teks Al-Qur'an, pada hakikatnya, memiliki sifat yang sama dengan
bahasa-bahasa lainnya. Bahasa selalu mengalami perkembangan dinamis
melalui proses pengkodean yang terus menerus, tidak pernah berhenti. Ini
berarti bahwa teks memiliki makna yang terus berkembang menjadi
signifikasi, atau dengan kata lain, produksi makna akan terus terjadi tanpa
akhir. Dinamika makna teks tersebut menciptakan peluang tak terbatas
untuk menafsirkan teks secara berkelanjutan (Darsitun, 2021). Oleh karena
itu, proses interpretasi tidak akan pernah berakhir, dan reinterpretasi akan
terus terjadi sepanjang masa.

Apa yang Nasr sampaikan di atas menunjukkan bahwa interpretasi teks
bisa dilakukan oleh siapa pun yang memiliki kompetensi. Walaupun begitu,
Nasr memberikan catatan penting sebelum penafsir melakukan interpretasi
(H. A. Said, 2015). Beberapa teori kontemporer cenderung menekankan
aspek internal teks sebagai hubungan semantis, sehingga menghasilkan
pembacaan yang terkait (al-qira’ah gair albariah)  (Mustaqim, 2005).
Hubungan antara teks, pengarang, masa, dan realitas yang memproduksi
teks itu sendiri harus diidentifikasi. Pembacaan semacam ini menyebabkan
teks selalu terikat pada data kebahasaan yang terdapat dalam teks itu.
Hubungan antara teks dan dunia di luar teks diabaikan, padahal
kenyataannya teks tidak bisa dipisahkan dari faktor-faktor eksternal yang
ikut memengaruhi teks. Pembacaan yang terikat atau tidak bebas seperti ini
harus dihindari dalam proses interpretasi (Mahmudah, 2018).

Model pembacaan lain yang perlu dihindari oleh penafsir adalah
pembacaan tendensius (al-gira’ah al-mugridah). Pembacaan tendensius
adalah pembacaan teks yang dilakukan sesuai dengan ideologi yang dianut
oleh penafsir. Pembacaan tendensius ini dilakukan atas dasar kepentingan,
sehingga hasilnya selalu bersifat subjektif. Ini disebabkan oleh fakta bahwa
penafsir memiliki kepentingan sejak awal dan berusaha agar hasil
interpretasinya sesuai dengan keinginannya. Oleh karena itu, sebelum
melakukan interpretasi, penafsir harus melepaskan segala jenis horizon
subjektif yang mungkin ada dalam pikirannya.

Diana Mutiara Bahari | 35



Memang, melepaskan diri dari ideologi-ideologi yang dimiliki oleh
penafsir bukanlah hal yang mudah. Dalam konteks ini, Nasr memisahkan
dua dimensi, yaitu makna dalam teks, antara dalalah dan magza.
Pembedaan antara dalalah dan magza menjadi tuntutan utama agar
metodologi interpretasi teks tidak tunduk pada ideologi pengkaji secara
serampangan dan vulgar (Muflihah, 2015). Dengan tegas, Nasr menolak
kegiatan interaksi dengan teks dan interpretasi terhadapnya dengan dasar
oportunis-pragmatis, karena menurutnya, interaksi dan interpretasi
semacam itu dianggap mengabaikan gerak teks (harakah al-nass) dalam
konteks historis dan menyangkal data yang dapat membantu mengungkap
makna teks (Ichwan, 2007).

Dalam menanggapi permasalahan di atas, Nasr menyajikan suatu model
pembacaan yang disebut al-qira’ah al-muntijah (pembacaan produktif).
Model al-gira’ah al-muntijah yang dia tawarkan sebenarnya terlibat dalam
pembahasan hubungan antara ma’na dan magza. Dalam konteks ini, Nasr
menggunakan dialektika antara istilah dalalah dan magza (N. H. A. Zayd,
2003). Terlihat bahwa penggunaan istilah oleh Nasr tidak selalu konsisten;
terkadang dia menggunakan perbedaan magza dan dalalah, namun pada
saat lain menggunakan perbedaan magza dan ma’na (Rohmah, 2016).

Secara dasarnya, dalalah dan magza merupakan dua bentuk yang
digunakan untuk mencapai tujuan yang sama. Magza tidak dapat
dipisahkan dari pengaruh dalalah, karena dalalah berperan dalam
membawa magza kepada makna yang paling mendalam. Sebaliknya, untuk
mengungkap makna dalalah, harus melalui medium al-tafsirah
(denotatum/tanda). Oleh karena itu, al-gira’ah al-muntijah berasal dari
analisis tanda bahasa untuk mendapatkan makna tekstual, dan kemudian
mengembalikannya ke akar atau menghubungkannya dengan makna
konteks sosio-historis untuk mendapatkan magza (Syamsuddin, 2018).

Proses membaca ini pada dasarnya adalah transfer pesan dari pengirim
pesan (al-mursil) yang selalu membaca teks kepada penerima pesan (al-
mutalaqqi). Dalam dunia penafsiran, banyak tafsir yang beragam. Ini tidak
hanya karena jumlah pembaca yang banyak, tetapi juga karena perbedaan
latar belakang pemikiran dan ideologi. Seorang pembaca dalam
menafsirkan teks harus menyadari hal ini (Budi, 2022). Nasr berpendapat
bahwa konteks pembacaan termasuk sebagai bagian dari struktur teks. Oleh
karena itu, Nasr ingin menekankan bahwa resepsi para penafsir yang telah

36 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat



ada merupakan aspek yang tidak boleh diabaikan dalam upaya menggali
makna teks (Alfian, 2018).

Diana Mutiara Bahari | 37



BAB 5

PEMIKIRAN MOHAMMED
ARKOUN

A. Biografi Intelektual Mohammed Arkoun

Mohammed Arkoun dilahirkan di Ajazair pada 1 Februari 1928 di
Taourirt-Mimoun, Kabilia, sebuah wilayah pegunungan dengan mayoritas
penduduk Berber di sebelah timur Algeria. Sejak masa kecilnya, Arkoun
terpapar oleh tiga bahasa utama: bahasa Kabilia, salah satu bahasa Berber
yang telah mewarisi tradisi Afrika Utara sejak zaman pra-Islam dan pra-
Romawi; bahasa Arab yang tersebar melalui ekspansi Islam sejak awal Hjriah;
dan bahasa Perancis, yang diperkenalkan oleh penjajah Perancis yang
menguasai Algeria dari tahun 1830 hingga 1962. Ketiga bahasa ini
mencerminkan tiga tradisi budaya yang berbeda: bahasa Kabilia, sebagai
bahasa lisan tanpa tulisan, menyampaikan warisan tradisi dan nilai-nilai
yang terkait dengan kehidupan sosial dan ekonomi selama ribuan tahun;
bahasa Arab, sebagai alat ekspresi dan penjaga tradisi keagamaan melalui
teks tertulis, menghubungkan Algeria dengan wilayah lain di Afrika Utara
dan Timur Tengah; dan bahasa Perancis, sebagai bahasa pemerintahan dan
pengantar nilai dan tradisi ilmiah Barat yang diperkenalkan melalui sistem
pendidikan Perancis selama masa penjajahan (Arkoun, 2004).

Arkoun tumbuh dalam lingkungan yang intensif dengan ketiga bahasa
tersebut; bahasa Kabilia digunakan dalam kehidupan sehari-hari, bahasa
Perancis digunakan di sekolah dan urusan administratif, sementara bahasa
Arab mulai dipelajarinya ketika ia memasuki sekolah menengah atas di Oran,
kota utama di bagian barat Algeria. Kesadaran Arkoun terhadap persaingan
antarbahasa dan perbedaan antara bahasa lisan dan tulisan, serta hubungan
antar bahasa, pemikiran, sejarah, dan kekuasaan menjadi fokus perhatiannya.
Upaya untuk menggabungkan berbagai cara berpikir, terutama mengenai
semangat keagamaan di kalangan Muslim dan pendekatan rasional dan kritis
yang lebih berkembang di dunia Barat, menjadi tujuan utamanya (Nasrullah,
2017).

38 | Filsafat Islam Kontemporer



Pada periode 1950 hingga 1954, Mohammed Arkoun mengejar studi
bahasa dan sastra Arab di Universitas Ajir. Selama periode ini, sambil
menjadi pengajar bahasa Arab di sebuah sekolah menengah di pinggiran ibu
kota Ajazair, Arkoun aktif dalam kegiatan akademis. Di tengah perang
pembebasan Ajazair dari penjajahan Prancis (1954-1962), Arkoun
mendaftarkan diri sebagai mahasiswa di Paris, di mana ia kemudian
menetap. Pada tahun 1961, ia diangkat sebagai dosen di Universitas Sorbonne
di Paris, dan pada tahun 1969, berhasil meraih gelar Doktor Sastra. Dari tahun
1970 hingga 1972, Arkoun mengajar di Universitas Lyon, lalu kembali ke Paris
sebagai guru besar sejarah pemikiran Islam. Ia menjabat sebagai profesor di
Sorbonne dari tahun 1961 hingga 1991, mengikuti program
Wissenschaftkolleg di Berlin pada 1986-87, serta mengambil bagian dalam
Institute for Advanced Studies di Princeton pada 1992-93. Selain itu, Arkoun
menjadi Visiting Professor di berbagai universitas di berbagai negara,
termasuk UCLA, Los Angeles (1969), Princeton (1985), Louvain-La-Neuve
(1977-1979), Institut Pontifical d'Etudes Arabes, Rome, Temple University,
Philadelphia (1988-90), Amsterdam (1991-1993), dan New York University
pada Maret-April 2001 dan 2003. Ia juga memberikan Gifford Lectures di
Edinburgh University pada November 2001 (Nurmajah, 2019).

Penelitian Arkoun terhadap Islam mencakup beberapa aspek. Pertama, ia
menelaah Qur'an dan pengalaman Madinah serta pertentangan antara mitos
dan rasionalitas yang membentang di antara keduanya, yang telah
memengaruhi pemikiran, karya, dan tindakan generasi umat Islam sepanjang
sejarah. Kedua, pemikiran Islam yang tetap setia pada tradisi umat masa lalu.
Ketiga, fokusnya pada masalah politik dan polemik dalam Islam, sementara
masalah politik dan psikologi historis di luar konteks politik dan polemik
cenderung terabaikan. Keempat, kurangnya pembahasan mengenai masalah
tradisi Islam dalam analisis dan pemahaman antropologis. Kelima, kritiknya
terhadap pengajaran usul ad-din dan usul al-figh di fakultas teologi modern,
yang dianggapnya sebagai akumulasi tanpa perkembangan dari beberapa
buku pelajaran klasik. Keenam, ia menyoroti kurangnya penelusuran
terhadap unsur-unsur sosial-budaya yang mempengaruhi keberhasilan dan
kegagalan filsafat Islam dalam periode 150-450/768-1058 oleh umat Islam,
yang hingga saat itu lebih banyak fokus pada pengembangan jalur transmisi
teks Yunani ke bahasa Siria dan Arab, dan kemudian Arab ke Latin (Sovia,
2021).

Realitas yang ada sebenarnya tidak sejalan dengan nilai-nilai yang
terdapat dalam al-Qur'an, menurut Arkoun, disebutnya sebagai Islam
sebagai suatu fakta. Arkoun mengemukakan perlunya membedakan antara
al-Qur'an sebagai fakta dan Islam sebagai fakta. Al-Qur'an sebagai fakta
mengacu pada kemunculan fenomena baru secara historis yang terbatas oleh
waktu dan ruang, tidak dapat dibatasi hanya pada bentuk teks sejak saat

Taufik Hidayatulloh | 39



resmi berdiri. Hal ini memerlukan strategi analisis dan kehati-hatian
epistemologis tertentu. Sementara itu, Islam sebagai fakta tidak sepenuhnya
berasal dari al-Qur'an sebagai fakta, berbeda dengan pandangan tradisional,
dan kurang mengutamakan kritisisme dan sering kali enggan untuk
menjalani proses pendidikan. Penelitian mengenai hubungan antara
keduanya menuntut jenis penelitian historis, sosiologis, dan linguistik yang
sering diabaikan hingga saat ini (Arkoun, 2002). Arkoun juga mencatat
kegagalan dalam berbagai upaya memahami Islam dalam semua dimensinya,
baik religiusitas, sosial, politik, antropologi, psikologi, maupun budaya.
Untuk mengatasi kegagalan tersebut, dia mengusulkan pengembangan
bidang studi yang disebut "Islamologi Terapan" (Arkoun, 2003).

Dengan dasar pemikiran ini, tampaknya Arkoun mengarahkan
tulisannya pada pembebasan pemikiran Islami dari kejumudan dan
ketertutupannya melalui pendekatan historis dan kritis. Pendekatannya
menggunakan kontribusi berbagai ilmu pengetahuan Barat mutakhir dalam
mengkritisi nalar Islami. Meskipun pola pemikirannya mengikuti tradisi
studi Islam dengan merujuk pada teks klasik, namun Arkoun melampaui
batas tradisi tersebut. Ia tidak hanya berhenti pada analisis ujaran eksplisit
dari teks yang bersangkutan, tetapi juga melibatkan analisis informasi
implisit yang tersirat di dalamnya. Dengan demikian, pendekatan Arkoun
mencerminkan  suatu  penelaahan  yang  bersifat  transdisiplin,
menggabungkan ilmu sejarah, sosiologi, antropologi, ilmu bahasa, dan
filsafat.

. Gagasan Pemikiran Mohammad Arkoun

Mohammed Arkoun meluncurkan proyek prestisiusnya yang dikenal
sebagai "Kritik Akal Islam," yang tercermin dalam karyanya "Pour de la raison
Islamique" (Menuju Kritik Akal Islam). Dalam edisi Arabnya, karya ini
berjudul "Tarikhiyat al-Fikr al-Arabi al-Islami." Dalam proyek ini, ia
memperkenalkan tiga konsep yang cukup asing bagi para sarjana Muslim,
dengan tujuan menganalisis sejarah sistem pemikiran Arab-Islam. Ketiga
konsep tersebut adalah "yang terpikirkan" (le pensable/thinkable), "yang tak
terpikirkan"  (Umpinse/unthinkable), ~dan '"yang belum terpikirkan"
(Umpensable/not yet thought). Istilah "thinkable" merujuk pada hal-hal yang
mungkin sudah dipikirkan oleh wumat Islam, jelas, dan dapat
dipertimbangkan. Sementara itu, "unthinkable" mengacu pada hal-hal yang
berkaitan dengan praktik kehidupan dan tidak terkait dengan ajaran agama.
"Not yet thought" mencakup hal-hal yang belum pernah dipertimbangkan
oleh umat Islam (Fuadi, 2016).

40 | Filsafat Islam Kontemporer



Arkoun mengungkapkan bahwa ketika al-Qur'an masih dalam bentuk
lisan dan belum diwujudkan dalam mushaf resmi, semua hal dianggap dan
direspon sebagai "thinkable." Namun, situasinya berubah secara drastis ketika
al-Qur'an diwujudkan menjadi korpus resmi tertutup atau mushaf resmi
Usmani di bawah pengawasan Khalifah Usman, serta adanya upaya untuk
mensistematiskan konsep sunah dan memperkuat usul figh oleh Imam
Shafi'i, sesuai dengan standar tertentu. Pada periode ini, domain-domain
yang sebelumnya dianggap "thinkable" berubah menjadi "unthinkable" (Sovia,
2021).

Dampak logis dari pergeseran ini adalah terjadinya proses penjarakan
antara al-Qur'an dengan realitas. Hal ini menyebabkan al-Qur'an menjadi
seperti harimau tanpa gigi yang kesulitan merespons tantangan modernitas
dan menghadapi berbagai masalah yang timbul darinya. al-Qur'an hanya
diurai dalam literatur tafsir yang hanya mampu menjelaskan dunia, tetapi
tidak mampu mengubahnya. al-Qur'an menjadi sekadar "warisan antik" dari
abad VII M yang sesekali diingat, diabadikan, dinyanyikan, dan diperingati
dalam seremoni-seremoni. al-Qur'an telah menjauh dari peran aslinya
sebagai "kitab pencerahan" (kitab munif). Dan menurut Arkoun, tragisnya,
wilayah "yang tak terpikirkan" terus berkembang.

Metode yang digunakan oleh Arkoun dalam proyeknya adalah metode
Historisisme, yang berfungsi sebagai alat untuk merekonstruksi makna
dengan menghapus relevansi antara teks dan konteks. Melalui pendekatan
historisisme, yang tercermin dalam "kritik nalar Islami," teks-teks klasik
dianalisis secara dekonstruktif untuk menuju rekonstruksi makna yang
terkandung dalam konteks. Dalam konteks teks agama, Arkoun
mengupayakan pencarian makna-makna baru yang potensial tersemat dalam
teks-teks tersebut (Sari, 2019).

Luthfi Asysaukanie mengklasifikasikan Arkoun sebagai pemikir Arab
kontemporer dengan tipologi "reformistik-dekonstruktif." Jenis wacana
pemikiran ini masih mempertahankan tradisi sejauh itu dapat disesuaikan
dengan tuntutan modernitas. Arkoun membedakan dua tradisi, yaitu Tradisi
dengan "T" besar yang mewakili tradisi transendental, abadi, dan tidak
berubah; dan tradisi dengan "t" kecil yang merupakan produk sejarah dan
budaya manusia, baik sebagai warisan turun temurun maupun hasil
penafsiran atas wahyu Tuhan melalui teks-teks suci. Bagi Arkoun, hanya
tradisi kedua yang dapat diuji melalui kritisisme, sehingga ia mengabaikan

Taufik Hidayatulloh | 41



tradisi pertama. Dalam metodologi "cara membaca Qur'an"-nya, perbedaan
Arkoun terhadap kedua tradisi ini juga terlihat (Assyaukanie, 2023).

Arkoun menganggap proyek "kritik akal Islam"-nya sebagai perluasan
makna dari ijtihad klasik. Pergeseran dari ijtihad klasik ke kritik akal Islam
merupakan upaya untuk memperkuat dan mematangkan posisi ijtihad itu
sendiri. Karena pentingnya proyek ini dalam pemikiran Arkoun, penjelasan
Arkoun tentang makna dari kata "kritik" dan "akal" serta aplikasinya akan
diuraikan berikutnya.

Arkoun menjelaskan bahwa istilah "kritik akal" dalam karyanya tidak
merujuk pada konsep filsafat, melainkan pada kritik sejarah. Meskipun istilah
ini seringkali terkait dengan karya-karya filosof besar seperti Critique of Pure
Reason dan Critique of Practical Reason oleh Immanuel Kant, serta Critique
of Dialectical Reason oleh Sartre, Arkoun menunjukkan bahwa Francois
Furet, seorang sejarawan, kemudian menggunakan istilah ini untuk
penelitian sejarah. Furet berusaha untuk secara kritis merevisi seluruh
literatur sejarah tentang Revolusi Perancis, peristiwa sejarah yang kompleks
dan berdampak besar, serupa dengan banjir literatur yang muncul setelah
turunnya Al-Qur'an. Menurut Arkoun mengaitkan kondisi ini dengan situasi
literatur dan komentar yang muncul setelah Revolusi Perancis, yang memicu
banyak interpretasi dan teori selama dua ratus tahun terakhir (1789-1989). Ia
mengajukan perbandingan dengan literatur yang dihasilkan setelah turunnya
Al-Qur'an, yang juga beragam dan kadang bertentangan satu sama lain
(Arkoun, 2003).

Selanjutnya, penggunaan kata "akal" merujuk pada kemampuan berpikir
dalam diri manusia. Manusia berpikir dengan menggunakan alat-alat seperti
kata-kata dalam bahasa, kategori-kategori logika, dan postulat atau hipotesis
tentang realitas. Arkoun menekankan bahwa akal bukanlah konsep abstrak
yang mengambang, melainkan konsep konkret yang dapat berubah seiring
dengan perkembangan alat-alat berpikir dan penemuan-penemuan ilmiah
yang revolusioner. ]a membedakan antara akal religius dan akal filosofis,
dengan akal religius digunakan dalam diskursus agama seperti Yahudi,
Kristen, dan Islam, sementara akal filosofis digunakan oleh filosof Yunani.

Arkoun juga menyoroti bahwa perubahan radikal dalam akal terjadi
melalui revolusi Galileo di bidang astronomi, revolusi Lutherian yang
menegaskan otonomi akal terhadap kitab suci, dan revolusi politik di Inggris
dan Perancis pada abad ke-18. Namun, perubahan semacam itu tidak terjadi

42 | Filsafat Islam Kontemporer



dalam masyarakat Islam, sehingga akal umat Islam masih terikat pada
mentalitas abad pertengahan yang dipenuhi ortodoksisme dan dogmatism
(Soekarba, 2006).

Dalam melakukan penelusuran sejarah pemikiran Islam, seperti seorang
arkeolog, Arkoun melakukan ekskavasi pada lapisan geologis pemikiran
Arab-Islam dengan menggunakan alat analisis epistemologi Michael
Foucault. Arkoun mengklasifikasikan pembentukan pemikiran Arab-Islam
menjadi tiga tingkatan: klasik, skolastik, dan modern. Tingkatan klasik
mencakup sistem pemikiran yang diwakili oleh para pionir dan perintis
peradaban Islam. Skolastik adalah fase kedua yang merupakan arena taklid
dalam sistem berpikir umat. Sedangkan tingkatan modern mencakup periode
kebangkitan dan revolusi. Dengan membagi sejarah menjadi tiga ruptur
epistemik ini, Arkoun tampaknya bermaksud untuk menjelaskan konsep

"yvang terpikirkan," "yang tak terpikirkan," dan "yang belum terpikirkan,"
untuk kemudian diterapkan dalam analisis sejarah sistem pemikiran Arab-
Islam (Arkoun, 2004).

Untuk menggali lapisan terdalam dalam geologi pemikiran Islam, Arkoun
fokus pada elemen-elemen eksistensialnya: al-Qur'an, sunnah, dan Ushul.
Bagi Arkoun, al-Qur'an tunduk pada sejarah, dan pencapaian Assyafi'i dalam
membentuk sistematika konsep sunnah serta pembakuan ushul ke standar
tertentu menyebabkan berbagai ranah pemikiran yang sebelumnya
"terpikirkan" berubah menjadi hal-hal yang "tak terpikirkan." Menurutnya,
hingga saat ini, di tengah tantangan modernitas Barat, ranah pemikiran yang
tak terpikirkan terus berkembang. Arkoun melihat bahwa ortodoksisme dan
dogmatisme dari periode skolastik masih hadir dalam pemikiran Arab-Islam
kontemporer (Nurmajah, 2019).

Dengan kritik historisnya, Arkoun mengidentifikasi karakteristik umum
dalam pemikiran Islam. Pertama, adalah ketaatan akal-akal terhadap wahyu
yang dianggap "terberi" dan memiliki watak transendentalitas yang
mengatasi manusia, sejarah, dan masyarakat. Kedua, adalah penghormatan
dan ketaatan kepada otoritas agung, di mana imam mujtahid dalam setiap
madzhab dianggap tidak boleh dipertanyakan atau didebat. Ketiga, adalah
operasi akal dengan pandangan tertentu terhadap alam semesta, yang
mencerminkan karakteristik abad pertengahan sebelum ilmu astronomi
modern lahir (Nurmajah, 2019).

Taufik Hidayatulloh | 43



Bagi Arkoun, syarat utama untuk mencapai keterbukaan atau pencerahan
dalam pemikiran Islam di era modern adalah melakukan dekonstruksi
terhadap epistema ortodoksi dan dogmatisme abad pertengahan. Melalui
kritik historisnya, Arkoun menyimpulkan bahwa tumpukan literatur tafsir al-
Qur’an bisa diibaratkan sebagai endapan lapisan-lapisan geologis bumi.
Dengan cara pandang yang radikal, ia memandang sejarah tafsir sebagai
sejarah penggunaan al-Qur’an sebagai dalih semata. Menurutnya, ketika
melihat khazanah tafsir dengan segala macam madzhabnya, al-Qur’an
seakan hanya menjadi "alat" untuk membangun teks-teks lain yang
memenuhi kebutuhan dan selera suatu masa setelah masa turunnya al-
Qur’an. Tafsir dipandang sebagai karya intelektual dan produk budaya yang
lebih terkait dengan konteks kultural, lingkungan sosial, atau teologi yang
melatarinya daripada dengan konteks al-Qur’an itu sendiri.

Arkoun mengamati bahwa hubungan terus-menerus antara teks pertama
(al-Qur'an) dan eksploitasi teologis serta ideologis yang bervariasi oleh
berbagai latar kultural dan sosial membuat teks kedua (tafsir) memiliki
sejarahnya sendiri. Sejarah tafsir dianggap sebagai sejarah pernyataan yang
berulang-ulang, dengan berbagai tingkat intensitas, mengenai sifat
kebenaran, keabadian, dan kesempurnaan risalah yang diterima dan
disampaikan oleh Nabi Muhammad. Arkoun menyimpulkan bahwa tafsir
lebih bersifat sebagai "apologi defensif' daripada sebagai upaya pencarian
pemahaman yang lebih mendalam.

Menurut Arkoun, al-Qur'an sebenarnya tidak membutuhkan suatu
apologi untuk menunjukkan kekayaan yang terkandung di dalamnya.
Meskipun literatur tafsir dapat membantu pemahaman terhadap al-Qur’an,
di sisi lain, sejarah tafsir yang "menggeologis" dapat merintangi pemahaman
yang lebih autentik terhadap al-Qur’an. Dalam pandangan Arkoun, al-
Qur’an saat ini mungkin lebih mengalami kemandegan daripada pencerahan
dan kemajuan, karena seringkali ditentang, digagalkan, dihalangi oleh kaum
Muslim sendiri, dan direduksi menjadi kejadian budaya semata oleh
ilmuwan orientalis (Djalal, 2016).

Dalam konteks tersebut, penting untuk dicatat bahwa yang dianggap tidak
relevan atau memandegankan bukanlah al-Qur’an itu sendiri, melainkan
pemikiran yang digunakan oleh para teolog dan fugaha dalam menafsirkan
al-Qur’an. Penegasan ini dilakukan untuk menghindari kesalahpahaman,
bahwa Arkoun tidak menyatakan bahwa al-Qur’an tidak relevan. Yang ia

44 | Filsafat Islam Kontemporer



sampaikan adalah bahwa pemikiran yang digunakan oleh para teolog dan
fugaha untuk menafsirkan al-Qur'an dianggap tidak relevan, mengingat
adanya perkembangan ilmu baru seperti antropologi, linguistik, metode
sejarah, biologi, yang tidak dikuasai oleh mereka.

Sejarah tafsir yang kompleks dan rumit menjadikan pentingnya
restrukturisasi melalui penulisan sejarah dengan cara yang jelas dan kritis.
Dalam menghadapi tantangan ini, Arkoun merumuskan pertanyaan kritis:
Bagaimana kita dapat melakukan klarifikasi sejarah seperti yang dijelaskan
di atas? Bagaimana kita dapat membaca al-Qur’an dengan cara yang "baru"?
Dan bagaimana kita dapat memikirkan ulang pengalaman kesejarahan Islam
selama empat belas abad? Untuk menjelajahi pendekatan metodologi Arkoun
dalam memahami al-Qur’an, dua pertanyaan mendasar diajukan: (1) apa
hakikat teks al-Qur’an; dan (2) apa tujuan dari membaca al-Qur’an. Dalam
konteks metodologis, cara membaca al-Qur’an dipengaruhi oleh pandangan
terhadap hakikat al-Qur’an (postulat ontologis) dan tujuan membacanya
(postulat Aksiologis).

Di antara teks-teks keagamaan, kitab suci tentu menduduki posisi sentral
karena mengandung pewahyuan ilahi kepada manusia. Proses pewahyuan
ini dianggap unik, sebagai suatu yang sekali untuk selamanya dan tidak
dapat digantikan. Berbagai nama seperti al-Furgan, al-Kitab, Kalam, Nur,
Mau'idzah, al-Shirat al-Mustagim, mencerminkan pandangan umat Muslim
terhadap status kitab suci yang sangat dimuliakan dan disucikan (Djalal,
2016).

C. Analisis Semiotik Mohammad Arkoun

Dalam analisis semiotik, Mohammad Arkoun menekankan bahwa teks
yang ada di tengah-tengah kita merupakan hasil dari tindakan pengujaran
(enonciation). Dengan kata lain, teks tersebut berasal dari bahasa lisan yang
kemudian diubah menjadi bentuk teks. Hal ini berlaku juga untuk teks-teks
kitab suci, termasuk al-Qur'an. al-Qur'an dianggap sebagai kalam Allah
yang diterima dan disampaikan oleh Nabi Muhammad kepada umat
manusia selama tidak kurang dari dua dasawarsa. Arkoun secara konsisten
menegaskan keyakinannya ini, baik melalui ungkapan spontannya sebagai
seorang muslim maupun dalam pernyataan-pernyataannya yang bertujuan
"membuktikan" keniscayaan petanda terakhir (signifie dernier) (Nurita &
Masruhan, 2021).

Taufik Hidayatulloh | 45



Dalam menerapkan proses linguistik pada proses turunnya wahyu
(tanzil), Arkoun mengklasifikasikan tahap-tahap kalam Allah (KL), Wacana
Qur'ani (WQ), Korpus Resmi Tertutup (KRT), dan Korpus Tertafsir (KT).
Kalam Allah mengacu pada Logos atau sabda Allah yang tak terbatas,
sebagaimana dijelaskan dalam al-Qur'an (31:27): "Seandainya semua pohon
yang ada di atas bumi diubah menjadi pena dan lautan yang diperluas
dengan tujuh lautan lain dengan tinta, kata-kata Allah tidak akan habis (oleh
usaha mentranskripsinya)".

Demikian pula, dalam perspektif orang Kristen yang menyatakan bahwa
"Isa adalah Sabda Allah", wahyu-wahyu yang disampaikan kepada manusia
melalui para rasul dianggap sebagai fragmen dari Kalam Allah yang tak
terbatas, suatu Kalam yang tidak tertulis dan didefinisikan dalam teologi
klasik sebagai identik dengan Allah dalam keabadian-Nya. Fragmen-
fragmen dari kalam Allah secara linguistik telah diekspresikan dalam
bahasa Ibrani (Al-kitab), bahasa Aram (Isa, meskipun ajarannya dilaporkan
dalam bahasa Yunani), dan bahasa Arab (Qur'an). Tahap pengujaran lisan
setara dengan tahap wacana (maksudnya wacana dalam konteks linguistik
yang mengasumsikan adanya pembicara dan pendengar dengan niat dari
pembicara untuk menyampaikan pesan kepada pendengar dan
kemungkinan bagi pendengar untuk bereaksi secara langsung) Alkitab,
Injil, dan Qur'an. Komunikasi antara Tuhan dan Nabi selalu terkait dengan
situasi wacana atau konteks semiologis ketika pelepasan dan penangkapan
pesan terjadi, yang hanya terjadi sekali untuk selamanya dan tidak dapat
diulang. Ini adalah tahap semio-linguis pertama (Nurmansyah et al., 2023).

Tahap semio-linguis kedua melibatkan proses pencatatan secara tertulis
dalam mushaf Utsmani (Korpus Resmi Tertutup). Dengan menyebut istilah
Corpus officiel clos, atau Korpus resmi tertutup, Arkoun menekankan aspek
historis dari mushaf, yang, suka atau tidak, tidak dapat diabaikan. Arkoun
menyatakan: "This is extremely important: it refers to many historical facts
depending on social and political agents, not on God. Let us elaborate it more
clearly." Tahap semio-linguis ketiga melibatkan penafsiran dari Korpus
Resmi Tertutup tersebut. Secara linguistik, ini berkaitan dengan
pengeksplorasian makna-makna al-Qur'an, dengan pemahaman bahwa
yang selalu ditafsirkan adalah teks tertulis dan bukan lagi wacana pertama..

Dalam terminologi semiotika bahasa, teks Qur'an sebagai parole
dipengaruhi oleh teks langue. Berkaitan dengan langue bahasa Arab sebagai

46 | Filsafat Islam Kontemporer



tempat turunnya al-Qur'an, Arkoun menyatakan: "Pada kenyataannya,
wacana Qur'an adalah suatu orkestrasi musikal sekaligus semantis dari
anggitan-anggitan kunci yang diambil dari kosa kata Arab biasa yang telah
mengalami transformasi radikal selama berabad-abad" (Arkoun, 1997).
Terlepas dari semua itu, Arkoun berpendapat bahwa meskipun al-Qur'an
saat ini berfungsi sebagai teks tertulis, al-Qur'an tetap menjadi parole bagi
para mukmin. Oleh karena itu, jelas terlihat bahwa (Arkoun, 1997)
mengaitkan (menarik korelasi positif) proses pembekuan tafsir al-Quran
tersebut yang tercermin dalam berbagai tumpukan literatur, dengan proses
penetapan al-Qur'an secara tertulis dan dengan perubahan dari wacana
kenabian menjadi wacana pengajaran, seperti yang dijelaskan sebelumnya.
Pendapat Arkoun ini tentu tidak lepas dari kritik. Van Koningsveld, dalam
kritiknya terhadap Arkoun, menyatakan bahwa Arkoun terlalu
mengeksagerasi pentingnya pencatatan teks Qur'an secara tertulis sebagai
faktor pembakuan penafsiran.

Berdasarkan Hjemselv, yang memandang suatu teks sebagai
keseluruhan dan sebagai suatu sistem dari hubungan-hubungan internal
tanpa interpretasi atau asumsi sebelumnya, Arkoun tampaknya melihat al-
Qur'an sebagai suatu keseluruhan teks yang saling terkait secara koheren.
Oleh karena itu, Arkoun ingin memahami al-Qur'an sesuai dengan cara al-
Qur'an itu sendiri berbicara dan memandang dirinya.

Dari seluruh proses historis tersebut, Arkoun ingin menegaskan bahwa
telah terjadi pembatasan kemungkinan untuk memahami wahyu dari
semua dimensinya. Firman kenabian dikurangi menjadi firman yang
berfokus pada pengajaran, yaitu orientasi pada abstraksi tanpa
memperhitungkan dengan serius pihak yang pertama kali dituju oleh
firman tersebut. Dalam istilah semiotika bahasa, teks Qur'an sebagai parole
ditekan oleh teks langue. Terkait dengan langue bahasa Arab sebagai tempat
turunnya al-Qur'an, Arkoun menyatakan bahwa sebenarnya, wacana
Qur'an adalah orkestrasi musikal dan semantik dari unsur-unsur kunci
yang diambil dari kosakata Arab biasa yang mengalami transformasi
radikal selama berabad-abad. Di atas segalanya, Arkoun berpendapat
bahwa meskipun al-Qur'an sekarang lebih berfungsi sebagai teks tertulis, al-
Qur'an tetap menjadi parole bagi para mukmin (Arkoun, 1994).

Taufik Hidayatulloh | 47



BAB 6
PEMIKIRAN HASSAN HANAFI

. Biografi Intelektual Hassan Hanafi

Hassan Hanafi, dikenal sebagai pemikir Muslim kontemporer,
mengalami pembentukan intelektualnya melalui dua tradisi keilmuan yang
sangat berbeda, yaitu tradisi keilmuan Timur dan tradisi keilmuan Barat.
Dari tradisi keilmuan Timur, Hanafi menerima kontribusi intelektual yang
signifikan dari warisan keilmuan klasik Islam. Sebagai individu yang
tumbuh dalam lingkungan Islam yang kuat, ia memiliki pemahaman
mendalam terhadap tradisi keilmuan Muslim klasik, terutama di Mesir,
kota kelahirannya yang terkenal sebagai pusat kajian Islam yang terkemuka
dan tertua dalam sejarah Islam. Sebaliknya, dari tradisi keilmuan Barat,
Hassan Hanafi mengeksplorasi berbagai teori dan metode ilmiah
kontemporer dalam berbagai disiplin keilmuan (Rakhman, 2007).

Hassan Hanafi dilahirkan pada 13 Februari 1935 di Kairo, Mesir,
khususnya di perkampungan al-Azhar dekat benteng Salahuddin. Kairo,
sebagai pusat pertemuan mahasiswa Muslim dari seluruh dunia untuk
belajar, terutama di Universitas al-Azhar, memberikan pengaruh besar pada
perkembangan intelektualnya. Keluarganya berasal dari Bani Suwayf,
sebuah provinsi pedalaman Mesir, sebelum pindah ke Kairo, ibu kota Mesir.
Keturunan mereka memiliki akar di Maroko, di mana kakeknya berasal dari
Maroko dan neneknya berasal dari kabilah Bani Mur, yang termasuk dalam
keturunan Bani Gamal Abd al-Nasser, Presiden Mesir kedua(Taufik, 2020).

Hassan Hanafi dibesarkan dalam lingkungan keluarga yang sangat
religius, mulai menghafal al-Qur'an sejak usia 5 tahun dengan bimbingan
Syaikh Sayyid di kompleks bab asy-Sya’riyah di Kairo bagian selatan.
Pendidikan dasarnya dimulai di Madrasah Sulaiman Gawisy, bab al-Futuh,
di kompleks perbatasan Benteng Salahuddin al-Ayyubi selama 5 tahun.
Setelah menyelesaikan pendidikan dasarnya, Hanafi melanjutkan ke

48 | Filsafat Islam Kontemporer



sekolah pendidikan guru, al-Muallimin. Setelah 4 tahun di sana, ia
memutuskan untuk pindah ke Madrasah Silahdar, di kompleks masjid al-
Hakim bin Amrillah, dan langsung diterima di kelas dua, mengikuti jejak
kakaknya hingga menyelesaikan studinya. Di sekolah baru ini, ia
mendapatkan banyak kesempatan untuk belajar bahasa asing.

Pada tahun 1956, Hassan Hanafi meraih gelar Sarjana Muda Filsafat dari
Universitas Kairo. Setelah itu, ia memutuskan untuk pergi ke Sorbonne,
Perancis, dan menetap di sana selama 10 tahun. Selama masa tinggalnya di
Perancis, Hanafi menyelesaikan program master dan doktor di Universitas
Sorbonne Paris, berhasil meraih gelar doktor pada tahun 1966 dengan
disertasi berjudul "L'Exegese de la Phenomenologie, L'etat actual de la methode
Phenomenologue et son Aplication au phenomeno Religiux". Disertasi ini
mencoba untuk mempertemukan Ilmu Ushul Figih dengan Filsafat
Fenomenologi Edmund Husserl. Prestasinya ini diakui oleh Pemerintah
Mesir, dan Hanafi diakui sebagai penulis karya ilmiah terbaik di Mesir.

Dengan kecerdasannya, Hanafi berhasil memahami budaya, tradisi, dan
pemikiran Barat dengan baik selama studinya di Perancis. Pengalaman di
Perancis memberikan wawasan baru pada pemikirannya dan
membantunya mengembangkan keterampilan berpikir secara metodologis.
Selain itu, Hanafi mendalamai berbagai disiplin ilmu, termasuk ilmu mantiq
dan fenomenologi yang dipelajarinya dari Paul Ricour. Ia juga belajar
tentang analisis kecerdasan dari Husserl dan memahami bidang perubahan
dari Massignon, yang juga menjadi pembimbing disertasinya.

Setelah kembali ke Mesir, Hanafi membangun karir akademiknya. Ia
menjadi dosen mata kuliah Pemikiran Kristen Pertengahan dan Filsafat
Islam di Universitas Kairo pada tahun 1967 dan akhirnya meraih gelar
Professor dalam bidang Filsafat pada tahun 1980. Tidak hanya di Mesir,
Hanafi aktif memberikan kuliah di beberapa perguruan tinggi di negara
lain, seperti Perancis (1969), Belgia (1970), Temple University, Philadelphia,
Amerika Serikat (1971-1975), Universitas Kuwait (1979), Universitas Fez
Maroko (1982-1984), dan menjadi guru besar tamu di Universitas Tokyo
(1984-1985), Persatuan Uni Emirat Arab (1985), serta sebagai penasehat
program di Universitas PBB di Jepang (1985-1987). Salah satu gagasan
paling signifikan yang diusungnya adalah tentang Kiri Islam (al-Yasar al-
Islami), yang menjadi nama sebuah jurnal yang diterbitkan pada tahun 1981.

Taufik Hidayatulloh | 49



Meskipun hanya terbit sekali, jurnal ini memiliki dampak penting dalam
pengembangan pemikiran Islam kontemporer (Suharti, 2017).

. Oksidentalisme sebagai Pilar Pembaharuan

Dalam kebijakan politik luar negeri, pemerintahannya memicu
kontroversi lebih lanjut Ketika

Oksidentalisme yang diusulkan oleh (Hanafi, 2005) ada tahun 2005
merangkul tiga aspek utama pembaharuan melalui inisiatifnya dalam
proyek Tradisi dan Pembaharuannya (at-Turats wa at-Tajdid). Aspek-aspek
tersebut melibatkan sikap kritis terhadap tradisi lama, pandangan kritis
terhadap Barat, dan evaluasi kritis terhadap realitas yang dihadapi. Pilar
pertama, yaitu sikap kritis terhadap tradisi lama, dianggap sebagai langkah
awal dalam menghentikan proses westernisasi dan memulai rekonstruksi
identitas ketimuran. Upaya ini bertujuan untuk menghindari penetrasi
pemikiran Barat yang dapat menyebabkan konflik antara kelompok
pembela tradisi lama (al-Anshar al-qadim) dan kelompok pembela modern
(al-Anshar al-jadid), serta mengatasi perpecahan identitas bangsa. Beberapa prinsip
utama yang dapat diambil sebagai contoh dalam rangka mempertahankan
identitas dan melawan westernisasi adalah sebagai berikut:

1. Tidak mendukung atau menjalin hubungan akrab dengan musuh serta
menghindari konsiliasi dengannya, sesuai dengan larangan al-Qur'an.
Hal ini karena musuh memiliki tujuan untuk merusak identitas ego,
menjatuhkannya ke dalam jurang taqlid, dan menghapus eksistensinya
sehingga hanya pihak lain (the other) yang tersisa. Berpegang pada ajaran
al-Qur'an juga berarti mempertahankan tradisi rakyat, sebagai sumber
kekuasaan, dan kontrol bagi kesadaran manusia.

2. Menolak sikap taqlid baik dalam aqidah maupun akhlak, karena hal ini
dianggap tidak sesuai dengan ajaran agama.

3. Mengambil teladan dari pemikiran Islam klasik yang mampu
merepresentasikan  peradaban pendahulu tanpa mengabaikan
identitasnya. Pemikiran ini tidak hanya mengkritik, tetapi juga
mengembangkan dan menyempurnakan keberhasilan-keberhasilannya
agar tetap relevan dengan zamannya dan dapat berinteraksi dengan
pihak lain (the other), sehingga Islam dapat menjadi perwakilan
peradaban umat manusia secara keseluruhan.

50 | Filsafat Islam Kontemporer



4. Menegaskan kemandirian atau setidaknya semi-kemandirian pemikiran
Islam agar tidak kehilangan karakteristiknya saat berinteraksi dengan
Barat. Meskipun pemikiran Islam modern menghargai pencapaian Barat
dalam industri, pendidikan, sistem parlemen, perundang-undangan, dan
pembangunan, namun tetap mengkritik Barat sebagai peradaban yang
tidak lepas dari konteks waktu dan tidak harus selalu diadopsi tanpa
kritis.

5. Mengadopsi sikap gerakan Islam saat ini terhadap Barat yang
membedakan antara ego dan the other, kemudian merasionalisasikan
hubungan ini melalui kritik yang cerdas. Tujuannya adalah mengubah
hubungan antagonistis antara ego dan the other menjadi hubungan yang
lebih objektif, seperti hubungan seorang pakar dengan ilmu
pengetahuan, subyek dengan obyek, atau pengkaji dengan yang dikaji
(Hanafi, 2005).

Sejalan dengan Hanafi, (Arkoun, 2003) juga menyoroti kepentingan
untuk mengkaji ulang perspektif lama yang bersifat statis dan apatis, yang
meletakkan tradisi semata-mata sebagai pandangan ulama dan sarjana
terdahulu. Baik itu berupa pandangan pribadi maupun kutipan dari
pemikiran masa sebelumnya. Generasi penerus kemudian cenderung
bersikap pasif dan menyerah pada pandangan-pandangan lampau, seolah-
olah menganggap masa lalu sebagai makna utama. Namun, sikap seperti ini
sebenarnya malah membuat mereka kehilangan semangat kritis.

Pendekatan baru terhadap tradisi menjadi sesuatu yang mendesak di
tengah dinamika zaman yang sangat cepat. Hal ini dikarenakan tradisi
diproduksi pada periode tertentu dan terpisahkan oleh jarak waktu tertentu
dari masa kini. Dalam konteks ini, Hanafi mengusulkan tujuh elemen
pendekatan terhadap tradisi lama, termasuk pergeseran dari teologi ke
revolusi, transferensi ke inovasi, teks ke realitas, kefanaan menuju
keabadian, teks ke rasio, peran akal dan alam, serta hubungan manusia
dengan Sejarah (Al-Jabiri, 2010).

Pilar kedua adalah sikap kritis terhadap tradisi Barat, atau yang sering
disebut sebagai oksidentalisme. Hanafi menyoroti perlunya menyesuaikan
ulang pandangan terhadap dunia Barat, karena oksidentalisme pada
dasarnya diciptakan sebagai respons terhadap westernisasi, yang
dijalankan melalui orientalisme. Praktik ini memiliki dampak luas, tidak
hanya pada budaya dan konsep kita tentang alam, tetapi juga mengancam

Taufik Hidayatulloh | 51



kemerdekaan peradaban kita dan gaya hidup sehari-hari (Kasdi & Farida,
2013). Implikasi besar dari westernisasi ini, terutama orientalismenya,
adalah munculnya pandangan Barat yang superior terhadap Timur,
memandang Timur sebagai dunia yang barbar dan terbelakang.
Seharusnya, pandangan Barat terhadap Timur ini akan berbeda jika dilihat
dari perspektif Timur itu sendiri (Malli, 2017).

Jika orientalisme melihat ego (Timur) sebagai "the other," maka
oksidentalisme berusaha untuk mengungkap simpul sejarah yang kompleks
antara ego dan "the other." Dalam dialektika ini, kompleksitas inferioritas
pada ego bertentangan dengan kompleksitas superioritas pada pihak "the
other." Orientalisme tumbuh dan berkembang melalui kekuasaan dan
imperialisme Barat yang mengumpulkan informasi sebanyak mungkin
tentang masyarakat yang dijajah, menjadikan Barat sebagai subyek yang
menganggap Timur sebagai obyek.

Di sini, teori (Foucault, 1980) nampak relevan, menunjukkan bahwa
kekuasaan selalu menindas, karena kekuasaan menciptakan kebenaran
sesuai dengan kerangka pandangnya sendiri. Kebenaran selalu terkait
dalam relasi sirkular dengan sistem kekuasaan yang memproduksi dan
mempertahankan kebenaran tersebut. Foucault mengakui bahwa kebenaran
yang dihasilkan oleh kekuasaan dan dominasi sebenarnya membatasi
kebebasan manusia untuk menjalin relasi seimbang dan egaliter, tanpa
didasarkan pada pengaruh dan dominasi (Saumantri, 2022).

Oksidentalisme, seperti yang diusulkan oleh Hanafi, berupaya
mengambil peran yang seimbang dalam hubungan Barat-Timur. Jika
sebelumnya ego Barat berperan sebagai pengkaji, kini ia menjadi obyek
yang dikaji, sementara the other Timur yang sebelumnya menjadi obyek
yang dikaji, kini berperan sebagai subyek pengkaji. Hal ini membawa
perubahan dalam dialektika antara ego dan the other, dari dialektika Barat
dan Timur menjadi dialektika Timur dan Barat. Oksidentalisme berusaha
untuk mengatasi inferioritas dalam sejarah hubungan antara ego dan the
other, yakni Barat dan Timur. Melalui oksidentalisme, diharapkan Timur
tidak lagi merasa inferior terhadap Barat dalam berbagai aspek seperti
bahasa, peradaban, budaya, ideologi, bahkan ilmu pengetahuan. Tujuan
utamanya adalah menghilangkan asumsi bahwa peradaban Barat
merupakan satu-satunya sumber ilmu pengetahuan (E. W. Said, 2010).

52 | Filsafat Islam Kontemporer



Oksidentalisme mempunyai tanggung jawab untuk mengembalikan
emosi Timur ke akar tradisinya, menghapuskan keterasingan serta
inferioritasnya, dan menempatkannya pada posisi yang realistis untuk
kemudian dianalisis secara langsung. Hal ini bertujuan agar peradaban
Barat dapat dihadapi dengan sikap yang tepat, tanpa memuja-mujanya
(Suharti, 2017). Hanafi menegaskan bahwa oksidentalisme tidak bermaksud
merendahkan kebudayaan lain, melainkan hanya ingin memahami proses
pembentukan dan strukturnya. Baginya, ego oksidentalisme lebih bersih,
objektif, dan netral dibandingkan dengan ego orientalisme. Terlebih,
meskipun Barat sering kali menekankan pentingnya obyektivitas dan
netralitas, pada kenyataannya mereka sering kali menyembunyikan
egosentrisme dan keberpihakan Barat dalam proyek orientalismenya
(Hanafi, 2005).

Selain itu, oksidentalisme berperan dalam menghapus eurosentrisme,
mengembalikan kebudayaan Barat ke batas alaminya setelah periode
imperialisme yang merambah ke berbagai bidang, seperti media informasi,
budaya, penelitian, penerbitan, regulasi ekonomi, pertahanan negara, dan
bahkan spionase.

Oksidentalisme juga diharapkan dapat memecahkan mitos bahwa hanya
peradaban Barat yang maju dan harus diadopsi oleh bangsa-bangsa lainnya.
Sebenarnya, peradaban Barat bukanlah peradaban universal yang
mencakup semua model eksperimen manusia. Ia bukan pula hasil
akumulasi pengetahuan dari Timur hingga Barat, melainkan sebuah
pemikiran yang tumbuh dalam konteks sejarah Eropa yang mungkin tidak
sesuai jika diterapkan dalam situasi dan lingkungan bangsa lainnya (Nata,
2015).

Dalam tahap berikutnya, oksidentalisme diharapkan mampu
mengembalikan keseimbangan dalam kebudayaan umat manusia, sehingga
tidak hanya memberi keuntungan kepada kesadaran Eropa tetapi juga
menghindari kerugian bagi kesadaran non-Eropa. Dengan kata lain,
oksidentalisme harus mampu menghapus dikotomi sentrisme dan
ekstrimisme di tingkat kebudayaan dan peradaban. Selama kebudayaan
Barat tetap menjadi sentris dan kebudayaan Timur menjadi ekstremis,
hubungan keduanya akan tetap bersifat monolitik.

Hanafi menyadari bahwa penilaian Timur terhadap Barat dapat
menjerumuskannya ke dalam subjektivitas, ketidaknetralan, atau bahkan

Taufik Hidayatulloh | 53



reaksi balas dendam. Pemikir (Timur) mungkin tergoda untuk lebih banyak
melihat apa yang ada dalam dirinya daripada melihat kenyataan di luar
dirinya. Pengkaji juga dapat terperangkap dalam premis-premis retoris atau
fanatisme, dengan menyerang peradaban lain yang menjadi objek
kajiannya. Risiko terperangkap ini dapat dihindari melalui perkembangan
kesadaran dan keaslian dalam diri pengkaji (Noorhayati, 2016).

Tantangan utama oksidentalisme adalah menciptakan keselarasan dalam
hubungan antara ego (Barat) dan the other (Timur), mengingat kompleksitas
inferioritas sejarah ego di hadapan the other yang masih membayangi.
Hubungan ini digambarkan sebagai ketidakseimbangan, di mana satu
pihak memiliki superioritas dan yang lainnya terbebani inferioritas. Selain
itu, hubungan ini cenderung menjadi hubungan pihak tunggal tanpa
adanya pergantian peran, di mana pihak pertama selalu menjadi produsen
dan pihak kedua selalu menjadi konsumen.

Pilar ketiga, yaitu sikap terhadap realitas, menempatkan ego pada posisi
di mana ia dapat mengamati realitas secara langsung untuk menemukan
teks sebagai bagian integral dari elemen-elemen realitas tersebut. Ini
mencakup teks agama yang terkodifikasi dalam kitab-kitab suci dan teks
lisan tradisional yang terdiri dari kata-kata mutiara dan pepatah.

Berikutnya, (Hanafi, 2005) menjelaskan bahwa pilar ketiga ini
menghadapi tujuh tantangan, antara lain: Pertama, memerdekakan tanah
air dari serangan eksternal kolonialisme dan zionisme. Kedua, perjuangan
untuk kebebasan universal melawan penindasan, dominasi, dan
kediktatoran yang berasal dari dalam. Ketiga, upaya mencapai keadilan
sosial di tengah kesenjangan yang lebar antara kaum miskin dan kaya.
Keempat, semangat persatuan untuk mengatasi keterpecahan dan diaspora.
Kelima, perlawanan terhadap pertumbuhan yang lambat di bidang sosial,
ekonomi, politik, dan budaya. Keenam, pelestarian identitas diri
menghadapi arus westernisasi dan pengkultusan. Ketujuh, mobilisasi
kekuatan massa untuk melawan sikap apatis.

Melalui pilar ketiga ini, Hanafi merekomendasikan sikap kritis terhadap
realitas (kekinian). Ini dimaksudkan sebagai upaya rehabilitasi psikologis
yang masih dirasakan oleh dunia Timur akibat dampak gelombang
imperialisme dan modernitas Barat. Gelombang ilmiah sekuler secara intens
merangsang kita untuk mengadopsi Barat sebagai model modernisasi yang
ideal guna mencapai kemajuan dalam kehidupan. Dampaknya, pandangan

54 | Filsafat Islam Kontemporer



bahwa selain Barat tidak dianggap memiliki potensi kualitatif yang setara
dengan Barat, sehingga modernitas yang dikembangkan oleh dunia Timur
justru memperkuat eurosentrisme. Hal ini menjadi pemicu kemunduran
peradaban Timur yang terlanjur terpikat oleh Barat yang dianggap sebagai
"peradaban modern dan rasional", padahal sejarah dan doktrin Timur
memiliki kekhasan dan keunikan yang tak kalah agungnya dengan Barat.

. Alternatif Sikap terhadap Barat

Menurut Hanafi, perlu dilakukan upaya demitologisasi terhadap Barat
untuk meruntuhkan superioritas yang telah dibangun oleh Barat selama
beberapa dekade melalui proses westernisasinya. Westernisasi tersebut
telah menghapuskan identitas dunia Timur, menciptakan citra Barat sebagai
model modernisasi dan pembebasan. Hanafi berpendapat bahwa
pembaharuan Islam yang terikat pada tradisi Barat sebenarnya hanya
membawa pembebasan yang semu, karena tetap menjadikan ego di dunia
Timur sebagai yang rendah di hadapan the other (Prawira Negara & Mubhlas,
2022).

Dalam menanggapi Barat, Hanafi mendorong perlunya penyeimbangan
perspektif yang netral antara ego (Timur) dan the other (Barat). Hubungan
keduanya perlu dibongkar dari hierarki superior dan inferior menuju model
dialektika yang seimbang. Hanafi menekankan perlunya hubungan
dialektis yang saling mengisi dan saling mengkritik, menghindari relasi
yang hegemonik dan dominatif dari Barat terhadap Timur (Taufik, 2020).

Hanafi juga mengkritisi pendekatan total terhadap tradisi Barat yang
hanya memamerkan tokoh-tokoh pemikir tanpa memilah kelebihan dan
kekurangan mereka. Menurutnya, langkah semacam ini dapat menjadi
bumerang jika tidak diikuti dengan tahap representasi, penolakan, dan
analisis langsung terhadap realitas. Hanafi berpendapat bahwa pendekatan
seperti itu tidak efektif.

Kemudian, Hanafi berusaha mengintegrasikan ego dunia Timur ke
dalam realitas Barat. Ia berharap bahwa dengan sikap ini, ego (Timur) dapat
menyelesaikan masalahnya sendiri setelah belajar dari pengalaman the
other (Barat) dengan mempertimbangkan persamaan dan perbedaannya.
Hanafi melihat sikap ini sebagai bentuk qiyas syar'i, yaitu menganalogikan
satu hal dengan hal lain dalam hukum karena adanya kesamaan antara
keduanya (Zuhry, 2016).

Taufik Hidayatulloh | 55



Sikap ini, menurut Hanafi, juga dapat menghapuskan taqlid di kalangan
masyarakat Timur. Dengan demikian, pemikiran dan peradaban Barat yang
muncul dalam konteks tertentu tidak dapat diadopsi tanpa kajian ulang
atau kritik berdasarkan kesadaran tentang tradisi ego, tuntutan zaman, dan
tradisi the other (Munir, 2010).

Selanjutnya, sikap seperti ini semakin mengukuhkan oksidentalisme
dalam kajian ilmiah yang obyektif. Oksidentalisme berusaha menurunkan
masalah sejarah pembentukan superioritas Barat ke dalam wilayah
epistemologi, tanpa dominasi atau penindasan. Dengan demikian, Hanafi
berharap bahwa gagasan oksidentalisme dapat menjadi gerakan
penyeimbangan Timur terhadap Barat dengan prinsip relasi yang egaliter,

transformatif, dan ilmiah.

56 | Filsafat Islam Kontemporer



BAB 7
PEMIKIRAN ALI SYARI'ATI

A. Biografi Intelektual Ali Syari'ati

Biografi intelektual Ali Syari'ati mencerminkan perjalanan hidup seorang
pemikir dan cendekiawan Muslim yang memainkan peran penting dalam
perkembangan pemikiran Islam modern di abad ke-20. Lahir pada 24
November 1933 di Mashhad, Iran, Ali Syari'ati tumbuh dalam suasana
politik dan intelektual yang penuh gejolak. Ayahnya, Sayyid Mustafa
Syari'ati, adalah seorang ulama dan aktivis politik yang berpengaruh.
Meskipun keluarganya memiliki latar belakang keagamaan yang kuat, Ali
Syari'ati juga terpengaruh oleh pemikiran sosial dan politik modern
(Rahnena, 2006).

Ali Syari'ati menempuh pendidikan dasarnya di Mashhad dan kemudian
melanjutkan studi agama di Qom, pusat pembelajaran agama di Iran. Di
Qom, ia belajar di bawah bimbingan ayahnya dan para ulama terkemuka
lainnya. Namun, pemikiran Ali Syari'ati mulai mengambil arah yang
berbeda ketika ia pergi ke Paris untuk melanjutkan studi. Pada awal 1950-
an, ia belajar di Universitas Sorbonne, di mana ia terpapar pada pemikiran-
pemikiran Barat dan ideologi-ideologi sekuler (Nugroho, 2014).

Pada masa studinya di Paris, Ali Syari'ati tidak hanya memperdalam
pemahamannya tentang Islam, tetapi juga terlibat dalam lingkaran
pemikiran politik dan sosial Eropa. Pengalaman ini memainkan peran
krusial dalam membentuk pandangannya yang kritis terhadap situasi
politik dan sosial di Iran. Ia juga terinspirasi oleh pemikiran Marxis dan
sosialis yang berkembang di lingkungan universitas di Paris.

Kembali ke Iran pada akhir 1950-an, Ali Syari'ati menjadi aktif dalam
gerakan politik dan sosial yang berusaha mengubah masyarakat Iran yang
dianggapnya terbelakang dan terjajah. Meskipun kembali ke tanah airnya
dengan pemahaman yang lebih mendalam tentang Islam, Ali Syari'ati tetap
mempertahankan pandangan kritisnya terhadap kenyataan sosial dan
politik di Iran.

Taufik Hidayatulloh | 57



Ali Syari'ati mendalaminya dan mendapatkan inspirasi dari karya-karya
Saddeg-e Hedayat, Akhavan-e Saless, dan Maurice Maeterlinck. Ia sangat
terkesan oleh pertanyaan kritis Maeterlinck, "Bila kita meniup mati sebatang
lilin, kemanakah perginya nyala lilin itu?" Pertanyaan ini memberikan
inspirasi besar dalam pemikiran Ali Syariati. Setelah menyelesaikan sekolah
menengah atas pada tahun 1950, Ali Syari'ati memasuki lembaga
pendidikan Primary Teacher’s Training College di Mashhad. Sambil
menempuh pendidikan tinggi, ia memulai karir sebagai pengajar,
memberikan kuliah kepada mahasiswa dan kaum intelektual di "Pusat
Pengembangan Dakwah Islam," serta mengajar di Sekolah Dasar selama
empat tahun. Selama periode tersebut, ia menerjemahkan surat Kasyf al-
Gita untuk Gerald Ivan Hopkins, wakil presiden "Paguyuban Amerika" di
Timur Tengah, yang berisi keluhan dan protes dunia Islam terhadap Barat
(Ismah, 2020).

Pada tahun 1952, Ali Syari'ati lulus dari Primary Teacher’s Training
College di Mashhad. Tiga tahun kemudian, pada usia 23 tahun, ia
bergabung dengan fakultas Sastra di Universitas Mashhad yang baru
diresmikan. Bakat, pengetahuan, dan minatnya dalam bidang sastra
membuatnya populer di kalangan sesama mahasiswa. Pada masa ini, Ali
Syari'ati menjadi cukup terkenal di lingkungan politik dan intelektual.
Selain mengekspresikan bakat sastranya melalui syair-syair, ia juga
berupaya keras mengidentifikasi dan menguraikan secara garis besar
penjelasan nonkonvensional, progresif, dan modern tentang Islam
(Rahnena, 2006).

Salah satu konsep sentral dalam pemikiran Ali Syari'ati adalah
"Keislaman Sosialistik." Ia berusaha menyatukan prinsip-prinsip Islam
dengan ide-ide sosialisme untuk menciptakan sistem yang adil dan merata.
Pemikirannya mencerminkan upayanya untuk menyatukan tradisi Islam
dengan aspirasi modernitas dan keadilan sosial. Ali Syari'ati percaya bahwa
pesan fundamental Islam adalah perjuangan melawan ketidakadilan dan
penindasan, dan ia mencoba menggabungkan nilai-nilai ini dengan konsep-
konsep sosialisme (Damanik, 2016).

Ali Syari'ati juga dikenal karena pendekatan interpretatifnya terhadap
Islam, khususnya Shiisme. Ia menafsirkan kembali sejarah dan ajaran Islam
dalam konteks perjuangan melawan penindasan. Pemahamannya terhadap
Islam lebih bersifat revolusioner dan progresif, menekankan tanggung

58 | Filsafat Islam Kontemporer



jawab individu dan masyarakat untuk melawan kezaliman (Syari’ati,
2003a). Gagasan-gagasan Ali Syari'ati menemukan resonansi khusus di
kalangan pemuda Iran yang haus akan perubahan sosial dan politik.
Pemikirannya menjadi semacam katalisator untuk gerakan sosial dan
politik yang mengarah pada Revolusi Islam pada tahun 1979. Ali Syari'ati
menjadi sumber inspirasi bagi banyak tokoh yang kemudian terlibat aktif
dalam perjuangan untuk menggulingkan rezim Pahlavi yang otoriter.

eskipun dampak pemikiran Ali Syari'ati signifikan, peran dan
pengaruhnya dikurangi oleh pemerintahan Pahlavi yang mendukung Barat.
Ali Syari'ati secara terbuka menentang rezim tersebut, dan sebagai
akibatnya, ia ditangkap dan dipenjarakan. Kondisi kesehatannya yang
semakin memburuk selama penahananannya membuat Ali Syari'ati
meninggal dunia pada tanggal 19 Juni 1977, beberapa bulan sebelum
Revolusi Islam mencapai puncaknya.

. Gagasan Dan Pemikiran Ali Syariati Tentang Humanisme

Biografi intelektual Ali Syari'ati mencerminkan perjalanan hidup seorang
pemikir dan cendekiawan

Ali Syari'ati menaruh perhatian yang besar pada humanisme, yang
tampaknya menjadi "agama baru" bagi masyarakat Barat. Namun, ia tidak
segan untuk mengkritik tajam pandangan sarjana Barat mengenai
humanisme, menilai bahwa mereka cenderung merusakkannya. Menurut
Syari'ati, kebebasan dan penguasaan manusia atas alam dapat
mengakibatkan kerusakan pada kemanusiaan itu sendiri. Akhirnya,
kehidupan manusia terperangkap dalam dampak penguasaan alam, ilmu,
dan teknologi yang dihasilkannya. Dalam pandangannya, manusia menjadi
sekadar salah satu faktor produksi, terjebak dalam sistem yang tidak
manusiawi, menjadi "budak" dari ciptaannya sendiri. Di sinilah tokoh-tokoh
eksistensialis mengajukan jeritan agar manusia menyadari eksistensinya
sebagai manusia, bukan hanya sebagai robot yang dikendalikan oleh sistem
yang membelenggu kebebasan manusia (Syari’ati, 1996b).

Ali Syari'ati mengidentifikasi empat pengertian humanisme yang luas
dikenal. Pertama, humanisme dalam pengertian liberalisme Barat. Kedua,
humanisme dalam pengertian Marxisme. Ketiga, humanisme eksistensialis.
Keempat, humanisme agama (Ramadhan, 2016). Dalam perspektif religius,
manusia sebagai entitas yang diciptakan oleh Tuhan memiliki keterkaitan

Taufik Hidayatulloh | 59



unik dengan Tuhannya. Pandangan ini mencakup perbedaan dalam
penafsiran terkait ketinggian harkat dan nilai manusia, di mana ada yang
melihat manusia sebagai entitas yang luhur, sementara yang lain
menafsirkannya sebagai makhluk yang rendah (Saumantri, 2022).

Dari sudut pandang eksistensial mengenai manusia dan kemanusiaan,
dapat diambil kesimpulan bahwa seorang humanis, seperti yang
digambarkan oleh (Assyaukanie, 2023) adalah manusia yang: a) makhluk
tertinggi, b) makhluk independen, c) makhluk yang sadar akan dirinya
sendiri, d) makhluk kreatif, e) makhluk idealistis, dan f) makhluk yang
bermoral. Dengan demikian, (Syari'ati, 1998) cenderung mengidentifikasi
dirinya sebagai seorang humanis religius, sebagaimana terlihat dalam
uraian selanjutnya. Meskipun begitu, interaksinya dengan para pemikir di
Prancis selama masa studinya di sana tampaknya memberikan kontribusi
besar terhadap pembentukan pandangannya.

Dalam perspektif (Syari'ati, 2003), polarisasi yang terjadi dalam
masyarakat sebenarnya merupakan dua kutub yang bersifat dialektis.
Dalam konsepnya, ia merujuk pada dua kutub ini sebagai kutub Qabil dan
kutub Habil, terinspirasi dari nama dan karakter dua anak Nabi Adam AS.
Ali Syari'ati menggunakan istilah kutub Qabil untuk merujuk pada makna
kelas penguasa yang memiliki kekuasaan. Kelas penguasa ini mencakup
aspek politik, ekonomi, dan pemilik otoritas keagamaan. Kekuasaan politik
diwakili oleh tokoh Firaun sebagai simbol penindas, sedangkan kekayaan
ekonomi dilambangkan oleh tokoh Qarun sebagai simbol kapital dan
kapitalisme.

Ali Syari'ati juga menyatakan bahwa manusia memiliki posisi sebagai
wakil Tuhan di bumi, the representatives of God. Ia mencatat fakta bahwa al-
Qur'an dimulai dengan nama Allah dan diakhiri dengan nama rakyat (an-
nas). Kabah, sebagai kiblat umat Islam, juga disebut sebagai rumah Allah
(house of God), bukan dalam arti bahwa Allah membutuhkan rumah,
melainkan untuk menegaskan makna yang universal, milik semua orang
(rakyat). Mekkah juga disebut sebagai al-bayt al-'atiq, yang berarti rumahnya
kebebasan (Syari’ati, 1998).

Penting untuk dicatat bahwa penyamaan antara an-Nas (rakyat) dengan
Allah hanya berlaku dalam ranah sosial, bukan dalam ranah teologis
aqgidah. Dalam ranah teologis, tidak mungkin menyamakan antara Allah
dan an-Nas. Namun, dalam ranah sosiologis, menurut (Syari’ati, 1998),

60 | Filsafat Islam Kontemporer



keduanya dianggap egaliter. Meskipun mungkin ada ketidaksepakatan,
kontribusi  pemikiran  Syariati  terletak pada kemampuannya
menerjemahkan kosa kata agama ke dalam kosa kata sosiologis.

Bagi Ali Syari'ati, dalam konteks historis, Islam dianggap sebagai
kekuatan yang memulai perjalanan baru dalam sejarah sosial Islam. Islam
diartikan tidak hanya sebagai kumpulan doa, melainkan juga sebagai
perlawanan yang penuh semangat untuk memberikan manfaat kepada
sebanyak-banyaknya manusia. Ali Syari'ati mengadopsi nilai-nilai dan
sikap revolusioner perjuangan Nabi ke dalam filsafat pembebasan
pergerakannya. Dalam kerangka ini, terdapat kesamaan pandangan dengan
filsuf Mesir kontemporer, Hasan Hanafi. Kedua pemikir ini memiliki
agenda untuk menyegarkan pembacaan al-Qur'an, dengan tujuan
merekonstruksi konsep Islam menjadi ideologi yang modern, orisinal, dan
progresif guna membebaskan serta memberdayakan massa (Kasdi & Farida,
2013).

Keterlibatan aktif dan proaktif Nabi dalam masyarakat, khususnya
masyarakat tertindas (mustad’afun), menjadi contoh konkret bahwa Nabi
adalah "proklamator" ideologi yang mendorong masyarakat keluar dari
penindasan dan penjajahan manusia oleh manusia, atau oleh dirinya
sendiri, menuju pembebasan manusia secara hakiki. Nabi dilahirkan dalam
sejarah masyarakat yang tertindas dan mengalami dekadensi moralitas.
Tugas Nabi adalah membangun dan mengubah kerusakan moral,
keterbelengguan, kezaliman, dan ketertindasan yang bersifat eksploitatif
(Nugroho, 2014).

Menurut (Syari’ati, 1995), perbedaan misi kenabian yang diwakili oleh
ulama dan intelektual dengan ilmuan dan filosof terletak pada keterlibatan
aktif dalam perubahan sosial. Imuan terbatas pada pencarian keterangan
tentang fakta dan substansi, serta terkendala pada penilaian dan
pertimbangan subjektif dan impersonal terhadap realitas eksternal.
Sebaliknya, intelektual berusaha terlibat dalam persoalan, memberikan
penilaian, melakukan kritik terhadap realitas untuk membentuk
lingkungan mental dan sosial tertentu, dan mengusulkan gagasan untuk
mengubah status quo dengan mengadopsi ideologi yang dianutnya.

Pemikiran ideologi Islam Syari’ati memandang iman sebagai landasan
berpijak, bertolak, dan tempat kembali dari asas perjuangan pergerakan
Islam. Perjuangan ini secara konseptual mengambil bentuk dan corak

Taufik Hidayatulloh | 61



perubahan dan pembenahan sosial, sebagaimana dicontohkan oleh al-
Qur'an dan Sunnah. Selain itu, landasan struktur pemikiran Syari’ati
sebagai penganut Syi’ah terinspirasi oleh semangat dan perjuangan Imam
Ali bin Abi Thalib yang dianggap sebagai pewaris kenabian, serta peristiwa
terbunuhnya Imam Husein sebagai syahid di Padang Karbala, yang
dianggap sebagai manifestasi perjuangan kaum tertindas. Penghormatan
terhadap Imam Ali dan keturunannya (ahl bait) sebagai pemimpin
perjuangan untuk menegakkan keadilan dan kebenaran menjadi fondasi
kepercayaan ajaran Syi’ah, dan tragedi Karbala dianggap sebagai puncak
perjuangan kaum tertindas melawan kekejaman penguasa tiran (Syari’ati,
2003).

Pandangan ideologi Islam Syari’ati menegaskan bahwa iman berfungsi
sebagai dasar, titik awal, dan tujuan utama dalam perjuangan gerakan
Islam. Perjuangan ini secara konseptual membentuk pola dan karakter
dalam transformasi dan penyempurnaan sosial, sebagaimana yang telah
diilustrasikan oleh ajaran al-Qur’an dan tuntunan Sunnah.

. Kiritik Ali Syari’ati Terhadap Humanisme Barat

Ali Syari’ati tidak pernah secara sistematis menunjukkan sikap anti
Barat. Terdapat hubungan yang kompleks antara pemikiran Ali Syari’ati
dan pandangan terhadap Barat, yang mencerminkan campuran perasaan
cinta dan kebencian terhadap pemikiran Barat. Kritiknya terhadap filsafat
Barat tidak terorganisir dalam buku-buku utuh, melainkan tersebar dalam
berbagai kumpulan tulisan dan ceramah seperti "Marxism and Other Western
Fallacies," "Man and Islam," "What is to be Done," dan "Doa." Pemikirannya
juga mencakup kritik terhadap filsafat Barat dalam karya-karya seperti
"Kavir" (Salt Desert) dan "Islamsyinasi" (Islamologi) (Lee, 2010). Ali Syari’ati
menyoroti bahwa keterasingan manusia dapat terjadi dalam dua aspek,
yaitu sistem masyarakat dan ideologi. Dua aspek tersebut menjadi
penyebab manusia menjauh dari hakikat dirinya, yang sebenarnya terletak
di luar dimensi materialitas manusia itu sendiri(Malaky, 2004).

Teori Homo economicus, yang menjadi dasar bagi dua sistem ideologi yang
bertentangan pada masa modern, yaitu komunisme dan kapitalisme,
merupakan fokus perhatian Ali Syari’ati. Meskipun kapitalisme faktualnya
menjadi dominan, pandangan bahwa manusia adalah homo economicus
selaras dengan pernyataan Francis Bacon bahwa "masyarakat industrial

62 | Filsafat Islam Kontemporer



adalah masyarakat yang meninggalkan ilmu untuk mencari kebenaran, dan
mengarah pada pencarian kekuasaan" (Syari’ati, 1996).

Logika yang beroperasi dalam masyarakat industrial adalah logika
konsumerisme, yang hanya dapat berjalan jika kebutuhan material
diciptakan secara massif setiap hari. Teknologi, yang seharusnya
membebaskan manusia dari pekerjaan berat, justru menjadi alat yang
membelenggu manusia. Dalam konteks ini, nilai-nilai tradisional yang
seharusnya menjadi pijakan masyarakat terkikis oleh dominasi logika
masyarakat industrial. Masyarakat terperangkap sepenuhnya dalam
pengejaran kebutuhan material tanpa batas (Saumantri, 2022).

Namun, dekadensi ini tidak hanya terbatas pada masyarakat kapitalis;
bahkan di dalam masyarakat komunis, terdapat kecenderungan kerusakan
moral yang serupa. Meskipun terdapat perbedaan mendasar antara
masyarakat kapitalis dan komunis, namun pada beberapa aspek tertentu,
terdapat kesamaan dalam psikologi sosial, filsafat hidup, psikologi sosial,
dan sifat kemanusiaan. Sebagai contoh, aspek konsumerisme
menggambarkan kesamaan di antara keduanya. Jika dalam masyarakat
kapitalis, konsumerisme dialami secara individual, dalam masyarakat
komunis, konsumerisme menjadi pengalaman kolektif (Syari’ati, 2003).

Kerusakan pada manusia modern juga dapat diidentifikasi dalam ranah
ideologi. Menurut (Syari’ati, 1996), ideologi berperan sebagai penyamar
nilai-nilai intrinsik yang ada dalam diri manusia, dan humanisme menjadi
bagian integral dari ideologi tersebut. Historisisme, dengan keyakinan
bahwa perjalanan sejarah umat manusia sepenuhnya ditentukan oleh
proses-proses material, menghasilkan pandangan bahwa manusia menjadi
pasif di hadapannya. Biologisme, yang menganggap bahwa tidak ada
perbedaan esensial antara binatang dan manusia, meyakini bahwa manusia
adalah mata rantai terakhir dalam evolusi makhluk hidup. Selain itu,
sosiologisme memandang manusia seperti tanaman yang tumbuh dalam
lingkungan sosialnya, dan perubahan pada taman tersebut dianggap dapat
menghasilkan panen manusia, sesuai dengan hukum ilmiah yang tidak
dapat diubah oleh campur tangan manusia (Sugiharto, 2012).

Pandangan sosiologismenya menggambarkan manusia sebagai
tumbuhan yang tumbuh dalam kebun lingkungan sosialnya, bergantung
pada kondisi iklim dan tanah yang sesuai. Sosiologisme percaya bahwa
panen manusia hanya dapat terjadi jika kebun itu mengalami perubahan.

Taufik Hidayatulloh | 63



Proses ini dianggap berlangsung sesuai dengan hukum ilmiah, di luar
kemampuan campur tangan manusia dan hukum-hukum yang mengatur
tindakan serta kepribadian manusia (Syari’ati, 1996).

Pada dasarnya, sosiologisme menganggap manusia sebagai suatu
struktur atau bangunan. Manusia dipandang sebagai sebuah komunitas
yang terdiri dari individu-individu, tidak lebih dari itu. Dalam pandangan
ini, manusia dilihat sebagai produsen yang menciptakan produk-produk
materi. Dalam konteks ini, alat-alat produksi menentukan bentuk produk-
produk tersebut, sehingga pada akhirnya, humanisme dan Marxisme
muncul dari perspektif bahwa manusia hanyalah alat semata. Berbeda
dengan pandangan Islam yang menyatakan bahwa manusia adalah
keturunan Adam, Marxisme menggambarkan manusia sebagai "keturunan
teknologi" (Syari’ati, 2003).

Ali Syari’ati berpendapat bahwa jika ditambahkan dengan pandangan
materialisme dan naturalisme yang menganggap manusia sebagai objek
atau binatang yang memiliki sifat biologis, maka muncul malapetaka lain
dalam keyakinan pada era modern ini. Dalam konteks ini, Marxisme
memiliki pandangan yang kontradiktif. Meskipun sebagai aliran
materialisme, sehingga tidak mungkin melihat manusia sebagai suatu
"keberadaan" kecuali sebagai unsur materi, namun Marx pernah
menyatakan dalam surat kepada Engels setelah mempelajari karya Darwin,
bahwa ia menerima teori evolusi sebagai suatu prinsip biologis bagi filsafat
Sejarah (Syari’ati, 2003).

Dalam kaitannya dengan Marxisme, Ali Syari'ati tidak hanya
mengkritiknya, tetapi juga memperlihatkan pengaruhnya. Meskipun
terdapat keterpengaruhannya oleh Marxisme, Ali Syari'ati hanya
mengambil ajaran ini secara selektif dan hati-hati dalam beberapa
ceramahnya. Marxisme, sebagai antitesa dari ideologi kapitalisme,
menentang prinsip kepemilikan pribadi alat produksi, akumulasi modal,
dan elemen-elemen lainnya. Namun, yang paling signifikan adalah
penolakannya terhadap hakikat manusia dalam konteks sistem produksi
dan interaksi sosial.

Revolutionary Marxist bertujuan menciptakan struktur diktator-
proletariat untuk menggantikan masyarakat yang berdasarkan prinsip
kebebasan. Oleh karena itu, dalam tatanan ini, masyarakat sepenuhnya
dikendalikan dari puncak ke bawah oleh birokrasi proletariat sebagai

64 | Filsafat Islam Kontemporer



pengganti pola birokrasi borjuis. Ali Syari’ati menyoroti bahwa martabat
manusia dalam "birokrasi dengan pemerintahan yang tersentralisasi"
menggantikan gagasan pembebasan manusia dari "polarisasi berdasarkan
kekhususannya" yang diterapkan oleh kekejaman kapitalisme, khususnya
polarisasi kerja berdasarkan spesialisasi.

Ali Syari’ati mencatat bahwa Marxisme tidak menciptakan manusia yang
bebas dari ‘'lembaga administratif-ekonomi kapitalis", melainkan
menciptakan "masyarakat yang diorganisasi secara ketat". Sebagai hasilnya,
daripada menghilangkan "taklid dan penyembahan terhadap gereja",
muncul fenomena taklid dan penyembahan kepada "biro ideologi". Ali
Syari’ati juga menyoroti bahwa daripada "mengagungkan kaidah-kaidah",
yang muncul adalah "pengingkaran hak pribadi dalam sejarah”
(Nurrochman, 2016).

Dari segi ideologi, humanisme runtuh dalam materialisme-ekonomi
yang rendah. Manusia yang memiliki kebebasan, kehendak, kesadaran, jati
diri, dan martabat tinggi, serta menguasai alam, kini menjadi mangsa
dialektika historis yang deterministik dalam materialisme, di mana manusia
kehilangan kehendaknya dan menjadi makhluk tak berdaya di bawah
kendali dialektika materialisme yang menguasai eksistensi manusia.

Pada masyarakat kapitalis, manusia dianggap sebagai makhluk tanpa
ikatan, sementara dalam masyarakat Marxis, kondisi "terbelenggu dan
terikat" menjadi karakteristiknya. Pada sistem kapitalis, masyarakat
terperangkap dalam kondisi tertipu, sementara dalam sistem Marxis,
manusia hadir dalam kondisi yang dibentuk. Menurut (Syari’ati, 2003),
kaum dalam Marxisisme setidaknya memiliki "kebenaran" yang muncul
sebagai elemen perlawanan terhadap penindasan, sejalan dengan implikasi
keberiman kepada Tuhan.

Ali Syari’ati menghadapi eksistensialisme dengan dua sikap, yakni kritik
dan pujian. Dalam pertemuannya dengan Camus dan Sartre,
eksistensialisme dipandang sebagai aliran yang menjadikan manusia
sebagai Tuhan, berbeda dengan kapitalisme yang memandang manusia
hanya sebagai makhluk ekonomi, Katolokisme yang melihat manusia
sebagai permainan kemauan Tuhan, materialisme dialektika yang
menganggap manusia sebagai efek deterministik alat produksi, dan
Marxsisme yang melihat manusia sebagai objek organis.

Taufik Hidayatulloh | 65



Jean Paul Sartre memiliki pandangan dualis terhadap manusia,
mengenai dimensi sifat bawaan alamiah dan dimensi sifat bawaan manusia.
Meskipun Sartre tidak ingin membangun eksistensialismenya di bawah
semangat keagamaan, ia berusaha menyelaraskan eksistensialisme dengan
materialisme yang ada dalam Marxsisme. Menurut Ali Syari’ati, konsep
Sartre memiliki kelemahan terutama dalam anggapannya tentang manusia
yang menciptakan dirinya melalui kerja, tanpa mempertimbangkan
manusia sebagai entitas yang utuh. Kerja yang didasarkan pada kebebasan,
menurutnya, tidak ditentukan oleh apapun selain oleh dirinya sendiri, baik
secara negatif maupun positif (Kambali, 2020).

66 | Filsafat Islam Kontemporer



BAB 8

PEMIKIRAN MUHAMMAD
IQBAL

A. Biografi Intelektual Muhammad Iqbal

Muhammad Igbal, atau lebih dikenal sebagai Allama Igbal, adalah
seorang filsuf, penyair, dan politikus yang dikenal sebagai salah satu
pemikir terkemuka dunia Islam pada abad ke-20. Lahir pada 9 November
1873, di Sialkot, Punjab, India Britania (sekarang bagian dari Pakistan), Iqbal
tumbuh dalam kondisi sosial dan politik yang berat, namun berhasil
mengukir namanya sebagai tokoh yang memberikan kontribusi besar
terhadap pemikiran Islam modern. (Igbal, 2006).

Igbal berasal dari keluarga kelas menengah yang memiliki nilai-nilai
pendidikan tinggi. Ayahnya, Sheikh Noor Muhammad, adalah seorang
yang terdidik dan berhasil memberikan pendidikan awal yang kokoh
kepada Igbal. Igbal menunjukkan kecenderungan intelektual sejak dini dan
menunjukkan bakat sastra yang luar biasa. Setelah menyelesaikan
pendidikan dasar di kampung halamannya, Igbal melanjutkan studi di
Government College Lahore pada tahun 1895.

Pada usia yang sangat muda, Igbal telah menunjukkan minatnya pada
puisi dan sastra, menulis beberapa karya yang menunjukkan kedalaman
pemikirannya. Pada tahun 1899, dia meraih gelar sarjana hukum dan
filsafat, dan kemudian melanjutkan studi ke Eropa. Igbal belajar di
Universitas Cambridge dan meraih gelar doktor dalam bidang filsafat pada
tahun 1908. Di Eropa, Igbal terpapar pada pemikiran Barat yang
memperkaya perspektifnya dan membentuk dasar pemikiran
intelektualnya (M. Ali, 2008).

Pada awalnya, Igbal terpengaruh oleh pemikiran Barat, terutama
idealisme Jerman, yang mengarahkannya pada pemikiran filosofis. Dia

Taufik Hidayatulloh | 67



tertarik pada konsep kebebasan dan hak individu. Namun, seiring
berjalannya waktu, Igbal mulai merasa bahwa pemikiran Barat tidak
sepenuhnya dapat diterapkan pada konteks sosial dan spiritual Islam.

Pada tahun 1905, atas dorongan dari Thomas Arnold, Igbal memutuskan
untuk mengejar pendidikan dalam bidang filsafat Barat di Eropa.
Keputusannya membawanya ke Trinity College, Universitas Cambridge,
setelah itu ia melanjutkan studi di Perguruan Lincoln’s Inn, London. Selama
masa studinya di kampus Eropa, Iqgbal mendalami berbagai konsep filsafat
dengan belajar dari tokoh-tokoh seperti James Ward dan seorang Neo-
Hegelian, J. E. Mac Taggart. Dari London, Inggris, perjalanannya
membawanya ke Universitas Munich, Jerman, di mana Igbal meraih gelar
Doktor dengan disertasinya yang berjudul "The Development of Metaphysics
in Persia" pada tanggal 4 November 1907 di bawah bimbingan F. Hommel.
Penting untuk dicatat bahwa dalam perjalanannya ini, Iqbal benar-benar
menguasai berbagai aliran pemikiran filsafat, mulai dari teologi Thomas
Aquinas, Henri Bergson, hingga filsafat Nietzche. (H. H Bilgrami, 1998).

Pergantian ini tercermin dalam karya-karya awalnya, seperti "Asrar-e-
Khudi" (Secrets of the Self) yang mengeksplorasi konsep ego dan kebebasan
individu. Namun, kemudian dia menyadari bahwa untuk memajukan
masyarakat Islam, perlu ada keseimbangan antara spiritualitas dan materi.
Igbal mulai mencari inspirasi dalam tradisi intelektual dan spiritual Islam.
Setelah menyelesaikan studinya di Eropa, Igbal kembali ke India dan
memulai karier sebagai pengajar di Government College Lahore. Selain
sebagai pengajar, dia terlibat aktif dalam politik dan menjadi suara bagi
kepentingan umat Islam. Igbal mengkritik sistem politik yang
mengeksploitasi masyarakat Muslim dan menyerukan kesatuan untuk
melawan ketidakadilan (Stoddard, 2002).

Pada tahun 1930, Igbal diundang untuk memberikan pidato di
Konferensi Allahabad, yang kemudian dikenal sebagai "Pidato Allahabad."
Dalam pidato tersebut, Igbal menguraikan visinya tentang pembentukan
sebuah negara bagi umat Islam di wilayah India yang akan memberikan
mereka kebebasan dan hak mereka yang adil. Pidato ini dianggap sebagai
tonggak sejarah dalam pembentukan Pakistan.

Igbal tidak hanya dikenal sebagai seorang filsuf dan politikus, tetapi juga
sebagai penyair agung. Karya sastra Igbal mencakup berbagai tema, mulai
dari cinta, keindahan alam, hingga refleksi mendalam tentang eksistensi

68 | Filsafat Islam Kontemporer



manusia. Beberapa karyanya yang terkenal termasuk "Bang-e-Dra" (The Call
of the Marching Bell), " Zarb-i Kalim" (The Reed-Pen Dipped in the Unseen), dan
"Bal-e-Jibril" (Gabriel's Wing) (Hawasi, 2013). Puisi Iqbal mencerminkan
semangat kebangkitan dan kebebasan, sambil menggali kedalaman
spiritualitas Islam. Dia menggunakan bahasa yang indah dan puitis untuk
menyampaikan pesan-pesan filosofis dan sosialnya kepada pembaca. Puisi-
puisinya sering kali menggugah semangat patriotisme dan kecintaan pada
agama.

Muhammad Igbal meninggal pada 21 April 1938, tetapi warisannya tetap
hidup dalam pemikiran dan sejarah Pakistan. Ide-ide Igbal tentang
kebebasan, keadilan, dan kesatuan umat Islam menjadi landasan bagi
perjuangan pembentukan dan pembangunan Pakistan. Igbal dihormati
sebagai "Mufakkir-e-Pakistan" (Pemikir Pakistan) dan "Shair-e-Mashriq"
(Penyair Timur). Karya-karyanya terus menjadi sumber inspirasi bagi
generasi-generasi berikutnya, dan ia diakui sebagai salah satu intelektual
dan pemimpin spiritual terbesar dalam sejarah Islam modern.

Dengan perpaduan pemikiran filsafat, sastra, dan politik, Muhammad
Igbal melintasi berbagai bidang intelektual, menciptakan warisan yang
tidak hanya kaya dalam kualitas, tetapi juga berdampak besar pada
pembentukan identitas dan arah perjalanan sejarah Islam di Subbenua India
(Ja'far, 2015).

. Pembaharuan Pemikiran M. Iqbal

M. Igbal hidup pada masa pemerintahan kolonial Inggris di India, di
mana kaum Muslim di negara tersebut sangat dipengaruhi oleh pemikiran
dua tokoh pembaharuan sebelumnya, yaitu Syah Wali Allah (1703-1762)
dan Sir Sayyid Ahmad Khan (1817-1898). Syah Wali Allah dikenal sebagai
pemikir Muslim pertama yang menyadari bahwa umat Muslim sedang
menghadapi era modern di mana asumsi dan keyakinan agama lama
dihadapkan pada tantangan serius. Sementara itu, Sir Sayyid Ahmad Khan,
melalui gerakan Aligarhnya, berusaha memperbaharui Islam dengan
mempopulerkan pendidikan Barat, modernisasi budaya Muslim, dan
mendorong kerjasama antara kaum Muslim dan pemerintah Inggris untuk
mendapatkan peran yang adil dalam pemerintahan India di bawah naungan
Inggris. Semangat intelektual dari kedua tokoh ini kemudian diwarisi oleh
Igbal (Bistara, 2021).

Taufik Hidayatulloh | 69



Seperti para pembaharu lainnya, Igbal berkeinginan untuk
mengembalikan kejayaan Islam dengan merangkul kembali ajaran-ajaran
Islam melalui dialog dengan filsafat, sains, dan kemajuan teknologi modern
yang terus berkembang. Bagi Igbal, Islam bukan hanya sebagai
kepercayaan, tetapi juga sebagai gagasan kehidupan yang tumbuh dan
berkembang, baik bagi individu maupun masyarakat. Oleh karena itu, Islam
menolak pandangan statis kuno tentang alam semesta dan lebih
mendukung pandangan yang dinamis (Haluti & Munirah, 2022).

Igbal juga menyampaikan bahwa dalam pemikiran filosofis, tidak ada
yang disebut sebagai kesimpulan mutlak. Seiring dengan kemajuan
pengetahuan dan terbukanya jalur baru bagi pemikiran, pandangan-
pandangan baru menjadi mungkin. Tanggung jawab kita adalah untuk
secara cermat mengamati perkembangan pemikiran manusia tersebut dan
menjaga agar sikap mengecam terhadap pemikiran tersebut tidak muncul.
Hal ini dapat dicapai dengan mempertahankan kemerdekaan dan
kebebasan berpikir, yang dikendalikan oleh prinsip-prinsip al-Qur'an dan
as-Sunnah. Terdapat beberapa pembaruan pemikiran yang diperkenalkan
oleh Muhammad Igbal yang memiliki potensi untuk mendorong kemajuan
masyarakat Islam di India(Lee, 2010).

. Bidang Agama

Igbal menyatakan bahwa ijtihad dalam Islam tidak pernah berakhir,
sehingga hukum Islam bersifat dinamis dan tidak statis. Konsep pergerakan
dalam struktur Islam adalah ijtihad, yang berarti upaya aktif. Dalam konteks
hukum Islam, ijjtihad mengacu pada usaha keras untuk membentuk
penetapan bebas terkait suatu isu hukum. Igbal merinci bahwa ide dasar
ijtihad dapat ditemukan dalam Al-Qur'an, khususnya ayat, "Dan mereka
yang berusaha keras dalam agama Kami, sungguh akan kami tunjukkan
kepada mereka itu jalan-jalan Kami" (QS. al-Ankabut: 69). Selain itu, Iqbal
merujuk pada sebuah hadis Nabi SAW yang mengutus Mu’'adz bin Jabal
sebagai gubernur Yaman (Igbal, 2006).

Menurut Igbal, hukum Islam didasarkan pada prinsip-prinsip dasar
yang diberikan oleh Al-Qur'an, yang memiliki pandangan hidup yang
dinamis. Oleh karena itu, bagi Igbal, ijtthad atau dinamisme memainkan
peran penting dalam pembaharuan Islam. Dalam karyanya, Igbal selalu
mendorong umat Islam untuk bergerak, karena esensi kehidupan adalah

70 | Filsafat Islam Kontemporer



pergerakan, dan hukum kehidupan adalah penciptaan. Igbal mengajak
umat Islam untuk membangun dan menciptakan dunia baru (Nur & Iqbal
Irham, 2023).

Igbal dengan sungguh-sungguh menekankan pentingnya dinamisme
dalam kehidupan umat Islam. Dalam tulisannya, ia terus mendorong
pemahaman diri yang lebih baik, kerja keras yang tanpa henti, dan usaha
tanpa kenal lelah. Igbal menggarisbawahi bahwa kehidupan memiliki
makna dalam kerja (jihad), dan kematian terjadi saat seseorang bersikap
pasrah dan diam. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa menurut Igbal,
Islam mengajarkan konsep dinamisme bukanlah sikap menyerah dan
pasrah.

. Bidang Politik

Dalam bidang politik, pada tahun 1930, Igbal memasuki arena politik
dan terpilih sebagai Presiden Liga Muslimin. Ia aktif dalam perundingan
Meja Bundar di London dan menghadiri Konferensi Islam di Yerusalem.
Igbal, seorang nasionalis India, menggabungkan nasionalisme dengan
semangat agama dan persaudaraan Islami yang mendalam. Dalam karya-
karyanya, ia mendukung kesatuan dan kemerdekaan India, mendorong
persatuan umat Islam dan Hindu di India. Namun, meskipun awalnya
mendukung nasionalisme, Igbal kemudian menolaknya karena melihat
adanya unsur materialisme dan ateisme dalam nasionalisme Eropa yang
dianggapnya sebagai ancaman serius terhadap kemanusiaan (Bistara, 2021).

Igbal berpendapat bahwa sulit untuk menggabungkan nasionalisme
India yang mencakup Hindu dan Muslim karena ada konsep Hinduisme
dalam bentuk baru di dalamnya. Oleh karena itu, Igbal menyuarakan
perlunya negara Islam yang terpisah dari India, yang kemudian dikenal
sebagai Pakistan. Igbal secara resmi mengumumkan ide dan tujuan
pembentukan negara ini pada rapat tahunan Liga Muslimin pada tahun
1930. Dia menyatakan, "Saya ingin melihat Punjab, daerah perbatasan Utara,
Sindi, dan Balukhistan bergabung menjadi satu negara." Igbal dianggap
sebagai Bapak Pakistan karena perannya dalam membentuk negara tersebut
(Saepulah, 2021).

Igbal berpendapat bahwa berdasarkan pertimbangan ini, diperlukan
pembentukan negara Islam yang terpisah dari India, yang kemudian
dikenal sebagai Pakistan. Pada rapat tahunan Liga Muslimin tahun 1930,

Taufik Hidayatulloh | 71



Igbal dengan tegas menyatakan keinginannya, "Saya ingin melihat Punjab,
daerah perbatasan Utara, Sindi, dan Balukhistan bergabung menjadi satu
negara." Pengumuman resmi ide dan tujuan pembentukan negara ini
membuatnya diakui sebagai Bapak Pakistan (Baharun, 2016).

Keinginan Igbal untuk memiliki negara sendiri bagi komunitas Muslim
tidak bertentangan dengan prinsip Pan-Islamisme. Ia menyatakan bahwa
Islam bukanlah nasionalisme atau imperialisme, melainkan sebuah liga
bangsa-bangsa yang mengakui batas-batas wilayah dan menerima
perbedaan bangsa untuk memfasilitasi hubungan antara mereka, tanpa
membatasi keragaman sosial di antara anggotanya.

Pada masa itu, dunia Islam sedang mengalami goncangan politik akibat
imperialisme Barat. Situasi ini memicu munculnya gerakan dan sentimen
Pan-Islamisme di wilayah Indo-Pakistan. Igbal tidak hanya menyebut
dirinya sebagai seorang Pan-Islamis, melainkan melalui syair-syairnya, ia
dengan jelas menekankan bahwa ideologi Pan-Islamisme adalah tujuan
utamanya. la menginginkan adanya negara Islam global di mana umat
Islam dapat hidup adil dan makmur sebagai satu persaudaraan tanpa
memandang suku, warna kulit, atau wilayah. Gambaran masyarakat Islam
yang kembali kepada nilai-nilai al-Qur'an dan Sunnah adalah visi Igbal.
Baginya, al-Qur'an dan Sunnah akan menjadi pendorong dinamisme dalam
gerakan Islam dan menjamin kemenangannya. Dengan kata lain, Igbal
bermimpi tentang dunia Islam yang diperintah oleh prinsip agama (ad-Din),
bukan oleh politik model Barat, melainkan politik yang berakar pada ajaran
al-Qur'an dan Sunnah (Haluti & Munirah, 2022).

Ide-ide Muhammad Igbal tampaknya memberikan inspirasi bagi umat
Islam di India untuk mendirikan sebuah negara Islam. Di bawah
kepemimpinan Muhammad Ali Jinnah, yang merupakan murid dan
sahabat Igbal, umat Islam India berhasil mendirikan negara Islam yang
sekarang dikenal sebagai Pakistan. Secara resmi, negara ini menjadi terpisah
dari India pada tahun 1947, sembilan tahun setelah wafatnya Muhammad
Igbal.

Sementara itu, menurut pandangan (Indrajaya, 2013) terkait demokrasi,
Igbal sebenarnya tidak menolak konsep demokrasi itu sendiri. Bahkan, Ia
memandang demokrasi sebagai elemen penting dalam Islam, dianggap
sebagai cita-cita politik. Dalam konteks Islam, praktik demokrasi hanya
terjadi selama 30 tahun, yaitu pada masa khulafaur Rasyidin (632-661 M).

72 | Filsafat Islam Kontemporer



Namun, Igbal mengajukan kritik yang tajam terhadap demokrasi Barat.
Kritiknya dilandaskan pada pandangan bahwa sistem demokrasi Barat
cenderung menyembunyikan ketidakadilan dan pada saat yang sama
berfungsi sebagai alat imperialisme dan kapitalisme Eropa. Igbal melihat
demokrasi Barat sebagai suatu bentuk demokrasi yang kekurangan dimensi
spiritual.

Dalam teori politiknya, Igbal mengemukakan dua prinsip yang
seharusnya menjadi perhatian utama. Pertama, bahwa Hukum Allah
merupakan otoritas tertinggi, dan Islam menentang dominasi otoritas
perorangan. Kedua, prinsip kesetaraan mutlak antara semua anggota
komunitas. Berdasarkan prinsip-prinsip ini, Iqgbal menegaskan bahwa tidak
ada alasan bagi umat Islam untuk menolak demokrasi, selama mereka terus
melakukan evaluasi dan berusaha mengatasi kelemahan dan cacat dalam
sistem demokrasi. Prinsip kesetaraan, baginya, adalah salah satu
manifestasi tauhid yang harus diwujudkan sebagai ide pokok dalam
kehidupan sosio-politik umat Islam. Untuk mencapai tujuan ini, upaya
sadar dan kreatif dari umat Islam diperlukan dalam mewujudkan nilai-nilai
tauhid dalam konteks ruang dan waktu, dengan tujuan akhir membangun
tatanan sosio-politik yang mengarah pada penciptaan demokrasi spiritual
sebagai tujuan utama umat Islam (Ja'far, 2015).

. Bidang Pendidikan

M. Igbal dikenal sebagai seorang intelektual yang pernah menempuh
pendidikan di Barat, khususnya di Inggris. Baginya, pendidikan seharusnya
tidak terikat pada atau menerima pembagian antara pendidikan Timur dan
Barat, agama dan sekuler, dan sejenisnya. Igbal meyakini bahwa
pengelompokan semacam itu dapat menjauhkan pendidikan dari fitrahnya,
bahkan dapat menanamkan bibit sektarianisme-primordial yang
disebutnya sebagai "penyakit otak dan penyakit hati". Menurut Iqbal, kedua
hal ini dapat meracuni hampir seluruh umat manusia, terutama umat Islam,
membuat mereka antipati terhadap pendidikan atau ilmu pengetahuan
yang dianggap berasal dari Barat, seperti filsafat dan bidang lainnya. Sikap
apologetik masyarakat Islam terhadap hal ini telah membawa mereka pada
jebakan yang sangat serius, bahkan menyebabkan umat Islam tertinggal dan
ketinggalan zaman (Muzaki & Tafsir, 2018).

Taufik Hidayatulloh | 73



Oleh karena itu, Igbal mendorong umat manusia, khususnya umat Islam
India, untuk bersama-sama bangkit dan mengatasi cara tradisional serta ide-
ide serta teknologi Barat. Tujuannya adalah menemukan kembali daya
kreativitas, semangat, dan keaslian diri mereka sendiri, atau dengan kata
lain, standar kebenaran individual. Baginya, kualitas diri ini dapat
memberikan pencerahan pada peradaban manusia secara menyeluruh. Oleh
karena itu, pendidikan harus difokuskan pada proses penemuan ilmiah
setiap manusia, karena filosofisnya, manusia adalah pencipta bagi
tindakannya sendiri. Iqbal berpendapat bahwa masyarakat Muslim harus
bersikap terbuka dalam segala hal tanpa dibatasi oleh klasifikasi baik Barat
atau Timur (Khuza'i, 2012).

Selain itu, Igbal telah menyumbangkan pemikirannya dalam bidang
pendidikan dengan merumuskan prinsip-prinsip dasar pendidikan sebagai
orientasi untuk mencapai tujuan pendidikan. Prinsip-prinsip tersebut
melibatkan konsep individualitas, pertumbuhan individualitas, keserasian
jasmani dan rohani, hubungan individu dan masyarakat, evolusi kreatif,
peran intelek dan institusi, pendidikan karakter, tata kehidupan sosial
Islam, dan pandangan kreatif tentang Pendidikan (Dardiri, 2017).

Walaupun Igbal mendapatkan banyak pendidikan di Barat, ia
menegaskan bahwa Barat bukanlah model untuk pembaharuan. Ia menolak
sisi negatif terkait kapitalisme dan imperialisme Barat, menganggapnya
terlalu dipengaruhi oleh materialisme dan telah meninggalkan nilai-nilai
agama. Bagi Igbal, yang perlu diambil dari Barat hanyalah ilmu
pengetahuan, sementara ia menyatakan sikap simpatik terhadap gerakan
sosialisme di Barat dan Rusia karena melihat adanya persamaan antara
Islam dan sosialisme (Dardiri, 2017).

Bidang Filsafat

Dalam kerangka pemikiran filsafatnya, Iqgbal menyerukan misi kekuatan
dan kekuasaan Tuhan. Beliau juga menyatakan bahwa pusat dan fondasi
organisasi kehidupan manusia adalah ego, yang dipahami sebagai seluruh
cakupan pemikiran dan kesadaran tentang kehidupan. Iqbal
menggambarkan kehidupan ini sebagai perjuangan dinamis yang
berkelanjutan untuk mencapai kesempurnaan dengan mendekatkan diri
pada ego mutlak, yaitu Tuhan. Dengan demikian, kehidupan manusia
dalam keegoannya melibatkan perjuangan terus-menerus untuk mengatasi

74 | Filsafat Islam Kontemporer



rintangan dan hambatan guna mencapai Ego Tertinggi (Masluhah et al.,
2021).

Dalam konteks ini, mengingat rintangan terbesar adalah benda atau
alam, manusia harus mengembangkan instrumen-instrumen tertentu dalam
dirinya, seperti daya indera, daya nalar, dan daya-daya lainnya agar dapat
mengatasi penghalang-penghalang tersebut. Selain itu, manusia juga harus
terus menerus menciptakan hasrat dan cita-cita melalui cinta (‘isyq),
keberanian, dan kreativitas yang merupakan inti dari keteguhan pribadi.
Menurut Igbal, seni dan keindahan adalah bentuk ekspresi dari kehendak,
hasrat, dan cinta ego dalam mencapai Ego Tertinggi tersebut (Syarif, 2007).

Ketika Igbal merumuskan postulatnya, "Saya berbuat, karena itu saya
ada (I act, therefore I exist)," ia membedakannya dengan pemikir Muslim
terdahulu yang banyak terjebak dalam kenikmatan asketisme. Dalam
pandangan wahdatul wujud, Igbal menggambarkannya sebagai "kesadaran
mistis." Kesadaran mistis atau wahdatul wujud dalam konsep Igbal adalah
upaya manusia untuk menafikan kehendak pribadi ketika mengidentifikasi
dirinya dengan Tuhan. Igbal berpendapat bahwa praktisi aliran tasawuf
yang mengadopsi sikap ini merasa bahwa semua unsur material adalah
fana. Igbal mengajukan argumen bahwa menafikan diri bukanlah jalan
untuk mencapai kesempurnaan diri (Igbal, 1981).

Oleh karena itu, menurut Igbal, proses penafian diri sepertinya tidak
sejalan dengan kondisi manusia yang dilengkapi dengan sejumlah potensi
yang hidup. Untuk menyatukan diri dengan Tuhan, Igbal berpendapat
bahwa ini harus melibatkan ego kreatif. Ego kreatif ini diinterpretasikan
oleh Igbal sebagai "kesadaran profetik." Kesadaran ini merupakan suatu
cara untuk mengembangkan kesadaran melalui aktivitas kreatif yang bebas
dan menyadari bahwa aktivitas kreatif manusia adalah aktivitas Ilahi.
Konsep wahdatul wujud dalam pemikiran Igbal adalah sikap
mengidentifikasi keinginan pribadi dengan kehendak Tuhan melalui
penyempurnaan diri, bukan dengan menafikan diri. Kehendak manusia
dalam posisi tersebut dianggap otonom, namun masih dalam kerangka
bimbingan Ilahi.

Taufik Hidayatulloh | 75



BAB 9

PEMIKIRAN MURTADHA
MUTHAHHARI

A. Biografi Intelektual Murtadha Muthahhari

Ayatollah Murtadha Muthahhari, lahir pada 02 Februari 1920 di Fariman,
Khorasan, Iran, adalah seorang ulama besar, filsuf, dan aktivis politik Islam
yang memberikan kontribusi besar terhadap pemikiran dan perkembangan
intelektual di dunia Muslim pada abad ke-20. Pemikirannya yang
mendalam dan kerangka pemikiran keislamannya membuatnya menjadi
salah satu tokoh paling berpengaruh dalam sejarah modern Iran. Biografi
intelektual Murtadha Muthahhari mencakup perjalanan pendidikannya,
pengaruh yang membentuk pemikirannya, dan perannya dalam gerakan
revolusioner di Iran (Labib, 2015).

Murtadha Muthahhari dibesarkan dalam lingkungan keluarga yang taat
beragama di Khorasan. Ayahnya adalah seorang ulama terkemuka, dan dari
sini, Muthahhari diperkenalkan pada ilmu agama Islam sejak dini.
Pendidikan awalnya dimulai di hawza, sekolah tradisional Islam, di mana
ia belajar teologi, hukum Islam, filsafat, dan bahasa Arab. Selanjutnya,
Muthahhari melanjutkan pendidikan tingginya di Universitas Teheran,
tempat ia mendalami studi filsafat dan psikologi. Pengalaman ini membuka
wawasan barunya terhadap pemikiran Barat dan membentuk landasan
pengetahuannya yang mencakup kedua tradisi pemikiran, Islam dan Barat
(Muthahhari, 2013).

Salah satu kontribusi besar Muthahhari adalah dalam bidang filsafat. Ia
memadukan pemikiran tradisional Islam dengan konsep-konsep modern,
terutama yang diperolehnya selama studinya di universitas. Pemikirannya
mencakup isu-isu seperti hubungan antara iman dan ilmu, hakikat manusia,
dan tata nilai moral dalam masyarakat. Muthahhari sangat terpengaruh
oleh pemikiran pemikir seperti Allama Muhammad Igbal dan Ayatollah
Muhammad Husain Tabatabai. Dari Igbal, ia mengambil inspirasi tentang

76 | Filsafat Islam Kontemporer



urgensi kemandirian intelektual umat Islam dan kebutuhan akan sintesis
antara pemikiran Timur dan Barat. Dari Tabatabai, ia memperdalam
pemahaman tentang filsafat eksistensialisme dan metafisika, khususnya
dalam konteks pemikiran Shia (Labib, 2015).

Muthahhari juga memainkan peran penting dalam gerakan revolusioner
di Iran, yang menghasilkan Revolusi Islam pada tahun 1979. Sebagai
seorang pemikir dan ulama, ia memiliki pengaruh yang signifikan dalam
mempersiapkan masyarakat untuk perubahan besar ini. Pemikirannya
tentang konsep kepemimpinan Islam dan keadilan sosial menjadi dasar bagi
gerakan revolusioner. Sebelum Revolusi, Muthahhari terlibat aktif dalam
kegiatan politik dan sosial. Ia adalah pendiri dan pemimpin organisasi
terkenal, seperti Jam'iyyat-i Islami dan Nahzat-i Azadi-yi Iran. Perannya
dalam memberikan panduan intelektual dan moral bagi para aktivis
revolusioner membuktikan signifikansinya dalam peristiwa sejarah ini.

Pemikiran keislaman Muthahhari sangat berfokus pada pemahaman
Islam sebagai suatu sistem komprehensif yang mencakup aspek-aspek
kehidupan, mulai dari individu hingga masyarakat. Ia menekankan konsep-
konsep seperti 'Wilayat al-Fagih' (pemimpin spiritual yang dapat
mengambil keputusan politik) dan 'Amr bil Ma'ruf wa Nahy 'anil Munkar'
(memerintahkan yang ma’ruf dan mencegah yang munkar) sebagai bagian
integral dari kepemimpinan Islam.Pemikirannya juga menyoroti
pentingnya pendidikan dan penelitian dalam pengembangan masyarakat
Islam yang berkualitas. Ia percaya bahwa umat Islam harus aktif terlibat
dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi untuk mencapai
kemajuan dan kemandirian (Bagir, 2008).

Selama dua dekade, Murtadha Muthahhari mengabdikan hidupnya di
lingkungan universitas, bahkan menjabat sebagai ketua jurusan di Fakultas
Teologi dan Keislaman. Di tengah-tengah kesibukannya sebagai dosen,
Muthahhari meluangkan waktu untuk memberikan ceramah keagamaan,
baik di masyarakat umum maupun di organisasi Islam di Teheran. Salah
satu contohnya adalah saat ia memberikan ceramah pada organisasi yang
dipimpin oleh Mahdi Bazargan dan Ayatullah Tale Qani (Bagir, 2008).

Tidak hanya dikenal sebagai akademisi dan penceramah, Muthahhari
juga terlibat secara aktif dalam politik gerakan revolusi Islam di Iran,
memperjuangkan melawan rezim Syah Pahlevi. la dengan tegas
menyatakan dirinya sebagai pengikut politik Imam Khomeini dan dalam

Taufik Hidayatulloh | 77



ceramahnya mengajak masyarakat untuk mendukung gerakan tersebut.
Akibat tindakannya ini, Muthahhari ditangkap dan dipenjarakan.

Meski mengalami penahanan, pengalaman ini tidak meredam semangat
perjuangan Muthahhari. Pada tahun 1946, beberapa bulan setelah
dibebaskan, ia bersama beberapa ulama lain mendirikan organisasi
Tahiyyat-e Ruhaniyyat-e Mubarriz (Himpunan Ulama Pejuang) dan
terorganisir melancarkan perlawanan terhadap rezim diktator Pahlevi.
Peranannya mencapai puncak saat meletusnya Revolusi Iran pada tahun
1978-1979, di mana Muthahhari menjadi salah satu tokoh di balik layar yang
membawa revolusi tersebut menuju kemenangan. Setelah itu, Imam
Khomeini langsung menunjuk Muthahhari untuk memimpin Syuryae
Ingilab Islam (Dewan Revolusi Islam) (Saihu, 2019).

Namun, sebelum Muthahhari dapat menerapkan konsep-konsep
politiknya pada pemerintahan baru, ia meninggal dunia pada 1 Mei 1979,
hanya tiga bulan setelah Revolusi Islam Iran, akibat pembunuhan oleh
kelompok Furqoni yang menyuarakan sikap anti-ulama. Meskipun begitu,
salah satu keberhasilan Muthahhari pada fase ini adalah membawa Iran
menuju kebebasan dan kemerdekaan. Muthahhari merupakan salah satu
pemikir Muslim kontemporer Iran yang produktif, menghasilkan lebih dari
200 karya, termasuk dalam bidang filsafat, kalam, sosiologi, sejarah,
antropologi, dan etika. Semua karyanya telah dikumpulkan dalam sebuah
ensiklopedia Muthahhari yang terdiri dari lebih dari 20 jilid (Labib, 2015).

Karyanya banyak dipublikasikan dan diterjemahkan ke dalam berbagai
bahasa, termasuk Indonesia, seperti "Falsafah Agama dan Kemanusiaan,"
"Falsafah Kenabian," "Masyarakat dan Sejarah," "Belajar Konsep Logika,"
dan "Falsafah Akhlak." Karya-karya ini menjadi warisan berharga yang
terus memengaruhi pemikiran dan perjalanan sejarah di Iran dan di seluruh

dunia Islam.

. Filsafat Etika Islam Murthadha Muthahhari

Dalam ajaran Islam, konsep-konsep seperti keadilan, kebenaran,
kesucian, takwa, kejujuran, dan kebersamaan dianggap memiliki makna
yang mendalam. Konsep-konsep ini secara signifikan terkait dengan
pemaknaan terhadap iman dalam pandangan teologi rasional. Iman,
menurut pandangan ini, memiliki tiga unsur utama, yaitu iman kepada
Tuhan, iman kepada alam ghaib, dan pelaksanaan amal perbuatan yang

78 | Filsafat Islam Kontemporer



membawa kebaikan, baik bagi diri pelaku maupun bagi sesama manusia
(Bagir, 2017).

Naibin menjelaskan bahwa dasar dan pondasi etika memiliki akar yang
dalam dalam pengenalan terhadap Tuhan. Tanpa iman, akhlak menjadi
seperti tengkorak tanpa daging. Dalam pandangan Muthahhari, iman
menjadi dasar pertama filsafat etika, mengakui Tuhan sebagai landasan
yang mendasari prinsip-prinsip moral. Pondasi kedua dalam pemikiran
etika Muthahhari adalah pengenalan terhadap diri manusia, di mana
manusia disadarkan akan eksistensinya. Gagasan ini muncul dari refleksi
Muthahhari sebelum menyampaikan ceramah di Universitas Tehran, yang
kemudian dituangkan dalam tulisannya mengenai "Masalah Diri dalam
Akhlak" (Naibin, 2020). Menurut (Muthahhari, 2014), setiap individu
memiliki dua sisi diri, yaitu diri agung dan diri yang terkait dengan dimensi
kemanusiaannya. Dalam kerangka etika Islam, ditekankan untuk
memuliakan diri di satu sisi, sementara di sisi lain, individu juga diajak
untuk melawan atau mengendalikan diri. Pertanyaan muncul mengenai
bagaimana manusia dapat mengelola kedua sisi dirinya yang berbeda ini,
dan manakah di antara keduanya yang perlu diperjuangkan atau dikelola?

Menurut Muthahhari, Islam telah memberikan penjelasan dan solusi
menyeluruh terhadap permasalahan di atas. Walaupun Islam memandang
manusia sebagai makhluk seperti hewan lainnya, namun al-Qur’an
mengajarkan bahwa manusia juga dianugerahi roh Ilahi. Terdapat cahaya
malakut Ilahi dalam diri manusia yang menjadi sumber kesadaran etis.
Secara substansial, diri manusia bukanlah diri hewani, melainkan diri
malakut-insani. Muthahhari menjelaskan bahwa ketika kecenderungan
hewani menguasai kehendak akhlaki, manusia akan merasa kalah dan
mencela dirinya. Sebaliknya, ketika kehendak akhlaki mendominasi
kecenderungan hewani, manusia merasakan optimisme. Oleh karena itu,
yang harus dilawan adalah diri palsu, seperti 'ujub, dengki, sombong,
dzalim, dan sebagainya (Muthahhari, 2014).

Dari sini, manusia menyadari bahwa hakikat dirinya terletak pada
kehendak akhlak yang terkait dengan perintah akal. Kecenderungan dalam
diri manusia hanya merupakan sarana, bukan hakikat sejati. Muthahhari
menyebutnya sebagai akal dan penalaran. Manusia harus menundukkan
diri hewani dengan akalnya. Artinya, kehendak akhlaki atau akal
mengalahkan kecenderungan hewani (Saihu, 2019).

Taufik Hidayatulloh | 79



Diri manusia merupakan sumber perasaan akhlaki dan pintu menuju
dimensi spiritual. Roh manusia atau cahaya malakut Ilahi merupakan
gerbang spiritual untuk memahami bahwa dirinya adalah entitas spiritual
yang abadi. Muthahhari berpendapat bahwa manusia, melalui bakat
alaminya, berupaya memenuhi kebutuhan materi dan alamiahnya. Namun,
dengan kesadaran nonmateril, manusia berusaha memenuhi kebutuhan
spiritualnya (Chumaedi, 2018). Kesadaran nonmateril ini menghubungkan
manusia dengan alam metafisika dan abstrak untuk memenuhi tuntutan
spiritualnya, yang merupakan kesadaran yang lahir dari hakikat diri.
Muthahhari menjelaskan bahwa Islam memandang bahwa inti dari semua
kesadaran akhlaki adalah rasa memuliakan dan mengangkat martabat diri
sejati. Semua itu mencerminkan kemuliaan dan kekuatan sejati. Manusia
yang memiliki akhlak sempurna dalam perspektif Islam adalah manusia
yang mampu merasakan kemuliaan dalam dirinya.

Tuhan menjadi fondasi pertama dalam kerangka filsafat etika Islam.
Fondasi kedua adalah pemahaman diri secara substansial, sehingga pusat
perhatian akhlak Islami atau etika Islam adalah "kemulian diri". Konsep ini
menekankan pentingnya manusia menjalani kehidupan dengan akhlak
insani, mendorongnya untuk berlaku secara etis. Pemahaman diri juga
dianggap sebagai sumber perasaan akhlaki dan sebagai gerbang menuju
dimensi spiritual. Dalam konteks etika Islam, mengenal diri dianggap
sebagai langkah awal untuk memahami etika, bahkan lebih lanjut lagi,
untuk memahami Tuhan (Syarifah Habibah, 2015).

Menurut (Muthahhari, 2011) pengenalan diri memiliki dua tujuan.
Pertama, melalui introspeksi diri, manusia dapat memahami Allah, yang
merupakan isu pemikiran manusia dan rahasia alam semesta. Pengenalan
diri dipandang sebagai titik awal untuk mengenali Allah, sebagaimana
tubuh fisik menjaga kesatuan dirinya. Tubuh manusia berkaitan erat
dengan kepribadian rohani dan mental manusia. Kedua, pengetahuan akan
diri sendiri memungkinkan manusia menentukan tindakan dan perilaku
yang tepat dalam kehidupan (akhlak dan perbuatan).

Muthahhari mendefinisikan akhlak sebagai sejumlah fakultas atau bakat
(malakah) yang membentuk karakter, sikap, dan tindakan seseorang. Bagi
Muthahhari, untuk memahami rahasia terbesar alam dan isu-isu teoritis
manusia, terutama Allah, tidak ada cara lain selain melalui pengenalan diri.
Pengenalan diri juga dianggap sebagai kunci untuk memahami isu-isu

80 | Filsafat Islam Kontemporer



alamiah atau praktis yang paling penting bagi manusia, yaitu akhlak
(akhlak) (Muthahhari, 2015). Dengan demikian, filsafat etika Islam
Muthahhari secara epistemologis dapat dikategorikan sebagai etika
teologis, di mana agama menjadi satu-satunya landasan yang mampu
melegitimasi akhlak atau etika. Dasar dari filsafat etikanya adalah agama
dan akal. Sebagai seorang yang beragama, Muthahhari konsisten dalam
menjadikan agama sebagai pijakan dasar untuk hampir semua konsep
ilmiah yang muncul dari pemikirannya.

. Kritik terhadap Epistemologi Etika Barat

Dalam buku Falsafah Akhlaq, kritik-kritik Muthahhari tidak terfokus
pada aliran filsafat etika tertentu; sebaliknya, kritiknya lebih
menitikberatkan pada gagasan-gagasan terkait sistem filsafat etika tanpa
memandang  alirannya. Poin utama  kritiknya terletak pada
ketidaksetujuannya terhadap argumen-argumen mengenai teori tindakan
dan masalah ego dalam etika yang diajukan oleh beberapa tokoh filsafat
etika. Evaluasi kritis Muthahhari terhadap sistem filsafat etika Barat dan
filsafat etika yang berasal dari pemikir Islam terdahulu menjadi jelas dalam
konteks ini (Muthahhari, 2014).

Menurut (Muthahhari, 2014), landasan filsafat etika secara umum
dibangun atas pemahaman tentang makna perbuatan atau tindakan
manusia. Pandangan Maurice Blondel menyatakan bahwa tindakan
manusia adalah representasi yang paling umum dan lengkap tentang
dirinya. Melalui tindakannya, manusia mengekspresikan diri secara
mendalam dan meresapi eksistensinya. Tindakan juga merupakan bentuk
realisasi untuk berkomunikasi dengan sesama manusia atau bahkan dengan
Tuhannya. Singkatnya, Muthahhari menyajikan pandangannya bahwa
pemahaman epistemologis tentang konsep etika perlu dimulai dari
penjelasan tentang pernyataan etika, sehingga dapat membimbing kita
menuju konsep etika yang lebih menyeluruh.

Muthahari kemudian menguraikan tentang teori tindakan atau
perbuatan manusia. Ia mengategorikan perbuatan manusia menjadi dua
jenis, yaitu perbuatan alami dan perbuatan akhlaki yang disebut "tindakan
etis". Perbuatan alami adalah tindakan yang tidak memberikan
penghargaan kepada pelakunya, seperti makan saat lapar atau minum saat
haus, yang juga dilakukan oleh binatang. Sementara itu, perbuatan akhlaki

Taufik Hidayatulloh | 81



"etis" adalah perbuatan yang patut dipuji, seperti menolong sesama tanpa
mengharapkan imbalan (Muthahhari, 2015).

Terdapat beberapa penjelasan mengenai kriteria perbuatan akhlaki "etis".
Pertama, perbuatan akhlaki adalah tindakan yang dilakukan untuk
kepentingan orang lain, didefinisikan dari perspektif tujuan (ghayah).
Perbuatan akhlaki bertujuan untuk kebaikan orang lain. Kedua, perbuatan
akhlaki adalah jenis tindakan yang berasal dari perasaan kasih sayang
sesama, didefinisikan sebagai penyebab akhir (final cause). Tindakan
akhlaki yang dilakukan untuk kepentingan orang lain tidak dapat
terlaksana tanpa adanya perasaan kasih sayang terhadap sesama manusia
(Muthahhari, 2014).

Muthahhari melakukan evaluasi kritis terhadap kedua teori perbuatan
akhlaki di atas dengan memberikan contoh perasaan keibuan. Ia
menanyakan apakah perasaan tersebut termasuk dalam perbuatan akhlaki
ataukah perbuatan alami. Misalnya, perbuatan seorang ibu yang memiliki
tujuan untuk anak yang dicintainya. Meskipun perbuatan tersebut tidak
berakar dari naluri individu, melainkan dari perasaan cinta terhadap anak.
Secara emosional, perbuatan keibuan dianggap mulia, tetapi Muthahhari
menekankan bahwa hal itu tidak dapat dianggap sebagai tindakan
kebajikan ibu, karena perasaan tersebut berasal dari fitrah dan aturan
penciptaan. Kesimpulannya, penjelasan dari kedua teori tersebut masih
tergolong dalam kategori perbuatan alami, menunjukkan adanya
kebingungan dalam mendefinisikan perbuatan akhlaki.

Selanjutnya, Muthahhari mengemukakan tanggapan kritis terhadap
kriteria teori perbuatan akhlaki Immanuel Kant (1724-1804). Meskipun Kant
dianggap sebagai filosof modern terkemuka, Muthahhari menyamakannya
dengan syaikh Anshari di kalangan ahli ushul kontemporer. Pendapat Kant
bahwa kriteria perbuatan akhlaki adalah perasaan kewajiban intuitif, di
mana seseorang melakukan tindakan semata-mata karena perintah intuisi,
diakui Muthahhari memiliki kebenaran sejumput. Namun, Muthahhari
menegaskan bahwa akhlak dalam pandangan Kant hanya bersifat intuitif
(Al Azis, 2021).

Meskipun Muthahhari mengakui adanya sejumlah kebenaran dalam
teori perbuatan akhlaki Kant, masih terdapat celah atau kelemahan dalam
penjelasan teori tersebut. Kritiknya terhadap kriteria perbuatan akhlaki
Kant menyoroti bahwa Kant cenderung terlalu memusatkan perbuatan

82 | Filsafat Islam Kontemporer



akhlaki pada intuisi, sementara seolah-olah meremehkan kekuatan akal
teoritis dalam kerangka acuan filosofis. Muthahhari menolak pandangan
Kant yang menganggap bahwa akal teoritis tidak mampu membuktikan isu-
isu perbuatan akhlaki, karena menurutnya, melalui akal teoritis, manusia
dapat membuktikan kemerdekaan, keabadian roh, keberadaan Tuhan, dan
bahkan perintah-perintah akhlaki tanpa menolak akal praktis. Akal juga
dianggapnya mendukung dan membenarkan validitas perintah-perintah
akhlaki yang diperoleh manusia melalui ilham intuisinya (Nur, 2016).

Muthahhari juga memberikan kritik yang tajam terhadap tokoh moral
lain, yaitu Bertrand Russell (1872-1972). Pengaruh pemikiran Russell
terutama terasa di kalangan kelompok marxis di Iran, terutama kelompok
al-Furqon. Dalam kritiknya, Muthahhari menggambarkan Russell sebagai
seseorang yang menolak eksistensi intuisi akhlaki dan esensi kebaikan
perbuatan. Russell, menurutnya, meyakini bahwa manusia tidak mampu
memahami nilai-nilai kebaikan dan keburukan intrinsik pada manusia.
Pandangan Russell tentang akhlak menekankan pada pencarian
keuntungan, namun dengan pandangan yang licik dan jauh-sighted (Nur,
2016). Konsep etika atau akhlak Russel adalah akhlak rasional dengan arti
akhlak ketajaman nalar. Akal adalah lentera bagi manusia dan ia berada
pada kendali pemiliknya. Kemanapun dia hendak pergi, lampu itu akan
setia mengikutinya, serta menerangi jalannya. Manusia menjadikan akalnya
sebagai pelayan keuntungannya.

Konsep etika atau akhlak Russell dianggap Muthahhari sebagai akhlak
rasional yang berarti akhlak ketajaman nalar. Muthahhari menolak
pandangan Russell bahwa akhlak harus melayani keuntungan semata, dan
mengkritik bahwa pandangan semacam itu bertentangan dengan prinsip
altruisme yang dicanangkan oleh (Russel, 2016). Dalam pandangan
Muthahhari, akhlak seharusnya memiliki nilai tinggi, kesucian, dan lebih
dari sekadar manfaat semata. Kesimpulannya adalah bahwa pandangan
Russell tidak sejalan dengan slogannya yang mempromosikan altruisme,
karena filosofinya sendiri bertentangan dengan konsep tersebut. Selain itu,
Muthahhari menyoroti bahwa pandangan Russell hanya akan bermanfaat
dalam konteks di mana semua kekuatan memiliki tingkat kesetaraan.
Namun, jika kekuatan yang kuat menghadapi kekuatan yang lemah, dan
kekuatan yang kuat menyadari bahwa kekuatan yang lemah tidak mampu

Taufik Hidayatulloh | 83



mengambil keuntungannya, maka menurut Muthahhari, akhlak tidak
mendorongnya untuk berbuat baik (Muthahhari, 2011).

Lalu, teori mana yang sesuai untuk menjelaskan perbuatan akhlaki?
Muthahhari yakin bahwa satu-satunya teori yang dapat menjelaskan
perbuatan akhlaki manusia adalah teori penyembahan. Menurut kriteria
Muthahhari, akhlak merupakan bentuk penyembahan kepada Tuhan yang
terdapat di alam bawah sadarnya, di mana manusia tunduk kepada
sejumlah perintah Tuhan yang terdapat dalam alam bawah sadarnya.
Teisme adalah satu-satunya aliran pemikiran yang mampu membenarkan
akhlak ini, dan perintah-perintahnya dijelaskan dalam al-Qur'an,
"Katakanlah: ‘Sesungguhnya sembahyangku, ibadahku, hidupku dan
matiku hanya untuk Allah, Tuhan semesta Alam’" (Bagir, 2017)

Muthahhari melakukan evaluasi kritis terkait masalah ego. Dalam
filsafat etika, pembahasan tentang ego dianggap sebagai hal yang krusial
karena ego merupakan representasi dari bagaimana sistem filsafat etika
dibangun. Ada dua pandangan mengenai posisi ego. Pertama, ego sebagai
dasar akhlak atau etika, di mana filosofi akhlak dibangun berdasarkan pada
egoisme, penyembahan ego, penguatan ego, perjuangan untuk kekekalan,
dan pembelaan diri. Kedua, akhlak yang didasarkan pada perlawanan
terhadap ego, seperti keadilan, kejujuran, amanah, dan nilai-nilai yang
berlawanan dengan egoisme individual. Semua prinsip akhlaki ini
merupakan bentuk perlawanan terhadap ego. Dengan sederhana,
Muthahhari menyatakan bahwa selama manusia belum dapat melepaskan
ego, ia tidak dapat berkorbannya dan mengutamakan kepentingan orang
lain dalam perbuatannya, sehingga sulit bagi manusia untuk menerapkan
nilai-nilai akhlak secara menyeluruh (Muthahhari, 2011).

Muthahhari menjelaskan bahwa ada tiga jenis egoisme. Pertama, ego
individualisme, di mana kelompok ini hanya mempertimbangkan
kepentingan diri sendiri. Mereka hanya menginginkan segala sesuatu untuk
keuntungan pribadi mereka. Bagi Muthahhari, ego individualisme
dianggap sebagai jenis ego yang paling lemah. Kedua, ego kekeluargaan,
yang lebih melibatkan lingkup lebih luas, termasuk keluarga dan kelompok
tertentu. Tindakan baik hanya ditujukan kepada orang-orang dalam
lingkup tersebut, dan menurut Muthahhari, sikap ini tidak termasuk dalam
akhlak mulia. Ketiga, ego kebangsaan, yang lebih melibatkan kesetiaan
pada bangsa sendiri. Tindakan baik hanya dianggap benar jika

84 | Filsafat Islam Kontemporer



menguntungkan negara adikuasa, dan jika tidak, dianggap tidak benar
(Naibin, 2020).

Muthahhari, dengan melebar jangkauan pembatasan ego, berupaya
mewujudkan konsep masyarakat yang berlandaskan pada tauhid.
Menggunakan terminologi dari Asghar Ali Engineer, ia mengusung
gagasan tentang masyarakat yang bersifat inklusif dan bercirikan tauhid
yang Islami, yang secara tegas menolak segala bentuk diskriminasi, baik itu
berdasarkan ras, agama, kasta, atau kelas (Saumantri, 2023). Dengan
demikian, permasalahan ego dalam konteks Islam menjadi jelas. Lingkup
akhlak yang diusung tidak terbatas pada individu atau wilayah tertentu,
bahkan tanpa batasan; melibatkan baik orang-orang Muslim maupun non-
Muslim.Lebih lanjut, melalui berbagai kritiknya terhadap teori perbuatan
dan permasalahan ego yang telah diuraikan sebelumnya, Muthahhari
membangun suatu sistem filosofi akhlak atau etika yang didasarkan pada
penjelasan rasionalnya. Dalam sistem ini, landasan dan pondasi pemikiran
etika Muthahhari ditempatkan pada agama dan akal.

Taufik Hidayatulloh | 85



BAB 10

PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN
NASR

. Biografi Intelektual Seyyed Hossein Nasr

Seyyed Hossein Nasr adalah seorang intelektual, filsuf, dan cendekiawan
Islam terkemuka yang lahir pada tanggal 7 April 1933 di Tehran, Iran.
Dikenal sebagai salah satu tokoh penting dalam dunia akademis Islam
kontemporer, Nasr telah memberikan kontribusi yang signifikan terhadap
pemahaman dan penyebaran budaya, filsafat, dan spiritualitas Islam di
tingkat internasional. Biografi intelektualnya mencakup perjalanan panjang
dari pemuda yang berbakat di Iran hingga menjadi seorang sarjana terkenal
di dunia Islam dan Barat (Maksum, 2013).

Nasr memulai pendidikannya di Iran sejak dini, menunjukkan
kecenderungan intelektual yang luar biasa. Setelah menyelesaikan
pendidikan dasarnya di sekolah Iran, ia melanjutkan pendidikan
menengahnya di Alborz High School, yang merupakan sekolah yang sangat
dihormati di Tehran. Bakatnya dalam bidang ilmu pengetahuan dan
kecintaannya terhadap filsafat dan seni tidak hanya terbatas pada akademis,
tetapi juga pada ketertarikannya terhadap ilmu alam dan metafisika. Pada
tahun 1950, Nasr berangkat ke Amerika Serikat untuk melanjutkan
pendidikannya di Universitas Massachusetts Institute of Technology (MIT).
Ia mengambil jurusan ilmu pengetahuan dan fisika, tetapi minatnya
terhadap pemikiran filsafat dan spiritualitas mulai tumbuh di tengah-
tengah pendidikan sainsnya. Pada tahun 1954, Nasr meraih gelar sarjana
dalam bidang fisika dan kemudian melanjutkan studi pascasarjana di
Harvard University, di mana ia memperoleh gelar doktor dalam bidang
filsafat sejarah pada tahun 1958 (Hidayat, 2005).

86 | Filsafat Islam Kontemporer



Setelah menyelesaikan pendidikan tinggi di Amerika Serikat, Nasr
kembali ke Iran dan memulai karir akademisnya di Universitas Tehran. Di
sinilah ia menjadi profesor filsafat sejarah, dan karyanya mulai
mendapatkan pengakuan di tingkat nasional. Selama periode ini, Nasr
mengembangkan pandangan filosofisnya yang kuat yang mencakup
hubungan antara agama, filsafat, dan sains. Namun, ketidakpuasan Nasr
terhadap pendekatan sekuler terhadap pendidikan di Iran membuatnya
kembali ke Amerika Serikat pada tahun 1964. Ia kemudian mengajar di
Universitas Temple di Philadelphia dan kemudian pindah ke Universitas
George Washington di Washington D.C. Sebagai seorang cendekiawan
Islam yang mendalam, Nasr membela hak pendidikan berbasis nilai-nilai
spiritual dan mempromosikan pemahaman yang lebih dalam tentang peran
agama dalam kehidupan manusia.

Salah satu kontribusi paling penting Nasr terhadap dunia intelektual
adalah penyelidikannya tentang hubungan antara agama, filsafat, dan sains.
Ia membela pandangan bahwa sains dan agama bukanlah dua realitas yang
bertentangan, melainkan dua bentuk pemahaman yang komplementer
terhadap kenyataan. Karyanya merangkum pemikiran filsafat Islam klasik,
terutama dari tradisi Sufi, dan menyelaraskannya dengan konsep-konsep
modern dalam sains dan filsafat Barat. Sebagai seorang cendekiawan
universal, Nasr juga terlibat dalam dialog antaragama. la mendorong
pemahaman saling menghormati antara agama-agama besar dunia,
khususnya antara Islam dan Kristen. Melalui karya-karyanya yang terkenal,
seperti "Knowledge and the Sacred" dan "Man and Nature: The Spiritual
Crisis in Modern Man," Nasr menyajikan pandangan yang mendalam
tentang hubungan manusia dengan alam dan pencarian makna hidup
(Widayani, 2017).

Seyyed Hossein Nasr tidak hanya dikenal di Iran atau Amerika Serikat,
tetapi juga di seluruh dunia Islam. Kontribusinya dalam mempromosikan
pemahaman Islam yang lebih mendalam dan berdialektika dengan
pemikiran Barat telah membuatnya diakui sebagai seorang intelektual
terkemuka di dunia Islam kontemporer. Nasr juga memiliki pengaruh di
luar dunia akademis. la sering diundang untuk memberikan kuliah dan
pidato di berbagai konferensi internasional dan forum antarbudaya.
Keberadaannya sebagai seorang intelektual Islam yang tegas dalam
pendiriannya dan kemampuannya untuk menjembatani kesenjangan antara

Taufik Hidayatulloh | 87



Timur dan Barat menjadikannya seorang pemimpin pemikiran global (Nasr,
1996).

Selain kontribusi di bidang filsafat dan ilmu pengetahuan, Nasr juga
memiliki minat dalam seni dan arsitektur Islam. Ia menyadari bahwa seni
dan arsitektur adalah ekspresi yang dalam dari spiritualitas Islam. Nasr
memberikan penekanan khusus pada pentingnya seni tradisional dan
arsitektur Islam dalam mempertahankan identitas budaya dan roh spiritual
masyarakat Muslim. Pandangan Nasr tentang seni dan arsitektur
mencerminkan keyakinannya pada pentingnya nilai-nilai spiritual dalam
memandu kehidupan manusia. Ia membela warisan seni Islam sebagai
ekspresi keindahan dan kedalaman pemahaman spiritual yang dimiliki oleh
peradaban Islam.

Menurut (Azra, 2003), pemikiran Nasr dapat diklasifikasikan dalam
beberapa model berfikir, seperti posmodernis, neo-modernis, atau neo-
sufisme. Nasr diakui sebagai salah satu penentang modernisme Islam di
Barat dan sekaligus sebagai ahli sains modern yang berpendidikan Barat.
Meskipun memiliki akar tradisi mistis dari Persia sebagai salah satu pusat
tradisionalitas Islam, ia juga mendalami ilmu terapan dari Barat modern,
menjadikannya seorang neo-tradisionalis. Pemikirannya mencerminkan
pendekatan yang holistik, mengintegrasikan nilai-nilai Islam dari aspek
lahiriah hingga batiniah dengan merangkul akar pemikiran Syi'ah.

Nasr memiliki peran ganda sebagai penyuara anti-modernisme Islam di
Barat dan ahli ilmu terapan dengan pendidikan Barat. Di Timur, dia
mewarisi tradisi mistis Persia dan belajar memaknai Islam dari dimensi lahir
hingga batin, berdasarkan akar pemikiran Syi'ah. Namun, seiring dengan
keahliannya dalam ilmu terapan yang dipelajari dari Barat modern, ia juga
dapat diidentifikasi sebagai seorang neo-tradisionalis. Pandangannya
menekankan wurgensi mengembalikan nilai-nilai Islam yang telah
terbaratkan untuk mewujudkan spiritualitas Islam. Baginya, agama sebagai
dasar kekuatan moral sains kehilangan relevansinya, dan Islam yang
berkembang saat ini adalah Islam yang membawa nuansa baru dalam
tatanan yang lebih komprehensif, bukan lagi Islam abad pertengahan atau
Kklasik.

88 | Filsafat Islam Kontemporer



B. Filsafat Perenialialisme Dalam Pandangan Seyyed Hossain Nasr

Pandangan filsafat perennial memiliki pengaruh besar terhadap
pemikiran Seyyed Hossein Nasr. Salah satu tokoh perenialis yang sangat
berpengaruh bagi Nasr adalah Frithjof Schuon, yang diakui sebagai peletak
dasar pemahaman eksoterik dan esoterik Islam. Schuon, seorang perenialis,
menciptakan karya berjudul "Islam and Perennial Philosophy" yang sangat
dipuji oleh Nasr, bahkan memberinya gelar "My Master" (Rukmana, 2013).
Filsafat perennial yang dipegang oleh Nasr mengacu pada kearifan
tradisional dalam Islam. Pemikiran Nasr sebagian besar muncul sebagai
respons terhadap krisis manusia modern yang menurutnya terjadi di Barat
dan dunia Islam. Nasr berpendapat bahwa peradaban modern, terutama di
Barat dan dalam konteks dunia Islam, telah gagal mencapai tujuannya, yaitu
mempertahankan integritas kemanusiaan (Amallia, 2019).

Menurut Nasr, manusia modern telah kehilangan identitas sejati. Hidup
di pinggir eksistensinya, manusia modern hanya memiliki pengetahuan
dangkal dan berubah-ubah tentang dunia. Dari pengetahuan tersebut,
manusia modern mencoba merekonstruksi citra dirinya, tetapi tindakan ini
semakin menjauhkan mereka dari pusat eksistensi, terjerat dalam pinggir
eksistensi (Nasr, 1987). Oleh karena itu, filsafat perennial Nasr muncul
sebagai usaha untuk membebaskan manusia modern dari jeratan budaya
dan peradaban yang diciptakan oleh diri mereka sendiri.

Sebagai tambahan, John F. Haught dalam bukunya "Science and Religion:
From Conflict to Conversation" mengajukan pertanyaan menarik, apakah
agama dan sains bertentangan? Haught mengusulkan empat pendekatan
untuk menjawab pertanyaan tersebut, yaitu pendekatan konflik, kontras,
kontak, dan konfirmasi (Haugh, 2014). Haught mengemukakan bahwa
dialog antara sains dan agama diperlukan, sementara di dunia Islam, agama
dan sains dapat diselaraskan. Di Barat, terdapat keyakinan ganda bahwa
bahasa agama tidak dapat dimengerti oleh bahasa sains, dan sains hanya
dapat diuji dengan riset sistematis di laboratorium. Haught menekankan
perlunya pendekatan dialogis untuk memahami perbedaan ini dan
mengatasi perbedaan pandangan antara agama dan sains.

Seyyed Hossein Nasr menyajikan jawaban atas pertemuan antara sains
dan agama melalui suatu pendekatan filosofis yang dikenal sebagai
Religions Perennis atau Philosophy Perennis, yang secara lebih umum
disebut sebagai Agama dan Filsafat Perennial dalam konteks bahasa

Taufik Hidayatulloh | 89



Indonesia. Inti dari pemikiran Agama dan Filsafat Perennial ini adalah
adanya sesuatu yang abadi dalam agama, yang menjadi objek kajian
filosofis dan ilmiah dengan kekekalan yang dimilikinya.

Pemikiran ini dapat ditemukan dalam ajaran filsafat masysya’i atau
filsafat paripatik, yang merupakan sintesis dari ajaran-ajaran wahyu Islam,
Aristotelianisme, dan neoplatonisme, baik dari tradisi Atenian maupun
Alexandria. Abu Ya'qub al-Kindi, seorang filosof berkebangsaan Arab pada
abad III/IX di Bagdad, diakui sebagai tokoh yang banyak berkontribusi
dalam mengembangkan pemikiran ini dengan menyusun lebih dari dua
ratus penjelasan rinci terkait sains dan filsafat(Nasr, 2004).

Menurut Nasr, kebenaran yang ditemukan dalam agama dan filsafat
disebut sebagai kebenaran abadi, yang mencakup kebenaran yang dapat
dijumpai dalam keduanya. Agama abadi atau filsafat abadi merujuk pada
pengakuan manusia untuk bersikap pasrah kepada sesuatu yang lebih
tinggi, agung, dan transendental. Manusia, menurut Nasr, secara fitrah
cenderung memuja dan bersikap pasrah kepada sesuatu yang dianggapnya
agung dan dijadikan sebagai Tuhannya (Saumantri, 2023).

Terlepas dari kesan bahwa sejarah Islam dan Barat tampaknya tidak
pernah saling berhubungan, Nasr menekankan pentingnya membaca
sejarah, sains, dan ilmu pengetahuan dengan cermat. Inspirasi dari
kebangkitan sains Islam selama periode Renaissance Islam pada masa
Dinasti Abbasiyah ternyata memiliki dampak yang signifikan, dan
seharusnya tidak dipisahkan begitu jauh antara keduanya.

Secara filosofis, dapat diamati bahwa ketika dunia Islam berada dalam
puncak keemasannya, Eropa, khususnya pada abad pertengahan,
mengalami periode kegelapan dan kemunduran. Setelah mengalami
kemajuan dalam bidang filsafat, terutama di Yunani pada awal abad
Masehi, pemikiran Eropa cenderung menuju arah profanistik.

Oleh karena itu, Barat perlu mengakui kemundurannya. Kemajuan yang
terjadi di dunia Islam menarik minat banyak orang Barat, dan pada masa
tersebut, banyak dari mereka datang ke dunia Islam untuk mempelajari
filsafat dan ilmu pengetahuan. Inilah yang kemudian menjadi jembatan
informasi antara Barat dan Islam. Pemikiran ilmiah, rasional, filosofis, dan
bahkan sains Islam mulai ditransfer ke daratan Eropa. Kontak antara dunia
Barat dan Islam selama lima abad berikutnya ternyata mampu membawa

90 | Filsafat Islam Kontemporer



Eropa ke masa kebangkitan kembali (renaisans) dalam ilmu pengetahuan
dan filsafat, yang kemudian berkembang menjadi era modern.

Abad modern di Barat, yang dimulai sekitar abad ke-17, menandai awal
kemenangan supremasi rasionalisme, empirisme, dan positivisme atas
dogma agama. Fase ini terkait erat dengan upaya pemisahan ilmu
pengetahuan dan filsafat dari pengaruh agama, yang dikenal sebagai
sekularisme. Perpaduan antara rasionalisme, empirisme, dan positivisme
dalam epistemologi menyatukan Metode Ilmiah, seperti yang dijelaskan
oleh T.H. Huxley. Munculnya aliran-aliran ini memiliki dampak besar pada
peradaban Barat selanjutnya. Dengan metode ilmiah tersebut, kebenaran
suatu hal hanya dinilai dari sudut pandang fisik-materialistik yang bersifat
profan atau duniawi. Dengan kata lain, kebenaran ilmu pengetahuan hanya
diukur melalui kohesi dan korespondensi (Syahrin, 2019).

Berangkat dari uraian di atas, dengan karakteristiknya tersebut, dapat
dipastikan bahwa segala pengetahuan yang berada di luar jangkauan indra
dan akal serta pengujian ilmiah ditolak, termasuk pengetahuan yang berasal
dari dimensi keagamaan. Oleh karena itu, Zaman Modern atau Abad
Modern di Barat dapat diidentifikasi sebagai periode ketika manusia
menganggap dirinya sebagai kekuatan yang mampu mengatasi semua
tantangan dalam kehidupannya. Manusia dipandang sebagai makhluk
yang merdeka dan terlepas dari keterkaitannya dengan Alam dan Tuhan.
Di Barat, manusia sengaja membebaskan diri dari Tatanan Ilahi (Theo
Morphism) dan kemudian membangun Tatanan Antropomorphisme, suatu
tatanan yang sepenuhnya berpusat pada manusia. Manusia menjadi
penguasa takdirnya sendiri. Hal ini menyebabkan munculnya gerakan
responsif alternatif sebagai tanggapan terhadap perilaku masyarakat
modern yang tidak lagi mengakui keberadaan dunia metafisik. Termasuk di
antaranya adalah Tradisionalisme Islam yang dihidupkan oleh Nasr, serta
gerakan New Age di Barat pada akhir dewasa ini (Sururi et al., 2020).

. Krisis Dunia Modern

Zaman modern di Barat, dimulai sejak abad ketujuh belas Masehi,
mencerminkan kemenangan rasionalisme, empirisme, dan positivisme atas
dogma agama. Menurut (Huxley, 2009) keterkaitan antara rasionalisme,
empirisme, dan positivisme dalam epistemologi melahirkan apa yang
dikenal sebagai metode ilmiah (Scientific Method). Dengan pendekatan ini,

Taufik Hidayatulloh | 91



kebenaran diukur hanya dari sudut pandang materialistik dan empiris,
menolak dimensi metafisika. Sebagai hasilnya, pandangan dunia Barat
Modern sering disebut sebagai Scientific Worldview, yang sebenarnya telah
diwarnai oleh sekularisme, rasionalisme, empirisisme, pemikiran dikotomi,
desakralisasi, pragmatisme, dan penolakan terhadap kebenaran metafisika
(Saumantri, 2022).

Pandangan hidup ini secara signifikan membentuk peradaban Barat
Modern. Menurut Nasr, pandangan hidup sains modern ini berkontribusi
besar pada sekularisasi substansi alam. Dengan demikian, dampaknya, kata
Nasr, manusia modern memperlakukan alam sebagai objek eksploitasi
tanpa tanggung jawab moral, serupa dengan perlakuan terhadap pelacur.
Nasr menyoroti bahwa sekularisasi, sebagai inti dari modernisme, telah
menciptakan krisis tidak hanya dalam dimensi spiritual, tetapi juga dalam
kehidupan sosial sehari-hari (Nasr, 1987).

Akibatnya, manusia modern menjadi pengagum ilmu dan teknologi,
tanpa menyadari bahwa tindakan ini dapat mengurangi integritas
kemanusiaannya. Mereka terperangkap dalam jaringan sistem rasionalitas
teknologi yang terkadang sangat tidak manusiawi. Nasr mengklaim bahwa
ini terjadi karena manusia modern memberontak dan melawan Tuhan,
menciptakan sains yang tidak berdasarkan cahaya akal budi, melainkan
semata-mata bergantung pada kekuatan akal manusia untuk
mengumpulkan data melalui indra (Nasr, 1988).

Dengan demikian, era modern di Barat menandai periode ketika
manusia menemukan dirinya sebagai kekuatan yang dapat mengatasi
berbagai permasalahan hidupnya. Manusia modern Barat secara sengaja
membebaskan diri dari pengaruh ketuhanan (teomorfisme) untuk
membangun tatanan yang semata-mata berfokus pada manusia
(antropomorfisme). Manusia menjadi penguasa takdirnya sendiri, yang
pada akhirnya menyebabkan terputusnya hubungan dengan nilai-nilai
spiritualnya. Namun, ironisnya, seperti yang disampaikan Roger Garaudy,
manusia modern Barat pada akhirnya tidak mampu menjawab tantangan
kehidupan mereka sendiri (Harahap, 2017).

Dampak dari proses modernisasi yang diterapkan oleh Barat ternyata
membawa dampak negatif, yakni semakin merasuknya rasa cemas dan
ketidakbermaknaan dalam kehidupan manusia modern. Mereka
kehilangan dimensi transendental atau pandangan ilahi, sehingga mereka

92 | Filsafat Islam Kontemporer



dengan mudah terjerumus ke dalam kehampaan spiritual. Sebagai hasilnya,
manusia modern mengalami alienasi, baik itu teralienasi dari dirinya
sendiri, lingkungan sosialnya, maupun dari Penciptanya.

Aspek spiritual menjadi terabaikan sepenuhnya dalam peradaban
modern, padahal manusia adalah makhluk yang memiliki dua dimensi,
yaitu dimensi jasmani dan rohani. Kedua dimensi ini tidak dapat berfungsi
secara terpisah, melainkan harus bekerja bersama untuk mencapai
keseimbangan. Jika manusia hanya menekankan aspek lahiriah, maka ia tak
ubahnya seperti binatang. Keseimbangan keduanya harus terjaga agar
hubungan yang harmonis dapat terwujud. Seorang manusia tidak dapat
hidup hanya dengan memfokuskan diri pada dunia material atau spiritual
saja. Jika kedua aspek tersebut berjalan terpisah, maka pencapaian
kesejahteraan akan mengalami kegagalan (Saumantri, 2023).

Dari pernyataan tersebut, semakin jelas bahwa kedua aspek, baik
spiritual maupun materi, tidak dapat dipisahkan. Dari sini, dapat
disimpulkan bahwa krisis spiritual yang dialami manusia modern
disebabkan oleh peradaban modern yang hanya berdiri di atas konsep
manusia yang tidak memasukkan unsur paling esensial dari dirinya sendiri.
Padahal, menurut (Nasr, 1997): Manusia terdiri dari tiga unsur, yaitu
jasmani, jiwa, dan intelek. Intelek, yang berada di atas dan di pusat
eksistensi manusia, menjadi unsur yang esensial dari sifat manusia.
Karenanya, esensi manusia atau hakikat manusia hanya dapat dipahami
melalui intelek (mata hati). Ketika mata hati tertutup, kita tidak mungkin
mencapai pengetahuan yang esensial tentang hakikat manusia."

Nasr menjelaskan bahwa porsi intellectus (mata hati) menjadi
terpinggirkan terutama sejak berkembangnya aliran dualisme Cartesian di
Barat. Dengan tumbuh dan berkembangnya Rasionalisme, manusia hanya
dilihat dari dimensi jasmaninya saja. Dualisme Cartesian membagi realitas
menjadi dua: realitas material dan realitas mental, atau realitas fisik dan
realitas akal (rasio), sementara dimensi spiritualnya terpinggirkan (Nasr,
1997).

Menurut Nasr, karena manusia modern terlalu mengandalkan kekuatan
nalar (rasio) dan terperangkap dalam kehidupan materi, "mata batinnya"
menjadi tertutup, dan akhirnya terjadi ketidakseimbangan (disequilibrium)
antara rasio dan intelek. Oleh karena itu, untuk mengembalikan kesadaran
Ilahiah, seseorang perlu melatih kekuatan dan mengasah kekuatan

Taufik Hidayatulloh | 93



Intellectus-nya dengan mengimplementasikan ajaran-ajaran sufisme.
Melalui cara ini, terjadi keseimbangan (equilibrium) antara kekuatan rasio di
otak dan kekuatan intellectus (mata hati) yang berada di dalam dada.
Tasawuf, menurut Nasr, menjadi satu-satunya cara yang mampu melatih
ketajaman intellectus (mata hati), karena di dalamnya terdapat pendakian
spiritual atau dalam terminologi tasawuf disebut "magamat." Nasr
menyatakan bahwa "Manusia untuk mencapai level eksistensi harus
melakukan pendakian spiritual dan melatih ketajaman intellectus (mata
hati). Untuk mencapai pendakian spiritual tasawuf, seseorang harus
melewati tahapan-tahapan (Magamat) atau stasiun tersebut, mulai dari
taubat, zuhud, wara, faqr, sabar, tawakal, ridla, dlI" (Nasr, 1993)

Dengan metode ini, terjadi harmoni antara kekuatan rasio di otak dan
intellectus di dalam dada, menghasilkan ketentraman jiwa. Nasr
menjelaskan, mengungkapkan bahwa manusia pada dasarnya memiliki
kodrat "damba mistik," di mana ketentraman jiwa tidak dapat lagi
ditemukan melalui pemenuhan kebutuhan materi dunia. Dalam konteks ini,
dimensi rohaniah akan mencari kebahagiaan bersama Tuhan sebagai satu-
satunya konsumsi untuk memuaskan kelaparan jiwa manusia (Nasr, 1997).

Menurut Nasr bahwa pencarian spiritual dan mistik bersifat perennial.
Dalam Islam, konsep perennial ini dapat disamakan dengan fitrah, yang
dijelaskan dalam al-Qur'an sebagai nilai kemanusiaan yang berasal dari
fitrah, membuat manusia memiliki sifat kesucian dan kebaikan. Fitrah ini
merupakan kelanjutan dari perjanjian dasar antara Tuhan dan roh manusia,
sehingga roh manusia ditempati oleh kesadaran akan Yang Maha Tinggi,
yang merupakan awal dan tujuan dari segala yang ada di alam ini.

Oleh karena itu, Nasr menyimpulkan bahwa jika manusia modern ingin
mengakhiri kekeliruan dan kesesatan akibat penghilangan dimensi Ilahiah
dalam jiwa, pandangan dan sikap hidup keagamaan harus dihidupkan
kembali dalam kehidupan mereka (S. Arifin et al., 2022). Sebagai solusi, Nasr
memilih tasawuf sebagai alternatif bagi manusia modern yang telah
terhimpit kehampaan spiritual dalam jiwa mereka dengan melibatkan diri
dalam amalan-amalan tasawuf. Bagi Nasr, tasawuf bukan hanya sebuah
praktik keagamaan, melainkan bagian integral dari pandangannya terhadap
berbagai masalah di dunia modern saat ini.

Karena itulah, dalam Islam, tasawuf diibaratkan sebagai jantung dan inti
dari pewahyuan Islam (the heart of Islam). Nasr meyakini bahwa tasawuf

94 | Filsafat Islam Kontemporer



telah menyuntikkan energi dan semangat ke seluruh aspek Islam, baik
dalam aspek sosial maupun intelektual. Dengan demikian, Nasr
menyimpulkan bahwa berbagai isu dan permasalahan dalam sejarah Islam
tidak dapat diselesaikan tanpa memahami peran yang dimainkan oleh
tasawuf (Alatas, 2020).

Taufik Hidayatulloh | 95



BAB 11

PEMIKIRAN MOHAMMAD
NAQUIB AL-ATTAS

A. Biografi Intelektual Mohammad Naquib al-Attas

Mohammad Naquib al-Attas, seorang intelektual terkemuka dan
cendekiawan Islam kontemporer, lahir pada 5 September 1931 di Bogor,
Hindia Belanda (sekarang Indonesia). Al-Attas dikenal karena
kontribusinya yang besar dalam pemikiran Islam dan peradaban, serta
kepemimpinannya dalam dunia pendidikan. Biografi intelektualnya
mencerminkan dedikasinya untuk menggali hikmah dan nilai-nilai Islam,
serta untuk memahami peran intelektual dalam pembentukan masyarakat
yang beradab.(Muslina & Rahman, 2021).

Al-Attas lahir dalam keluarga yang menghargai pendidikan dan ilmu
pengetahuan. Ayahnya, Syed Muhammad Alwi al-Attas, seorang guru
besar dan ulama terkemuka di dunia Islam. Alwi al-Attas memberikan
landasan awal yang kuat bagi pendidikan al-Attas dalam tradisi Islam.
Pendidikan formalnya dimulai di Sekolah Dasar Melayu Raya dan berlanjut
ke Kolej Sultan Abdul Hamid di Alor Setar, Malaysia. Setelah
menyelesaikan pendidikan dasarnya, al-Attas melanjutkan studi di
Universitas Malaya, Kuala Lumpur, dan lulus dengan gelar sarjana muda
dalam bidang Ekonomi pada tahun 1952. Setelah itu, dia berangkat ke
Inggris untuk melanjutkan pendidikan tingginya. Di Universitas London,
al-Attas meraih gelar sarjana dalam bidang Filsafat dan Sejarah pada tahun
1957. Pendidikan lanjutan ini membekali al-Attas dengan landasan
multidisipliner yang memengaruhi pandangannya tentang Islam dan
peradaban (P. Lestari et al., 2019).

Al-Attas dikenal sebagai cendekiawan yang produktif dan kritis
terhadap perkembangan pemikiran dunia modern. Salah satu kontribusinya
yang signifikan adalah pemikirannya mengenai Islamisasi ilmu
pengetahuan. Ia berpendapat bahwa ilmu pengetahuan harus

96 | Filsafat Islam Kontemporer



diintegrasikan dengan nilai-nilai Islam agar dapat memberikan manfaat
bagi umat manusia secara menyeluruh. Konsep "Islamisasi ilmu" yang
diusungnya membahas pengaruh Islam dalam semua aspek kehidupan,
termasuk pendidikan, sains, dan humaniora. Al-Attas mengkritik model
pendidikan Barat yang dinilainya tidak sesuai dengan akar nilai-nilai Islam.
Ia menyuarakan pentingnya memahami alam semesta melalui lensa Islam,
meletakkan dasar yang kuat untuk pemahaman dunia modern yang
berlandaskan nilai-nilai keislaman (Nanu, 2021).

Al-Attas tidak hanya seorang pemikir besar, tetapi juga seorang
pemimpin pendidikan yang memimpin perubahan signifikan di Universitas
Islam Malaysia (UIAM). Ia mendirikan universitas ini pada tahun 1983
dengan tujuan menciptakan institusi pendidikan tinggi yang
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan ilmu pengetahuan modern. Selama
kepemimpinannya, UIAM berkembang menjadi pusat pendidikan unggul
dengan program-program studi yang mencakup berbagai bidang ilmu
pengetahuan dan humaniora. Al-Attas memastikan bahwa universitas
tersebut menjadi wadah yang memadukan warisan intelektual Islam
dengan pengetahuan modern, menciptakan lingkungan akademik yang
mempromosikan pemikiran kritis dan harmoni antara keislaman dan ilmu
pengetahuan.

Prestasi dan kontribusi al-Attas dalam dunia intelektual dan pendidikan
telah mendapatkan pengakuan yang luas. Ia menerima berbagai
penghargaan, termasuk Penghargaan Tokoh Agama Islam Terkemuka dari
Raja Salman bin Abdulaziz Al Saud pada tahun 2017. Penghargaan ini
mencerminkan pengakuan atas dedikasinya terhadap pengembangan
pemikiran Islam dan kontribusinya dalam memajukan pendidikan tinggi
yang berbasis nilai-nilai Islam. Mohammad Naquib al-Attas meninggalkan
warisan intelektual yang mendalam dan terus mempengaruhi pemikiran
Islam kontemporer. Pemikirannya tentang Islamisasi ilmu dan peradaban
menjadi landasan untuk penelitian dan kajian lebih lanjut di bidang ini.
Selain itu, universitas yang didirikannya, UIAM, terus menjadi pusat
keunggulan dalam menyelaraskan nilai-nilai Islam dengan ilmu
pengetahuan modern. Melalui dedikasinya terhadap pemikiran dan
pendidikan, al-Attas berusaha membangun jembatan antara tradisi Islam
yang kaya dan tuntutan modernitas. Pemikirannya yang progresif dan kritis

Taufik Hidayatulloh | 97



terhadap perubahan zaman membuktikan bahwa Islam mampu
berkembang dan beradaptasi dengan konteks kontemporer.

Dalam upayanya membangun jembatan antara tradisi Islam yang kaya
dengan tuntutan modernitas, al-Attas mendorong integrasi antara nilai-nilai
Islam dengan ilmu pengetahuan. Konsep 'Islamisasi ilmu" yang
diembannya memberikan dasar bagi pemahaman yang holistik, di mana
kekayaan intelektual Islam tidak hanya dilestarikan, tetapi juga
diintegrasikan ke dalam kerangka pemikiran modern. Al-Attas juga
memandang pendidikan sebagai alat penting dalam mencapai tujuan ini.
Dengan mendirikan Universitas Islam Malaysia (UIAM), ia menciptakan
lingkungan akademik yang mencerminkan harmoni antara nilai-nilai Islam
dan progresivitas ilmu pengetahuan modern. Melalui universitas ini, al-
Attas berusaha mencetak generasi cendekiawan yang tidak hanya kompeten
dalam bidang ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki pemahaman
mendalam tentang nilai-nilai moral dan spiritual Islam.

Warisan al-Attas tidak hanya tercermin dalam konsep-konsep
pemikirannya, tetapi juga dalam institusi pendidikan yang berhasil
dibangunnya. UIAM tetap menjadi bukti konkret dari upaya al-Attas dalam
menjembatani kesenjangan antara tradisi dan modernitas. Universitas ini
telah menjadi pusat keunggulan dalam menawarkan pendidikan yang
menggabungkan kearifan tradisional dengan kemajuan ilmu pengetahuan.
Selain itu, peran al-Attas sebagai pemimpin dan intelektual yang
berpengaruh telah memotivasi banyak generasi untuk menggali lebih dalam
nilai-nilai Islam dan mengaplikasikannya dalam konteks kontemporer.
Pemikirannya memicu diskusi dan penelitian di berbagai bidang, termasuk
filsafat, pendidikan, dan sains (Sholeh, 2017).

Penghargaan yang diterimanya, termasuk Penghargaan Tokoh Agama
Islam Terkemuka dari Raja Salman bin Abdulaziz Al Saud, memberikan
pengakuan yang layak atas dedikasinya dalam memimpin dan
menyumbangkan pemikiran berharga bagi perkembangan intelektual
Islam. Melalui upaya pembangunan jembatan antara tradisi Islam dan
tuntutan modernitas, Mohammad Naquib al-Attas memberikan kontribusi
yang signifikan terhadap pemikiran dan pendidikan Islam. Warisannya
tetap hidup dalam pemikiran generasi penerusnya dan di institusi
pendidikan yang didirikannya, menerangi jalan bagi pemahaman yang

98 | Filsafat Islam Kontemporer



lebih mendalam tentang Islam dalam konteks zaman yang terus berubah
(Mauliyah, 2016).

. Ide Islamisasi Ilmu

Secara umum, konsep Islamisasi dapat diartikan sebagai membawa
sesuatu ke dalam kerangka Islam atau menjadikannya sebagai bagian dari
Islam. Ini tidak berarti bahwa Islam tidak bersifat universal, tetapi lebih
menunjukkan bahwa di luar Islam terdapat berbagai elemen yang mungkin
tidak selaras dengan nilai-nilai Islam. Dalam konteks ini, Islamisasi
dianggap sebagai langkah universal atau usaha untuk mengintegrasikan
suatu konsep dengan kerangka pemikiran Islam, dengan memasukkan
pemahaman Islam (Siregar & Siregar, 2018).

Al-Attas, dalam pendekatannya terhadap Islamisasi ilmu,
menggambarkan konsep ini sebagai suatu proses pembebasan manusia dari
tradisi magis, mitologis, animisme, nasional-kultural, dan paham sekuler.
Konsep ini didefinisikan sebagai upaya untuk membebaskan manusia dari
elemen-elemen yang mungkin tidak selaras dengan nilai-nilai Islam. Al-
Attas memandang bahwa proses Islamisasi melibatkan pembebasan roh
manusia, yang pada gilirannya mempengaruhi dimensi jasmaniyahnya.
Proses ini dianggap mampu menciptakan keharmonisan dan kedamaian
sesuai dengan fitrah manusia atau kodratnya (Al-Attas, 2000).

Sayyid Muhammad Naquib al-Attas memandang Islamisasi sebagai
suatu proses yang melibatkan pemahaman dan transformasi. Meskipun
manusia memiliki komponen jasmani dan rohani, pembebasan yang
dihasilkan dari Islamisasi lebih menitikberatkan pada dimensi rohani. Hal
ini karena, menurut al-Attas, manusia yang sejati adalah manusia yang
melakukan tindakan dengan penuh kesadaran dan makna. Oleh karena itu,
konsep Islamisasi dapat dipahami sebagai proses pembebasan rohani
manusia yang membawa dampak positif pada dimensi jasmani dan
menghasilkan harmoni sesuai dengan fitrahnya (D. Irawan, 2019) .

Al-Attas juga melihat gagasan Islamisasi ilmu sebagai respons
intelektual terhadap dampak negatif ilmu pengetahuan modern Barat.
Baginya, krisis dalam basis ilmu modern, terutama terkait konsepsi tentang
realitas dan pandangan dunia, memunculkan berbagai masalah
epistemologis. Oleh karena itu, al-Attas menyatakan bahwa peradaban
Barat harus dipilah dan dipilih, memisahkan yang sejati dari yang palsu,

Taufik Hidayatulloh | 99



sebelum diadopsi atau dikonsumsi. Pendekatan ini menggambarkan sikap
kritis al-Attas terhadap nilai-nilai yang diakomodasi oleh ilmu pengetahuan
modern (Yulianto, 2018).

Islamisasi menurut al-Attas bukan hanya tentang mengadopsi, tetapi
juga tentang menyelaraskan dan menyelamatkan nilai-nilai Islam dalam
proses transformasi ilmu pengetahuan dan pemikiran. Pendekatannya yang
progresif menciptakan konsep Islamisasi sebagai suatu usaha untuk
menjaga keaslian nilai-nilai Islam dalam menghadapi kompleksitas dan
tantangan dunia modern.

Al-Attas mengidentifikasi fenomena yang disebutnya sebagai
"deislamisasi  pikiran-pikiran umat Islam." Dalam menghadapi
keprihatinannya terhadap hal ini, al-Attas mengusulkan gagasan islamisasi
ilmu pengetahuan, yang dianggap sebagai pencapaian inovatif dalam
pemikiran Islam modern. Menurut Siregar, al-Attas memberikan formula
awal yang sistematis dalam gagasannya. Al-Attas memahami islamisasi
ilmu sebagai usaha untuk membebaskan manusia dari dua aspek. Pertama,
pembebasan dari tradisi magis, mitos, animisme, dan paham kebangsaan
dan kebudayaan pra-Islam. Kedua, pembebasan dari kendali sekuler
terhadap akal budi dan bahasa. Dengan singkat, konsep Islamisasi
mencakup upaya dekonstruksi terhadap ilmu pengetahuan Barat, yang
selanjutnya direkonstruksi ke dalam kerangka pengetahuan Islam. Ini bisa
diartikan sebagai langkah "desekularisasi" ilmu pengetahuan yang didasari
oleh epistemologi Islam (Mauliyah, 2016).

Desekularisasi dalam konteks ini mengindikasikan kebutuhan untuk
membersihkan unsur-unsur yang menyimpang, seperti dualisme,
sekularisme, dan evolusionerisme dalam peradaban Barat yang pada
dasarnya bersifat relativistik dan nihilistik, dari tubuh pengetahuan.
Tujuannya adalah agar ilmu pengetahuan yang dihasilkan benar-benar
bersifat "Islamic" dengan mengintegrasikan konsep-konsep kunci Islam,
seperti konsep agama (dien), konsep insan, konsep pengetahuan ('ilm dan
ma'rifah), konsep kearifan atau hikmah, konsep keadilan, konsep perbuatan
yang benar, dan konsep universitas (kulliyyah jami'ah) (Djollong, 2015).

Menurut (D. Irawan, 2019) gagasan Islamisasi menjadi fokus utama
pikiran dan jiwa al-Attas selama waktu yang lama sebelum akhirnya
diwujudkan sebagai gagasan besar. Islamisasi yang dimaksudkan oleh al-
Attas bukan sekadar transformasi disiplin ilmu, melainkan sebuah usaha

100 | Filsafat Islam Kontemporer



untuk mengislamkan pikiran, jiwa, dan tubuh manusia serta dampak-
dampaknya terhadap kehidupan manusia. Islamisasi ilmu dalam perspektif
al-Attas memiliki tujuan untuk mengembangkan kepribadian muslim
sesuai dengan hakikatnya, sehingga dapat memperkuat keyakinannya.

. Dewesternisasi Pendidikan Islam

Terma Dewesternisasi memiliki makna sebagai tindakan membersihkan
dari pengaruh westernisasi. Jika kita memahami westernisasi sebagai proses
pembaratan atau peniruan serta adopsi gaya hidup Barat, maka
Dewesternisasi dapat diartikan sebagai usaha untuk memisahkan sesuatu
dari proses pembaratan, atau dengan kata lain, membersihkan sesuatu dari
pengaruh-pengaruh Barat. Dalam pandangan Sayyid Muhammad Naquib
al-Attas, Dewesternisasi merupakan suatu proses pengenalan, pemisahan,
dan pengasingan unsur-unsur sekuler, baik dalam substansi, roh, sifat,
maupun identitas budaya serta peradaban Barat dari domain pengetahuan.
Proses ini bertujuan untuk mengubah bentuk, nilai-nilai, dan tafsiran
konseptual isi pengetahuan sesuai dengan pandangan yang disampaikan
sekarang(Antoni, 2017).

secara historis, merupakan perkembangan yang dimulai dari ranah
metafisika, kemudian melibatkan dunia kosmologi, dan berakhir pada
wilayah psikologis. Dalam perspektif yang lebih rinci, pemikiran al-Attas
mengenai Dewesternisasi berakar dari keprihatinannya terhadap
penyempitan makna dalam istilah-istilah ilmiah Islam, yang disebabkan
oleh upaya Westernisasi terhadap mitologi(Al-Attas, 2000). Menghadapi
distorsi yang disebabkan oleh pencampuran hal-hal gaib dan sekularisasi
dalam rangka menanggulangi ketidakakuratan atau  bahkan
memulihkannya ke proposisi yang sebenarnya, al-Attas memperkenalkan
dan mengajukan konsep Dewesternisasi dan islamisasi sebagai dasar untuk
membangun paradigma pemikiran kontemporer.

Format Dewesternisasi pendidikan Islam yang diperkenalkan oleh
Sayyid Muhammad Naquib al-Attas bertujuan untuk menampilkan
pendidikan Islam sebagai suatu sistem pendidikan yang murni dan dapat
diimplementasikan secara nyata dalam kehidupan ber masyarakat melalui
transfer pengetahuan ('ilm) sebagai objek pendidikan pada umumnya.
Tujuan utama Dewesternisasi pendidikan Islam yang dirumuskan oleh
Sayyid Muhammad Naquib al-Attas adalah menciptakan manusia yang

Taufik Hidayatulloh | 101



bermutu, yakni manusia universal (Al-Insan Al-Kamil). Insan kamil yang
diinginkan adalah individu yang memiliki ciri-ciri sebagai berikut: pertama,
seimbang dalam kedua dimensi kepribadian; a) dimensi isoterik-vertikal
yang menunjukkan ketaatan dan ketauhidan kepada Allah, dan b) dimensi
eksoterik, dialektikal, horisontal, yang membawa misi keselamatan bagi
lingkungan sosial dan alam sekitarnya. Kedua, manusia tersebut seimbang
dalam kualitas pemikiran, dzikir, dan amal perbuatannya. Oleh karena itu,
untuk mencapai pencapaian manusia yang seimbang dengan ciri-ciri
tersebut, diperlukan upaya maksimal dalam menyelaraskan paradigma
pendidikan secara terpadu (Al-Attas, 2016).

Dewesternisasi pendidikan Islam yang diperkenalkan oleh Sayyid
Muhammad Naquib al-Attas juga mengindikasikan tuntutan akan sistem
pendidikan Islam yang murni dan terpadu, yang terwujud dalam formula
sistem pendidikan di semua lembaga pendidikan Islam (Al-Attas, 1999).
Inisiatif ini menegaskan bahwa upaya yang dilakukan oleh Sayyid
Muhammad Naquib al-Attas untuk mengintegrasikan ilmu keislaman
dalam sistem pendidikan Islam harus didasarkan pada ajaran dan prinsip-
prinsip al-Qur'an serta al-Hadis. Dengan kata lain, Islam dalam proses
pendidikannya tidak hanya mengejar kesetaraan dengan perkembangan
teknologi dan menekankan pada aspek rasional, intelektual, dan filosofis,
tetapi juga memprioritaskan ajaran ubudiyah dan akhlak sebagaimana yang
ditegaskan dalam ajaran Islam itu sendiri (Sandimula, 2023).

Dapat dipahami bahwa konsep dewesternisasi pendidikan Islam yang
dikemukakan oleh Sayyid Muhammad Naquib al-Attas menunjukkan
perbedaan yang signifikan dengan pandangan atau gagasan yang telah
diutarakan oleh tokoh-tokoh pendidikan Islam lainnya. Perbedaan ini
sangat terlihat jelas karena konsep dewesternisasi pendidikan Islam
menurut Sayyid Muhammad Naquib al-Attas mengadopsi istilah ta’dib,
dan unsur-unsur lain seperti orientasi (tujuan) dan metode juga ikut
memberikan warna pada perbedaan tersebut. Seharusnya, perbedaan
semacam ini dilihat sebagai suatu keberkahan yang menggambarkan
kekayaan wawasan yang terkandung dalam studi Islam. Kemajuan
pendidikan Islam terus beradaptasi dengan tuntutan modernisasi, yang
juga membawa ide-ide nasionalisme yang dipengaruhi oleh ideologi Barat,
hingga implementasi teknologi dan diperkenalkannya sistem pendidikan
ala Barat di negara-negara Islam (Al-Attas, 2016).

102 | Filsafat Islam Kontemporer



Sebagai contoh sederhana mengenai pentingnya adab, terkait dengan al-
Qur'an sebagai sumber pengetahuan yang suci, yang tidak boleh disentuh
oleh seseorang yang tidak memenuhi syarat adab, yaitu melakukan wudhu.
Oleh karena itu, penekanan Sayyid Muhammad Naquib al-Attas terhadap
adab dianggap sebagai sesuatu yang mutlak dimiliki oleh peserta didik
sebelum mereka terlibat dalam dunia keilmuan. Hal ini menjadi sangat
penting karena setiap pengetahuan berasal dari satu sumber, yaitu Allah
swt., dan untuk mencapainya tentu memerlukan perantara (otoritas) yang
dapat dipercaya. Dari penekanan ini, dapat disimpulkan bahwa Sayyid
Muhammad Naquib al-Attas menekankan bahwa ta’dib adalah prasyarat
untuk memperoleh pengetahuan dan dalam konteks dewesternisasi
pendidikan Islam.

Gagasan Sayyid Muhammad Naquib al-Attas untuk memperluas
pengertian dewesternisasi pendidikan Islam melibatkan konsep Islamisasi.
Islamisasi dianggap sebagai karakter dan identitas Islam sebagai pandangan
hidup (worldview), yang mencakup pandangan integral terhadap konsep
ilmu (epistemologi) dan konsep Tuhan (teologi). Bahkan lebih dari itu, Islam
dianggap sebagai agama yang memiliki pandangan fundamental tentang
Tuhan, kehidupan, manusia, alam semesta, dan lain-lain (Al-Attas, 1985).

Gagasan dan analisis Sayyid Muhammad Naquib al-Attas mengenai
Dewesternisasi pendidikan Islam, sebagaimana yang telah diuraikan
sebelumnya, tampaknya mengikuti pola kedua, yaitu fokus secara eksklusif
pada Islam dengan menjadikan al-Quran dan al-Hadis sebagai sumber
utama, ditambah dengan hasil pengembangannya atas kitab-kitab klasik.
Pendekatan ini diperkuat oleh keyakinan Sayyid Muhammad Naquib al-
Attas bahwa Islam adalah way of life atau jalan hidup yang paling
komprehensif. Dalam konteks tujuan hakiki kehidupan manusia, yaitu
beribadah atau berbakti kepada Allah swt., Sayyid Muhammad Naquib al-
Attas berusaha untuk memastikan bahwa setiap pemikiran, tindakan, dan
perkataannya selalu bersifat Islami.

Hal demikian merupakan suatu usaha meskipun ia sendiri merupakan
lulusan Barat yang memiliki latar belakang sekuler, dan kini menjadi salah
satu kritikus Barat yang paling vokal. Menyadari bahwa pemikiran
seseorang, dengan paradigma, model, dan karakteristik tertentu, akan
berdampak pada masyarakat secara umum, dan lebih spesifik, dalam
konteks pembaharuan pemikiran Islam itu sendiri (Al-Attas, 2015).

Taufik Hidayatulloh | 103



D. Reposisi Pendidikan Islam Naquib al-Attas

Reposisi pendidikan Islam adalah usaha atau kegiatan yang bertujuan
untuk merapikan atau memperbaiki kembali metode pemberian pendidikan
Islam dari seorang pendidik kepada peserta didik melalui bimbingan,
pengajaran, dan pembinaan, dengan maksud menumbuhkan dan
mengembangkan kepribadian yang sesuai dengan ajaran agama Islam,
yaitu berkepribadian muslim yang utuh. Pendidikan Islam merupakan
bagian integral dari ajaran Islam yang bersumber dari al-Qur’an dan al-
Hadis Rasulullah saw. Di kehidupan sehari-hari, terutama di kalangan
masyarakat awam, seringkali terdapat perbedaan interpretasi dalam
mendefinisikan dua istilah tersebut, yaitu pendidikan Islam dan agama
Islam, yang bagi para ilmuwan yang memahami ajaran Islam memberikan
pengertian dengan mudah, namun bagi masyarakat awam terkadang sulit
untuk membedakannya (Al-Attas, 2015).

Tujuan dari reposisi pendidikan Islam adalah meningkatkan
pemahaman tentang keislaman secara menyeluruh, meningkatkan
keimanan, penghayatan, dan pengamalan ajaran Islam, sehingga individu
menjadi seorang muslim yang beriman dan bertaqwa kepada Allah swt.,
serta memiliki akhlak mulia dalam kehidupan pribadi, sosial, berbangsa,
dan bernegara (Muslih, 2010). Pendidikan Islam lebih difokuskan pada
peningkatan martabat kemanusiaan dengan memprioritaskan akhlak
sebagai fokus utama, tanpa mengesampingkan aspek-aspek lainnya.
Kebutuhan mendesak saat ini adalah adanya pendidikan Islam yang kokoh
untuk menjawab tantangan pasar yang semakin kompleks. Secara singkat,
tujuan reposisi pendidikan Islam adalah mendidik anak-anak, pemuda-
pemudi, dan orang dewasa agar menjadi muslim sejati, memiliki keimanan
yang teguh, beramal saleh, dan berakhlak mulia, sehingga mampu
berkontribusi sebagai anggota masyarakat yang mandiri, berbakti kepada
Allah, dan berdedikasi kepada bangsa, tanah air, serta sesama umat
manusia (Khusnan, 2019).

Berdasarkan paparan di atas, dapat dipahami bahwa pendekatan
pemikiran pendidikan yang diajukan oleh Sayyid Muhammad Naquib al-
Attas berusaha untuk mempresentasikan pendidikan Islam sebagai suatu
sistem yang terpadu. Hal ini tercermin dari perumusan tujuan
pendidikannya, yang mengarah pada pencapaian manusia yang baik, yaitu
manusia universal (Al-Insan Al-Kamil) (Al-Attas, 1999). Sayyid Muhammad

104 | Filsafat Islam Kontemporer



Naquib al-Attas menegaskan bahwa implementasi pendidikan Islam di
lembaga formal mencakup realisasi sistem pendidikan terpadu,
sebagaimana tergambar dalam rumusan sistem pendidikan yang dibuatnya.
Dalam konteks ini, terlihat sangat jelas bahwa pendidikan Islam harus
mengintegrasikan ilmu pengetahuan umum dengan pendidikan Islam,
yang mencakup ilmu-ilmu umum yang bersifat rasional, ilmiah, dan
filosofis, bukan hanya ilmu-ilmu agama.

Paradigma pendidikan yang diusung oleh Sayyid Muhammad Naquib
al-Attas lebih menekankan pada aspek moral-transendental (afektif),
meskipun tetap memperhitungkan aspek kognitif (sensual-logis) dan
psikomotorik (sensualempiris). Pendekatan ini konsisten dengan aspirasi
pendidikan Islami yang berkarakter moral dan agama. Dalam taksonomi
pendidikan Islami, dikenal adanya domain transendental, yaitu domain
iman, seiring dengan tiga domain lainnya, yaitu kognitif, afektif, dan
psikomotorik yang dikembangkan oleh B.S. Bloom. Domain iman menjadi
elemen krusial dalam pendidikan Islami, karena ajaran Islam tidak hanya
menyangkut aspek rasional, melainkan juga mencakup dimensi supra
rasional yang tak dapat dicapai oleh akal manusia tanpa didasari oleh iman,
yang bersumber dari wahyu, yaitu al-Qur’an dan al-Hadis. Domain iman
menjadi pusat yang menentukan sikap dan nilai hidup peserta didik, serta
menjadi penentu nilai dan amal perbuatan yang dijalankan (Ulfah &
Arifudin, 2023).

Pendidikan pada masa sekarang, umumnya, dan pendidikan Islam,
khususnya, memerlukan alternatif solusi yang dapat diaktualisasikan dan
diimplementasikan dalam lembaga pendidikan Islam formal. Konsep ta’dib
yang dirumuskan oleh Sayyid Muhammad Naquib al-Attas memiliki
relevansi dan signifikansi tinggi dalam konteks ini. Konsep ini bertujuan
untuk mengintegrasikan dikhotomi ilmu pengetahuan, menjaga
keseimbangan-equilibrium, dan memiliki orientasi moral dan religious.

Dengan landasan ilmiah, Sayyid Muhammad Naquib al-Attas telah
menyajikan  proposisi-proposisinya  sehingga membentuk konsep
pendidikan yang sangat terperinci. Oleh karena itu, pernyataan Sayyid
Muhammad Naquib al-Attas bukanlah sesuatu yang naif, melainkan
merupakan bagian dari jihad intelektual dalam merumuskan paradigma
pendidikan Islam. Apabila dikaji dalam konteks filsafat ilmu, apa yang telah
diformulasikan oleh Sayyid Muhammad Naquib al-Attas dapat

Taufik Hidayatulloh | 105



dipertanggungjawabkan secara ilmiah, baik dari segi ontologis,
epistemologis, maupun aksiologis.

106 | Filsafat Islam Kontemporer



BAB 12

PEMIKIRAN HARUN
NASUTION

A. Biografi Intelektual Harun Nasution

Harun Nasution seorang intelektual dan cendekiawan Islam Indonesia,
lahir di Pematang Siantar Sumatra Utara, 23 September 1919. Namanya
dikenal luas sebagai tokoh yang berkontribusi besar dalam perkembangan
pemikiran Islam di Indonesia, terutama dalam konteks pemikiran dan
pendidikan Islam progresif. Pendidikan formal Harun Nasution dimulai di
sekolah rakyat setempat di Padang dan berlanjut ke MULO (Meer
Uitgebreid Lager Onderwijs), pendidikan menengah setingkat HBS di
Hindia Belanda. Setelah pendudukan Jepang, Nasution melanjutkan
pendidikannya di Fakultas Ushuluddin di Jakarta dan kemudian
mendapatkan beasiswa untuk melanjutkan studi di Al-Azhar, Kairo, Mesir.

Di Al-Azhar, Nasution terpapar dengan berbagai aliran pemikiran Islam
yang bervariasi, mulai dari tradisionalis hingga modernis. Hal ini
membentuk kerangka pemikirannya yang inklusif dan terbuka terhadap
berbagai perspektif keislaman. Selama di Mesir, Nasution juga terlibat
dalam aktivitas keorganisasian dan kepemudaan Islam. Setelah
menyelesaikan studi di Al-Azhar, Harun Nasution kembali ke Indonesia
pada tahun 1953. Dia terlibat aktif dalam perjuangan kemerdekaan dan
menjadi anggota Hizbullah, organisasi Islam yang berjuang melawan
penjajahan Belanda. Namun, setelah kemerdekaan Indonesia, Nasution
lebih memilih untuk berkontribusi melalui pemikiran dan pendidikan Islam
(Nasution, 1998).

Pada awal kariernya, Nasution terlibat dalam pendidikan dan mengajar
di berbagai lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Namun, dorongan
intelektualnya mendorongnya untuk memperdalam pemahamannya

Taufik Hidayatulloh | 107



tentang Islam, filsafat, dan sosial. Ia kemudian melanjutkan pendidikan
tingginya di Fakultas Ushuluddin Universitas Al-Azhar di Mesir. Salah satu
kontribusi terbesar Nasution adalah pendirian Sekolah Tinggi Ilmu
Ushuluddin (STIU) Jakarta pada tahun 1960. STIU Jakarta kemudian
berkembang menjadi Institut Ilmu Keguruan Agama Islam (IAIN) Syarif
Hidayatullah Jakarta, dan sekarang berganti nama menjadi UIN
(Universitas Islam Negeri) Syarif Hidayatullah Jakarta. Harun Nasution
menjadi salah satu pemimpinnya dan terus berusaha mengembangkan
pendidikan Islam yang berkualitas dan relevan dengan tuntutan zaman.

Nasution juga dikenal karena pemikirannya yang progresif dan kritis
terhadap tradisi keislaman yang statis. Dalam karyanya, "Islam Ditinjau dari
Berbagai Aspeknya," ia membahas sejumlah isu kontroversial dan mencoba
menyelami pemahaman Islam dari perspektif kritis. Dia mendukung
gagasan Islam yang inklusif, terbuka, dan mendorong dialog antarumat
beragama. Sebagai seorang intelektual, Nasution memiliki peran penting
dalam pergerakan Islam progresif di Indonesia. la terlibat dalam
pembentukan organisasi Islam progresif, seperti Persatuan Islam (Persis)
dan Jamaah Tarbiyah. Nasution juga menjadi editor majalah "Hidayatullah"
yang menjadi wahana bagi pemikiran Islam progresif.

Harun Nasution meninggal dunia pada tanggal 26 April 1998.
Warisannya dalam dunia pemikiran Islam dan pendidikan terus hidup
melalui para pengikutnya dan berbagai lembaga pendidikan Islam yang ia
dirikan. Pemikirannya yang progresif dan pendidikannya yang inklusif
menjadi landasan bagi pengembangan Islam yang moderat dan bersifat
terbuka di Indonesia (Nasution, 1998).

Harun Nasution, sebagai tokoh pembaharu Islam, menunjukkan sisi
kontroversial dalam pemikirannya. Ide-idenya muncul sebagai respons
terhadap dan penentangan terhadap gagasan-gagasan tradisional yang
mendominasi pada masanya. Perjalanan pemikirannya tidak luput dari
berbagai respons pro dan kontra. Mukti Ali adalah salah satu individu yang
memberikan dukungan gigih terhadap ide dan pemikiran Harun Nasution.
Di sisi lain, M. Rasjidi adalah salah satu kritikus yang memandang gagasan
Harun sebagai potensi ancaman terhadap umat Islam, dengan alasan ilmiah
tertentu, terutama karena diduga terpengaruh oleh orientalis (Zain Uchrawi
dan Ahmadie Thaha, 1989).

108 | Filsafat Islam Kontemporer



Ragam respons terhadap gagasan-gagasan Harun Nasution ternyata
menarik minat Nurisman untuk melakukan telaah ulang dan kajian
mendalam terhadap fondasi pemikiran filosofis yang diperkenalkan oleh
Harun Nasution. Analisis ini tidak hanya berfokus pada upaya menjelaskan
dasar-dasar pemikiran Harun, melainkan juga mengusulkan pentingnya
melakukan penyegaran terhadap Islam Rasional versi Harun. Penyegaran
ini diusulkan dengan mempertimbangkan pendekatan Islam Rasional yang
bersifat humanistik, menggunakan kerangka eksistensialisme dan
fenomenologi. Keberadaan ide-ide Harun, yang tumbuh dalam lingkungan
sosial-politik-budaya Orde Baru, tampaknya memerlukan rekonstruksi agar
tetap relevan pada periode setelahnya, sambil tetap memegang teguh
prinsip almuha fazotu ‘ala qadimi as-shalih, wa akhodzu bil jadidil ashlah
(Ermagusti, Syafrial, 2022).

B. Pemikiran Harun Nasution tentang Ajaran Islam

1. Ajaran Dasar dan Non-Dasar

Pengajaran Islam dibagi menjadi dua bentuk, yaitu pengajaran dasar
dan non-dasar (qath’i dan dhanni). Pengajaran dasar adalah pengajaran
yang bersifat tetap, mutlak, tidak berubah, dan bersifat dogmatis. Jenis
pengajaran ini disebut juga sebagai pengajaran yang pasti (qath’i), dan
terdiri dari tiga bentuk: (1) Qath’i al-wurud, yaitu pengajaran yang pasti
sumber keterangannya baik dari Allah berupa ayat-ayat suci Al Qur’an
maupun dari Nabi berupa hadis mutawatir. (2) Qath’i al-dalalah, yaitu
pengajaran yang pasti maknanya karena suatu teks (nash) hanya
memiliki satu arti, baik dari ayat-ayat Al Qur'an maupun hadis
mutawatir. Pengajaran semacam ini sangat sedikit. (3) Qath’i al-tanfidh,
yaitu pengajaran yang harus dilaksanakan dan bila tidak dilaksanakan
seseorang dapat dikatakan melakukan pelanggaran, seperti salat dan
puasa (Rakhman, 2007).

Pengajaran non-dasar adalah pengajaran yang bersifat nisbi, relatif,
tidak tetap, boleh berubah-ubah, dan tidak mengikat, umumnya
disebut sebagai kelompok “dhanni”. Jenis pengajaran ini melibatkan
tiga bentuk: (1) Zhanni al-wurud, yang merupakan segala pengajaran
Islam selain Al Qur'an dan Hadis mutawatir atau disebut sebagai
pengajaran yang tidak pasti kedatangannya. Ketidakpastian pengajaran

Taufik Hidayatulloh | 109



tersebut terjadi karena hanya disampaikan oleh perorangan atau
pendapat dari ijtihad pribadi. (2) Dhanni al-dalalah, yaitu pengajaran
yang tidak pasti maknanya, karena suatu teks (nash) dapat memiliki
lebih dari satu arti, baik dari Al Qur’an maupun dari hadis mutawatir
(3) Zhanni al-tanfizh, yaitu pengajaran yang tidak pasti diperlakukan,
misalnya soal waris, walaupun ayat yang mencakup tentang waris
termasuk pasti maknanya (Nasution, 2010).

Dalam konteks kedua jenis pengajaran tersebut, Harun Nasution
menyatakan bahwa untuk melakukan pembaharuan dalam Islam, perlu
membedakan antara pengajaran yang bersifat absolut dengan yang
bersifat relatif. Oleh karena itu, menurut Harun Nasution,
pembaharuan dalam Islam memerlukan pemisahan antara pengajaran
yang gath’i dan dhanni, antara yang mutlak dan yang relatif. Pengajaran
yang Dbersifat mutlak tidak dapat berkembang sesuai dengan
perkembangan zaman. Perkembangan zaman harus tunduk kepada
pengajaran yang mutlak. Persoalan yang bersifat relatif berarti dhanni
al-dalalah.

Harun Nasution menyatakan bahwa ketika al-Qur'an
mengungkapkan, "Tidak kami lupakan sesuatu apapun dalam al-
Qur’an," hal itu merujuk pada ketiadaan informasi mengenai aspek
agama dalam Al-Qur’an. Dari 6236 ayat dalam al-Qur’an, menurutnya,
hanya 650 ayat yang membahas tentang iman dan ibadah. Sementara
itu, 500 ayat menyoroti aspek kehidupan sosial masyarakat, dan 150
ayat berkaitan dengan ilmu pengetahuan. Dari 650 ayat tersebut, tidak
semuanya bersifat jelas, sehingga perlu diinterpretasikan kembali.
Walaupun al-Qur’an secara keseluruhan dianggap sebagai qath’i al-
wurud (kebenaran mutlak dari Allah), ulama membedakan antara ayat-
ayat yang jelas, mutlak, dan satu makna (qath’i al-dalalah) dengan ayat-
ayat yang memiliki berbagai pengertian atau bersifat dhanni al-dalalah.
Ayat-ayat yang bersifat dhanni al-dalalah ini kemudian menjadi
sumber berbagai aliran mazhab dalam Islam, dan pada saat yang sama
mendorong pengakuan terhadap pluralitas pemikiran keagamaan
(Nasution, 1998).

Pandangan Harun Nasution yang menyatakan bahwa 95% ajaran
Islam merupakan produk penafsiran manusia dan hanya 5% yang
bersumber langsung dari Al-Qur’an, serta pernyataannya bahwa

110 | Filsafat Islam Kontemporer



2.

doktrin-doktrin Al-Qur’an, meskipun tidak semuanya merupakan hasil
penafsiran langsung dari Nabi Muhammad saw, memungkinkan untuk
direkonstruksi dan diformulasikan ulang sesuai dengan tuntutan
zaman. Hal ini disebabkan pada masa setelah wafatnya Nabi
Muhammad saw, penafsiran lebih lanjut umumnya dilakukan oleh
para ulama sesuai dengan tuntutan zaman mereka masing-masing.
Sebab Nabi Muhammad tidak hidup dan bermukim di tengah-tengah
masyarakat yang sudah mengenal peradaban seperti Mesir, Persia
(Romawi) (Ermagusti, Syafrial, 2022).

Dari segi filsafat, dalam menafsirkan teks kontemporer, penting
untuk memberikan prioritas kepada ushul figih sebagai dasar yang
tepat untuk memeriksa dan memahami setiap isu, terutama karena
ushul figih memberikan posisi khusus pada ijtihad. Apakah ijtihad itu
bersifat gath'i (pasti) dan terpisah dari pemahaman manusia, ataukah
hanya berhubungan dengan kasus-kasus tertentu melalui proses
pemahaman ijtihad, merupakan pertimbangan filosofis yang relevan.
Konsep ijtihad, yang berasal dari ulama figih, diperkenalkan oleh
Harun Nasution untuk semua masalah agama. Jika dalam bidang fiqih,
ijtihad berkaitan dengan masalah-masalah fighiyah dan telah
melahirkan berbagai mazhab seperti Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan
Hambali, maka ijtihad dalam konteks masalah aqidah juga
menciptakan berbagai aliran seperti Muktazilah, Asy'ariyah,
Maturidiyah, Jabariyah, Qadariyah, dan sebagainya. Semua mazhab
dan aliran ini, menurut Harun Nasution, dapat diikuti oleh umat Islam,
asalkan tidak bertentangan dengan ayat-ayat al-Qur’an dan hadis nabi
yang bersifat gath'i (pasti) (Nasution, 2006).

Harun Nasution juga mendukung agar umat Islam melakukan
ijtihad dan menghindari taklid, sebagai bentuk penghormatan terhadap
penggunaan akal, suatu ide yang telah lama diadvokasi oleh kaum
modernis sebelumnya. Meskipun demikian, menurut Harun Nasution,
pada masa di mana gagasan pembaharuan ini diperkenalkan (tahun
1970-an), umat Islam masih enggan untuk melakukan ijtihad dalam
menanggapi permasalahan yang dihadapi, karena terikat oleh
ketentuan-ketentuan organisasi yang sangat mengikat.

Ide Tentang Kemajuan (idea of progres)

Taufik Hidayatulloh | 111



Asumsi metafisika yang diperkenalkan oleh Harun Nasution
mengenai perubahan (being as process-being as progress), yang dikenal
sebagai prinsip gerak oleh Igbal, merupakan dasar keyakinan bahwa
segala sesuatu bersifat dinamis. Menurut pandangan ini, masyarakat
senantiasa mengalami perubahan dan perkembangan seiring dengan
perjalanan waktu. Metafisika gerak yang dikembangkan oleh Harun
Nasution menjadi dasar dalam menjelaskan ijtihad sebagai suatu
keharusan. Harun Nasution meyakini bahwa ijtihad harus terus
dilakukan, sebab setiap zaman memerlukan metode dan model ijtihad
yang sesuai dengan dinamika perubahan zaman. Hal ini diupayakan
untuk memastikan agar Islam tetap relevan dan memiliki kehadiran
yang kuat di panggung sejarah, sebagaimana perannya pada masa
keemasan (golden age)(Khurzman, 2005).

Dalam pandangan Harun, ijtihad merupakan dinamika sentral
dalam Islam. Ia menggabungkan metafisika gerak dengan konsep
Aristotelian melalui filosofi Muslim, ahli kalam, dan penalaran sejarah
(filsafat sejarah). Dengan bahasa yang sederhana, Harun membangun
kerangka ini dengan menggunakan skolastik Islam yang disesuaikan
dengan konteks modern. Dengan pendekatan historis, Harun
mendorong umat Islam untuk merenung kembali masa kejayaan Islam
dan melihat bagaimana Islam mencapai kemajuan di semua aspek
kehidupan. Pendekatan metodologis sejarah Harun melibatkan
pembagian Islam ke dalam beberapa periode, yaitu: periode klasik,
pertengahan, dan modern (Ibrahim, 2016). Setiap periode ini dianalisis
dengan menggunakan pendekatan sejarah, dengan membandingkan
antara Islam rasional pada zaman klasik yang menunjukkan kemajuan
dengan Islam Tradisional pada era pertengahan yang cenderung
mengalami kemunduran. Hasil pemikiran tersebut kemudian
disampaikan kepada umat Islam.

Harun menyoroti fenomena penting dalam gagasannya tentang
kemajuan, yaitu sikap umat Islam yang cenderung melihat segala
sesuatu secara statis atau stagnan, terutama dalam ranah keilmuan.
Model berpikir umat Islam pada abad pertengahan memiliki
pandangan yang berbeda dengan gagasan kemajuan ini. Umat Islam
pada masa itu cenderung berpandangan bahwa perubahan tidak
diperlukan, bahkan dalam beberapa kasus dianggap tidak boleh karena

112 | Filsafat Islam Kontemporer



dapat menyebabkan bid’ah dan kegoncangan dalam masyarakat.
Dalam konteks seperti ini, terjadi status quo yang membutuhkan
respons rasionalisme sebagai langkah positif untuk keluar dari
kestagnanan tersebut.

Harun melihat keberadaan dua konsep yang saling bertentangan,
yakni sifat berkembang dari watak atau hakikat ilmu pengetahuan yang
sesuai dengan evolusi kehidupan manusia, berbanding terbalik dengan
pemahaman agama yang bersifat tradisional, yang cenderung
mempertahankan nilai-nilai lama dan kesulitan untuk mengikuti
perkembangan zaman. Pertentangan antara dinamika perubahan dan
keteguhan tradisi cenderung membuat umat Islam menjadi statis dan
tidak mengalami perkembangan, sehingga risiko tertinggal dari negara-
negara maju, seperti Barat, menjadi suatu keniscayaan (Muammar,
2017).

Di era modern pada akhir abad kedua puluh, ditandai dengan
kemajuan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi. Harun mengajak
umat Islam untuk kembali membuka pintu ijtihad yang dianggap telah
tertutup sejak abad pertengahan. Alasannya adalah munculnya
masalah-masalah kompleks dalam kehidupan yang memerlukan ijtihad
kolektif, yang artinya ijtihad yang dilakukan melibatkan ahli dari
berbagai disiplin ilmu dan profesi (Saumantri & Hajam, 2023).

Islam Rasional

Pada permulaan abad ke-XX, gagasan mengenai kebebasan,
pemikiran rasional, dan ilmu pengetahuan tidak ditemukan di
kalangan para pembaharu Indonesia. Kondisi ini disebabkan oleh
dominasi pemikiran Islam yang bersifat tradisional dan kuat
dipengaruhi oleh paham teologi Asy’ariyah, yang mencakup keyakinan
kepada gadha dan gadhar. Islam Rasional, sebagai konsep yang
bertentangan dengan Islam tradisional, menjadi antitesis yang
menantang paradigma Islam yang telah mengakar di Indonesia. Ini
melibatkan perlawanan antara Islam yang dipengaruhi oleh "mitos"
dengan pemahaman Islam yang menonjolkan elemen "logos" (Qomar,
2007).

Dengan demikian, jelas bahwa kerangka keilmuan yang
dikembangkan oleh Harun Nasution mencerminkan perubahan

Taufik Hidayatulloh | 113



paradigma dari Islam tradisional menuju Islam rasionalis. Harun
mengusung prinsip-prinsip rasional atau akal yang telah diuji dalam
sejarah pemikiran Islam pada abad klasik. Gagasan ini bermuara pada
tujuan penting, yaitu perlunya mengevaluasi kembali ajaran Islam
dengan menggunakan nalar rasional yang berbasis Islam, sehingga
umat Islam dapat merespons dan menghadapi tantangan globalisasi
serta mengatasi keterbelakangan (Adira, 2023).

Harun Nasution, sebagai tokoh pembaharu Islam di Indonesia, turut
berkontribusi dalam membangun konstruksi keilmuan yang sejalan
dengan perubahan paradigma menuju Islam rasionalis. Tokoh-tokoh
pembaharuan, termasuk Harun Nasution, pada dasarnya memiliki visi
serupa dalam menawarkan prinsip-prinsip rasional atau akal yang
telah diuji dalam sejarah pemikiran Islam pada abad klasik. Meskipun
istilah yang digunakan untuk menyampaikan pembaharuan Islam
beragam, seperti modernisasi Islam, kontektualisasi Islam, dan lain
sebagainya, Harun Nasution menggunakan istilah "Islam Rasional."
Pemikiran Harun Nasution mengarah pada tujuan yang sama, yaitu
mendesak perlunya peninjauan kembali ajaran Islam dengan
menggunakan akal rasional yang bercorak Islam, agar umat Islam dapat
memberikan respons terhadap perubahan globalisasi dan mengatasi
ketertinggalan (Irfan, 2018).

Harun Nasution berpendapat bahwa untuk merubah masa depan,
perlu mengubah pola pikir. Pemikiran rasional yang ditekankan
olehnya melibatkan metode berpikir ilmiah, bukan sekadar rasionalitas
dalam konteks "masuk akal." Rasionalisme, menurut Harun Nasution,
bukan hanya sekadar percaya pada rasio, tetapi lebih pada penekanan
pada sumber ajaran Islam utama, yaitu al-Qur'an dan hadis. Pemikiran
tradisional, menurutnya, mencerminkan model berpikir Indonesia
yang dibentuk oleh dinamika prasejarah Indonesia, dengan akal
dianggap memiliki kedudukan yang rendah. Sebaliknya, rasionalisme
mengangkat martabat akal (Muniroh, 2018).

Harun Nasution membagi pandangan masyarakat menjadi dua
kategori: yang mendukung kebebasan berpikir disebut rasional,
sementara yang lebih condong kepada teks, baik wahyu maupun hadis,
disebut tradisional. Harun menekankan bahwa mendukung akal tidak
berarti menjadi pemikir bebas. Dalam Islam, penggunaan akal tidak

114 | Filsafat Islam Kontemporer



diberikan kebebasan mutlak, tetapi juga tidak terikat secara ketat,
sehingga tidak menghambat perkembangan pemikiran. Rasionalitas
dalam masyarakat modern dan masyarakat tradisional Islam tidak
sepenuhnya berbeda, hanya berbeda dalam tingkat dan pelaksanaan
untuk mencapai tujuan. Rasionalitas yang dimaksud oleh Harun
Nasution adalah rasionalitas ilmiah yang terkait dengan aspek
keagamaan (Bilmakruf, 2023).

Karakter ilmiah dari rasionalitas menyebabkannya bersifat relatif.
Dalam konteks ini, rasionalitas berarti mengikuti perkembangan ilmu
pengetahuan. Jika rasionalitas menemukan kebenaran baru, maka hal
itu akan menjadi tradisional, dan sebaliknya, penemuan baru itulah
yang disebut sebagai rasional. Harun Nasution memaparkan dua teori
mengenai hakikat pengetahuan, yaitu pertama, realisme, yang
meyakini bahwa pengetahuan mencerminkan gambaran yang
sebenarnya dari kenyataan dalam alam. Kedua, idealisme, yang
berpendapat bahwa pengetahuan adalah proses mental dan psikologis
yang bersifat subjektif, menghasilkan gambaran subjektif tentang
realitas. Sementara itu, menurut Harun Nasution, ada dua teori
mengenai cara mengetahui, yaitu empiris, yang didapat melalui panca
indera, dan rasionalisme, yang didapat melalui akal. Meskipun panca
indera diperlukan, akal menjadi penghubung antara data-data
sehingga membentuk pengetahuan (Nasution, 1998).

Taufik Hidayatulloh | 115



BAB 13

PEMIKIRAN NURCHOLISH
MADJID

A. Biografi Intelektual Nurcholish Madjid

Biografi intelektual Nurcholish Madjid, yang akrab disapa Cak Nur,
mencerminkan perjalanan hidup seorang intelektual, ulama, dan
cendekiawan muslim yang berpengaruh di Indonesia. Nurcholish Madjid
lahir pada 17 Maret 1939 di Jombang, Jawa Timur, Indonesia. Sebagai
seorang pemikir yang progresif, Cak Nur dikenal karena kontribusinya
dalam merangkul pemikiran Islam yang toleran, terbuka terhadap
perkembangan ilmu pengetahuan, dan mengadvokasi demokrasi (Thaha,
2005).

Wawasan intelektual Cak Nur semakin berkembang ketika beliau
mengenyam pendidikan di Kulliyatul Mu’allimin al-Islamiyah, Gontor,
Ponorogo. Pesantren ini terkenal sebagai lembaga pendidikan yang
mengkombinasikan pendekatan modern. Di sana, penguasaan bahasa
Inggris dan bahasa Arab menjadi fokus utama, selain penekanan pada ilmu-
ilmu agama. Perjalanan pendidikan Cak Nur di Pesantren Kulliyatul
Mu'allimin al-Islamiyah, Gontor, sebenarnya merupakan hasil dari
keputusan yang tidak terduga. Awalnya, ia menempuh pendidikan di
Pesantren Darul ‘Ulum, namun beralih ke Gontor karena menghadapi
ejekan sebagai "anak Masyumi yang tersesat" di lingkungan pendidikan
yang didominasi oleh NU. Hal ini terkait dengan keputusan keluarganya
untuk tetap berada di Masyumi, meskipun NU telah keluar dari partai
tersebut pada tahun 1952. Dengan demikian, pada masa muda, Cak Nur
mengalami alienasi kultural, mendorongnya untuk bermigrasi dari
pendidikan yang lama ke yang baru (Bakhri & Muhdofir, 2004).

Salah satu kontribusi utama Nurcholish Madjid terletak pada gagasan
"Islam Kultural." Ia mengajukan bahwa Islam dapat bersinergi dengan
kebudayaan lokal dan nilai-nilai modernitas. Gagasan ini mengajak umat

116 | Filsafat Islam Kontemporer



Islam untuk mengadopsi nilai-nilai kehidupan modern tanpa
mengorbankan prinsip-prinsip dasar agama. Cak Nur mendukung
pandangan bahwa Islam Indonesia harus beradaptasi dengan konteks sosial
dan budayanya sendiri, dan tidak boleh terkotak-kotak oleh tradisi-tradisi
yang tidak relevan. Pendekatan ini memunculkan gagasan tentang "Islam
rahmatan lil-alamin," atau Islam sebagai rahmat bagi semesta alam, yang
menekankan toleransi, kedamaian, dan keadilan (F. Ali, 2011).

Nurcholish Madjid juga aktif dalam memberikan pandangan tentang
demokrasi dan hubungannya dengan Islam. Ia menegaskan bahwa
demokrasi adalah sistem yang sejalan dengan nilai-nilai Islam, karena
memberikan hak partisipasi kepada seluruh rakyat. Pemikirannya menjadi
semakin penting dalam konteks Indonesia yang bertransformasi menuju
pemerintahan demokratis setelah era Orde Baru. Cak Nur tidak hanya
berperan dalam ranah akademis dan pemikiran, tetapi juga terlibat dalam
kegiatan kemanusiaan dan pendidikan. Ia mendirikan Yayasan
Paramadina, sebuah lembaga pendidikan tinggi yang mencakup berbagai
disiplin ilmu dan menekankan pada pemahaman Islam yang terbuka dan
inklusif. Selain itu, Nurcholish Madjid juga terlibat dalam banyak inisiatif
kemanusiaan dan organisasi nirlaba yang berfokus pada pendidikan dan
pemberdayaan Masyarakat (F. Ali, 2011).

Pendidikan tingkat doktoral ditempuh oleh Nurcholish Madjid di
Universitas Chicago, Amerika Serikat, dengan penelitian disertasi berjudul
"Ibnu Taymiyya on Kalam and Falasafah: Problem of Reason Revelation in
Islam" pada tahun 1984. Alumni lain dari Universitas Chicago termasuk
Amin Rais dan Syafi'i Ma’arif. Berbeda dengan alumni Universitas McGill,
seperti Mukti Ali dan Harun Nasution, yang selalu menunjukkan citra yang
padu, ketiga alumni Universitas Chicago tidak menunjukkan kohesi yang
kuat di antara mereka. Ini terlihat ketika Cak Nur mendapat kritik, di mana
rekan alumni lainnya tidak memberikan banyak dukungan. Setelah kembali
dari Chicago, Cak Nur semakin dikenal, dan pandangan-pandangannya
semakin mendalam. Bahkan, saat mendarat di bandara, dia disambut oleh
ratusan orang. Pada tahun 1986, Cak Nur mendirikan Yayasan Paramadina
Mulya, yang kemudian berkembang menjadi sebuah universitas. Yayasan
ini menyelenggarakan berbagai kegiatan pengajian yang diikuti oleh
kalangan menengah di kota (Hajrianto Y. Thory & Sukidi, 2001).

Taufik Hidayatulloh | 117



Nurcholish Madjid wafat pada 29 Agustus 2005, meninggalkan warisan
pemikiran yang terus memengaruhi pemikir dan intelektual di Indonesia.
Pemikirannya tentang Islam yang terbuka, toleran, dan responsif terhadap
zaman, membuatnya dihormati oleh banyak kalangan. Pengaruh Cak Nur
juga terlihat dalam generasi penerusnya, seperti adanya perguruan tinggi
dan pusat kajian yang terus menerus menerapkan pemikiran dan nilai-
nilainya. Perjuangan dan kontribusinya terhadap dunia pendidikan, sosial,
dan keagamaan menjadikannya salah satu intelektual paling dihormati dan
dicintai di Indonesia (Dewantara, 2017).

B. Pendekatan yang Digunakan dalam Gagasan Pluralisme

1. Tauhid

Dasar pemikiran Cak Nur seluruhnya bersumber dari pemahaman
terhadap tauhid, termasuk konsep pluralisme agamanya. Kata "tauhid"
berasal dari "wahid," yang artinya "satu" atau "esa." Dalam konteks
teknis, tauhid merujuk pada konsep me-Maha-Esa-kan Tuhan atau
keesaan Tuhan Yang Maha Esa. Tauhid erat kaitannya dengan keyakinan
atau iman kepada Allah, tetapi lebih dalam lagi, tauhid tidak hanya
tentang meyakini keberadaan Allah, melainkan juga memahami dengan
benar siapa Allah yang dipercayainya, bagaimana sikap yang harus
dimiliki terhadap Allah SWT, dan bagaimana menghadapi berbagai
entitas selain Allah yang juga diyakini.

Menurut Cak Nur, masalah pokok dalam urusan ketuhanan adalah
syirik, yakni menyekutukan Allah. Oleh karena itu, dalam
pandangannya, tujuan utama Islam adalah untuk membebaskan
manusia dari penyekutuan dengan tuhan-tuhan palsu. Konsep ini
tercakup dalam kalimat syahadat "Tidak ada Tuhan selain Allah," yang
merupakan dasar kepercayaan. Frasa "Tidak ada Tuhan"
mengindikasikan proses pembebasan manusia dari hal-hal atau tuhan-
tuhan palsu. Sementara frasa "selain Allah" menunjukkan kepercayaan
pada sesuatu yang hakiki sebagai kelanjutan dari pembebasan dari yang
palsu. Kalimat ini secara tegas menjelaskan eksistensi Allah dan menolak
adanya Tuhan selain Dia. Inti dari kalimat syahadat adalah pembebasan
dari keterbelengguan keyakinan, diikuti dengan keyakinan kepada

118 | Filsafat Islam Kontemporer



Allah, Tuhan yang hakiki, untuk mempertahankan dan menjaga
kebebasan itu sendiri (Rosidah et al., 2023).

Pemahaman tauhid seperti ini mengarah pada penerimaan terhadap
kesadaran pluralisme, karena dengan mengakui ke-Esaan hanya milik
Allah, pluralitas di antara ciptaan-Nya menjadi suatu keharusan. Jika
Allah adalah pemilik ke-Esaan yang sejati, maka dunia manusia sebagai
makhluk-Nya akan dipenuhi dengan keragaman. Dengan kata lain,
pluralitas yang berkembang menjadi pluralisme dianggap sebagai
ketetapan Allah (sunnatullah). Salah satu fitrah Allah yang kekal adalah
bahwa manusia akan tetap berbeda-beda sepanjang masa. Pemahaman
bahwa umat manusia adalah satu dan sama dalam segala hal dianggap
sebagai suatu hal yang tidak mungkin terjadi.

Perbedaan di antara manusia adalah kehendak Tuhan untuk ciptaan-
Nya, dan hal ini bersifat konstan sebagaimana terungkap dalam ayat-
ayat suci seperti Q.S al-Hujurat [49]: 13 dan Had [11]: 118-119. Dengan
merujuk pada firman Tuhan ini, Madjid menyimpulkan bahwa Tuhan
tidak menghendaki manusia hidup dalam keseragaman atau monolitik;
perselisihan antar manusia adalah fenomena yang akan senantiasa
terjadi; kebaikan sejati hanya dimiliki oleh mereka yang mendapat
rahmat Tuhan; Tuhan menciptakan manusia dengan tujuan tersebut;
ketentuan atau ketetapan Allah dalam hal ini telah menjadi suatu yang
sempurna dan tidak akan berubah; kebahagiaan atau kesengsaraan yang
abadi terkait erat dengan perbedaan dan perselisihan di antara manusia.

Madjid menegaskan bahwa kebahagiaan, sebagai rahmat Allah, akan
diperoleh ketika perbedaan diantara sesama manusia diterima tanpa
menimbulkan perselisihan. Sebaliknya, apabila perbedaan diterima
dengan sikap permusuhan dan perselisihan, hal tersebut akan
menimbulkan kesengsaraan. Pesan yang ingin disampaikan oleh Cak
Nur sebenarnya sederhana: perbedaan dalam segala hal adalah takdir
Allah, dan karena itu, manusia harus menerimanya.

Penjelasan di atas, yang dimulai dari pemahaman tauhid secara
etimologis hingga pada simpulan bahwa dasar dari pluralisme adalah
tauhid itu sendiri, menunjukkan betapa mendalamnya pemikiran
teologis Cak Nur. Pengembangan konsep pluralisme agama sebagai hasil
dari pemikiran dialektis dapat ditelusuri dari pandangannya terhadap
tauhid. Konsekuensi dari tauhid, yang menekankan ke-Maha-Esa-an

Taufik Hidayatulloh | 119



Allah, menegaskan bahwa ke-Esaan hakiki hanya dimiliki oleh Allah.
Oleh karena itu, segala sesuatu selain Allah pada dasarnya adalah
berbeda, termasuk manusia sebagai ciptaan-Nya. Pemahaman ini
melahirkan pandangan bahwa perbedaan dalam kehidupan manusia,
termasuk perbedaan agama, merupakan ketentuan Allah.

Madjid melihat bahwa perbedaan, sebagai ketentuan Allah yang
berasal dari tauhid, menyiratkan kesamaan derajat dan martabat
kemanusiaan setiap individu. Pemikiran ini muncul dari keyakinan
bahwa hanya Tuhan yang mutlak, sehingga manusia bersifat relatif. Oleh
karena itu, manusia seharusnya memandang sesamanya dengan
semangat persamaan derajat. Dengan demikian, perbedaan yang diatur
oleh sunnatullah, dikombinasikan dengan konsekuensi tauhid terhadap
kesamaan derajat, bertujuan agar tidak ada yang merasa "tinggi" atau
"meninggikan" dirinya dalam perbedaan tersebut” (Qodir & Nashir,
2019).

Dalam konteks ke-Indonesia-an, pemahaman Cak Nur tentang tauhid
menjadi ciri khas pandangannya. Pandangan ini terlihat mendalam
ketika dia mengaitkannya dengan kemanusiaan. Tauhid bagi Cak Nur
bukan hanya sebagai antitesis terhadap syirik, melainkan juga terkait
dengan isu-isu dunia. Tauhid berfungsi sebagai landasan persamaan hak
dan martabat manusia, serta keadilan sosial. Oleh karena itu, tauhid bagi
Cak Nur merupakan inti dari pemikirannya (Nurcholish Madjid, 1997).

2. Filologi

Redefinisi makna Islam atau lebih tepatnya perluasan konsepsi
tentang Islam merupakan elemen utama dari gagasan universalisme
Islam. Redefinisi tersebut juga merupakan dasar pemikiran bagi
perkembangan paham pluralisme agama. Dalam pemahaman ini, Islam
diartikan sebagai sikap pasrah, berserah diri, dan tunduk patuh terhadap
Tuhan Yang Maha Esa. Pemaknaan ulang ini bersumber dari esensi dasar
Islam itu sendiri, yang berasal dari kata-kata seperti aslama, yuslimu,
aslim, islam, dan muslim. Al-islam diartikan sebagai sikap pasrah dan
berserah diri, yang terkait dengan hakikat alam semesta dan kepatuhan
mahluk Allah terhadap pencipta-Nya dalam rangkaian hukum alam.
Perlu dicatat bahwa, berbeda dengan ketaatan alam semesta yang terjadi

120 | Filsafat Islam Kontemporer



secara otomatis, ketaatan manusia bersifat sebagai pilihan yang akan
diminta pertanggungjawaban di masa depan.

Sikap pasrah dan berserah diri tidak hanya dipersepsikan sebagai
ajaran Tuhan kepada makhluk-Nya, melainkan juga dikaitkan dengan
hakikat kemanusiaan itu sendiri. Cak Nur menyampaikan bahwa
pengajaran ini hadir sebagai pemenuhan naluri manusia, sehingga
manifestasinya selalu atau harus berasal dari dalam manusia itu sendiri
dan tidak dipaksakan dari luar. Bagi Cak Nur, sikap keagamaan yang
hasil dari paksaan luar tidak bersifat otentik karena kehilangan dimensi
mendasar dan mendalam, yaitu kemurnian atau keikhlasan (Hajam &
Saumantri, 2022).

Menurut Cak Nur, sikap beragama yang autentik adalah bersikap
Islam, yaitu sikap yang penuh pasrah dan berserah diri kepada Allah
dengan tulus. Sikap berserah diri kepada yang selain Allah dianggap
sebagai sikap keberagamaan yang tidak sejati, atau dalam kata lain,
sebagai bentuk musyrik, yang merupakan masalah sentral dalam
keberagamaan manusia dewasa ini. Melalui redefinisi ini, Islam memiliki
dua pengertian, pertama sebagai sikap umum yaitu berserah diri kepada
Allah, dan kedua sebagai nama agama yang diperkenalkan oleh Nabi
Muhammad.

Pemahaman tentang makna Islam seperti yang disampaikan oleh Cak
Nur membawa konsekuensi dalam perluasan pandangan tentang
kebenaran. Kepemilikan kebenaran tidak hanya terkait dengan Islam
sebagai nama agama, tetapi juga mencakup agama-agama lain yang
mengandung prinsip Islam (pasrah dan berserah diri kepada Tuhan
Yang Maha Esa). Pernyataan eksklusif yang mendasari klaim
"Sesungguhnya agama (yang diridhai) di sisi Allah hanyalah Islam"
dapat diartikan secara inklusif ketika Islam dipahami dalam arti umum
sebagai sikap pasrah.

Menurutnya, segala agama yang benar pada hakikatnya adalah al-
islam. Cak Nur, melalui ajaran kesatuan kenabian, meyakini bahwa
agama Yahudi dan Kristen pada dasarnya mengandung unsur al-islam.
Dia ingin menyampaikan pesan bahwa hubungan harmonis antar
sesama penganut Islam, Kristen, dan Yahudi diperlukan, karena ketiga
agama ini merupakan suatu rangkaian ke- al-islam-an. Menurut
Nurcholish Madjid, penjelasan tentang Islam sebagai al-islam (sikap

Taufik Hidayatulloh | 121



pasrah, berserah diri) tidak mengurangi makna Islam sebagai sebuah
agama. Baginya, islam sebagai sikap pasrah dan berserah diri merupakan
dasar dari universalisme dalam sebuah agama. Nama Islam sebagai
identitas agama dianggap benar, baik secara teologis maupun secara
historis, karena ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad dianggap
sebagai ajaran al-islam par excellence (Majid, 2009).

Perbedaan antara Islam dalam pengertian sikap pasrah dan Islam
dalam pengertian agama dapat diidentifikasi melalui keterhubungan
antara kata islam, iman, dan ihsan. Menurutnya, ketika al-Qur’an
menyebut isldm bersamaan dengan iman dan ihsan, maka yang
dimaksud islam adalah sebagai nama sebuah agama. Islam dalam
pengertian sikap pasrah muncul ketika al-Qur'an menyebutnya sendirian
tanpa disertai kata iman dan ihsan. Al-islam, secara harfiah, berasal dari
bahasa Arab dan digunakan oleh Nabi Muhammad, yang berasal dari
latar belakang Arab. Jadi, menurut Cak Nur, Islam memiliki hak untuk
memakainya sebagai sebuah nama agama. Penggunaan nama Islam tidak
berkaitan dengan tempat kelahiran, suku, atau ras tertentu, melainkan
sebagai nama yang tetap dan tidak kehilangan makna islam itu sendiri
(Madjid, 1995).

Pandangan Nurcholish Madjid tentang makna islam tidak bermaksud
merelatifkan agama Islam, melainkan menekankan bahwa hakikat
agama Islam adalah islam, yang berarti penyerahan diri kepada Allah.
Bagi Cak Nur, siapa pun yang berserah diri pada Tuhan, atau yang ber-
islam, bahkan di luar agama Islam, akan memperoleh keselamatan.
Dalam konteks ini, Cak Nur tidak mengorbankan nilai-nilai
keislamannya; sebaliknya, ia mencoba menunjukkan bahwa atas dasar
agama Islam, keselamatan bagi mereka yang berada di luar agama
tersebut dapat diterima secara inklusif. Bagi Cak Nur, keyakinan akan
kebenaran agamanya menjadi suatu keharusan, namun keyakinan
tersebut tidak boleh ditambah dengan menganggap keyakinan yang lain
sebagai salah (Abidin, 2014).

Pendekatan pemahaman Islam oleh Nurcholish Madjid terbagi
menjadi dua bagian: pertama, yang menekankan aspek tekstual dan
literal dari wahyu; kedua, menekankan aspek kontekstual wahyu.
Nurcholish Madjid dikategorikan oleh (Abdallah, 2020) sebagai
"skriptualis baru," yaitu seseorang yang melihat Islam dan kemodernan

122 | Filsafat Islam Kontemporer



dari sudut pandang teks dan ajaran Islam yang tertulis. Pendekatan
filologis yang digunakan oleh Nurcholish Madjid menekankan
pemisahan antara kata dan apa yang ditunjuk oleh kata tersebut,
mengutamakan yang terakhir daripada yang pertama. Filosofi ini
tercermin ketika Cak Nur mendefinisikan "islam" sebagai sikap pasrah.
Baginya, Islam bukan hanya sebuah nama atau identitas agama, tetapi di
balik nama itu terdapat realitas yang ingin diutamakan, supaya umat
tidak terpaku hanya pada sebuah label. Keistimewaan Cak Nur dalam
segi filologi adalah kemampuannya untuk mengembalikan konsep-
konsep dalam Islam ke dalam makna aslinya dan menafsirkan maknanya
secara mendalam.

Historis

Pendekatan ketiga yang diterapkan oleh cak Nur adalah pendekatan
historis, di mana ia menganggap sejarah sebagai laboratorium yang
mencakup semua variabel kehidupan sosial manusia. Peristiwa sejarah
yang sering dijadikan landasan untuk wacana pluralisme agama
melibatkan pembentukan masyarakat Madinah dengan peristiwa
penandatanganan Piagam Madinah, masyarakat Spanyol selama masa
penguasaan Islam, dan Yerusalem dengan perjanjian Aelia (Hanik, 2014).
Pembuatan Piagam Madinah terkait dengan pembentukan masyarakat
baru di Madinah dan dianggap sebagai dokumen politik resmi pertama
yang menegaskan prinsip dasar kebebasan beragama. Piagam ini
mengandung ketentuan hak dan kewajiban yang sama untuk setiap
golongan penduduk Madinah, menetapkan persamaan hak dan
tanggung jawab antara kelompok Yahudi dan Muslim. Beberapa kutipan
dari Piagam Madinah menunjukkan bagaimana Nabi Muhammad
menjadi teladan dalam mewujudkan persaudaraan, menciptakan
masyarakat beradab tanpa memandang perbedaan etnis, suku, agama,
dan kepercayaan, yang dikenal sebagai pluralisme agama.

Piagam ini memuat hak dan kewajiban yang sama untuk masing-
masing golongan penduduk Madinah. Oleh sebab itu piagam ini banyak
dipuji sebagai dokumen politik resmi pertama yang meletakan prinsip
dasar kebebasan beragama. Piagam ini memuat persamaan hak dan
kewajiban antara kaum Yahudi dan Muslim. Sebagian kutipan dari
Piagam Madinah di atas menunjukan bahwa Nabi Muhammad sebagai

Taufik Hidayatulloh | 123



figur bagaimana mewujudkan persaudaraan dalam rangka
mewuhudkan masyarakat yang beradab dengan jalan tidak
membedakan etnis, suku, agama, dan kepercayaan dalam bingkai
kerukunanan antar umat beragama yang selanjutnya disebut sebagai
pluralisme agama.

Fakta sejarah kedua yang sering dijadikan pijakan oleh Nurcholish
Madjid adalah masyarakat Islam klasik di Yerusalem saat pemerintahan
Umar bin Khatab setelah kota itu dibebaskan oleh tentara Muslim.
Kebebasan beragama dalam masyarakat tersebut tercermin dalam
perjanjian Aelia, juga dikenal sebagai Yerusalem. Menurutnya, Perjanjian
Aelia sejalan dengan semangat dan jiwa Perjanjian Madinah yang
diinisiasi oleh Nabi Muhammad ketika berada di Madinah. Perjanjian ini
mencerminkan sikap kebebasan, kesetaraan, keamanan, dan
kesejahteraan, yang semuanya dijamin oleh Islam. Menurut pandangan
Islam, pengakuan terhadap eksistensi yang berbeda diperlukan, selama
mereka tidak berlaku zalim (Majid, 2009).

Dengan sederhana, gagasan cak Nur yang mengakar pada pluralisme
agama melalui perspektif sejarah dapat dijelaskan dengan logika berikut:
"Pluralisme agama telah tercatat dalam sejarah, dan sejarah adalah
sunnatullah. Oleh karena itu, pluralisme agama saat ini menjadi
keniscayaan dan perlu diimplementasikan. Oleh karena itu, kesadaran
historis menjadi sangat penting. Tanpa memandang historisis (yaitu
sikap yang mengutamakan apa yang ada dalam sejarah), kita perlu
melihatnya sebagai contoh kemungkinan perwujudan dan implementasi
nyata suatu nilai dalam konteks zaman dan tempat. Bagi cak Nur, yang
terutama adalah nilai atau semangat yang terkandung dalam sejarah itu
sendiri" (Ghazali, 2007). Nurcholish Madjid berpendapat bahwa setiap
penganut agama seharusnya mengambil contoh nilai-nilai keterbukaan
yang terdapat dalam masyarakat Madinah pada masa itu. Pendekatan
historis ini berbeda dengan pandangan kelompok yang menekankan
bentuk dari sejarah, seperti mengadopsi struktur pemerintahan Nabi
Muhammad di Madinah untuk diterapkan pada masa sekarang.
Pluralisme Agama dalam Pandangan Nurcholish Madjid

Cak Nur meyakini bahwa agama berasal dari Tuhan yang Maha
Mutlak. Pandangan keagamaan menurutnya merupakan interpretasi
atau cara pandang manusia terhadap agamanya yang cenderung bersifat

124 | Filsafat Islam Kontemporer



relatif. Kerelatifan ini muncul karena melibatkan unsur-unsur yang
beragam dalam konteks kekuatan dan kemampuan manusia dalam
menjalankannya. Oleh karena itu, nilai kebenaran yang terdapat dalam
pemahaman agama masih dapat diperdebatkan (Nurcholish Madjid,
1987).

Konsep kerelatifan inilah yang menyebabkan pandangan keagamaan
tidak dapat setara dengan nilai mutlak dari agama itu sendiri. Pemikiran
ini didasarkan pada keyakinan ketauhidan Cak Nur, di mana Allah
adalah Maha Mutlak, dan konsekuensi dari mutlak-Nya Allah adalah
kerelatifan bagi makhluk-Nya. Meskipun manusia, sebagai makhluk-
Nya, memiliki kebenaran, namun kebenaran tersebut hanya bersifat
relatif. Cak Nur memahami kerelatifan dalam pandangan terhadap
agama sebagai campur tangan manusia terhadap kemutlakan agama.
Campur tangan tersebut dianggap diperlukan untuk membawa agama,
yang berada di tingkat ketuhanan, ke dalam diri manusia agar dapat
dijalankan, dan ini dikenal sebagai pemahaman (Sukidi, 2001).

Bagi Cak Nur, klaim akan kebenaran mutlak dalam pemahaman
agama dapat menyebabkan gesekan dan konflik dalam pemahaman
keagamaan, terutama dalam pendekatan terhadap ajaran agama. Dalam
pendekatannya terhadap agama, dengan melakukan penyeberangan
(i'tibar) terhadap ekspresi linguistiknya dan diikuti dengan proses
penafsiran, tidak akan membawa agama ke dalam klaim absolutisme
yang berlebihan. Relativisme keagamaan menjadi suatu prinsip bahwa
memaksa kebenaran yang diyakini terhadap pihak lain dengan cara dan
metode apapun dianggap tidak benar. Setiap penganut agama mungkin
meyakini kebenaran yang bersifat absolut, tetapi kebenaran itu dianggap
tidak mutlak benar karena hanya merupakan hasil penafsiran manusia
terhadap agamanya. Hasil penafsiran tersebut tidak mungkin identik
dengan agama yang diturunkan oleh Tuhan Yang Maha Mutlak

Prinsip utama yang muncul dalam gagasan tentang pluralisme agama
adalah adanya titik temu, platform bersama, atau kalimah sawd’, yang
merupakan prinsip-prinsip yang sama dalam semua agama yang benar.
Nurcholish Madjid meyakini bahwa titik temu ini akan selalu ada, karena
semua kebenaran berasal dari sumber yang sama, yaitu Allah, Sang
Maha Benar (al-haqq). Seluruh Nabi dan Rasul membawa pesan
kebenaran yang identik, dengan perbedaan hanya terletak pada cara

Taufik Hidayatulloh | 125



seorang Rasul menanggapi tuntutan tempat dan zaman. Oleh karena itu,
perbedaan yang terjadi bukan pada hakikatnya, melainkan hanya pada
dimensi luar saja (Ghazali, 2007).

Bagi (Madjid, 1991) ajaran yang dibawa oleh semua Nabi dan Rasul
adalah kelanjutan satu sama lain, dan ini menunjukkan adanya titik temu
sebagaimana tercermin dalam ayat-ayat Al-Qur'an, seperti QS. al-Shtra
[42]: 13, al-Nisa [4]: 163-165, al-Bagarah [2]: 136, al-Ankabt [29]: 46, dan
al-Shara [42]: 15. Baginya, ayat-ayat tersebut menegaskan bahwa pesan
Tuhan kepada umat Nabi Muhammad dan umat yang menerima kitab
suci sebelum Nabi Muhammad adalah sama. Ajaran yang identik
tersebut mencakup iman kepada Tuhan Yang Maha Esa atau me-Maha
Esakan Tuhan (tauhid) dengan konsekuensi al-islam, serta menentang
thaghut. Argumen ini diperkuat oleh QS. al-Nahl [16]: 36 dan Al ‘Tmran
[3]: 64.

Dalam konteks titik temu, Cak Nur melihat Pancasila sebagai
perwujudan titik temu dalam konteks Indonesia. Menurutnya, nilai-nilai
Pancasila, baik yang potensial maupun yang aktual, sudah terkandung
dalam agama-agama yang ada. Nilai-nilai ketuhanan dan kemanusiaan
dalam Pancasila dianggap sebagai titik temu antar berbagai agama.
Meskipun demikian, tantangan dalam Pancasila terletak pada cara
mengisi dan menerapkan nilai-nilai tersebut dengan lebih baik dan
konsisten (istigdmah). Oleh karena itu, diharapkan semua kelompok
sosial dapat berpartisipasi secara positif dalam mengisi dan
melaksanakan nilai-nilai Pancasila (Nurcholish Madjid, 1999).

Pendapat ini memiliki kesamaan dengan pandangan yang dinyatakan
oleh Frithjof Schuon dan Husein Nasr. Mereka percaya bahwa
inklusivisme Islam, yang menunjukkan kemampuan ajaran Islam untuk
mengakomodasi kebenaran-kebenaran yang ada dalam agama-agama
lain, merupakan salah satu kekuatan utama Islam. Schuon dan Nasr juga
menyatakan bahwa tauhid adalah titik temu di antara berbagai agama
(Saumantri, 2023). Pemikiran khas cak Nur tentang titik temu antar
agama terwujud ketika dia memandang "islam" dalam arti sikap pasrah
sebagai salah satu titik temu. Meskipun reinterpretasi tentang Islam
sering diambil dari Ibn Taymiyah, pandangan bahwa al-islam menjadi
titik temu merupakan kontribusi unik dari pemikiran cak Nur (Nur
Kholik Ridwan, 2002).

126 | Filsafat Islam Kontemporer



Sementara itu, dalam pandangan cak Nur, konsep kebebasan
beragama selalu dikaitkan dengan naluri kemanusiaan. Kebebasan ini
diartikan sebagai kebebasan nuraani manusia dari segala bentuk
paksaan, bahkan jika paksaan tersebut dilakukan atas dasar kebenaran
yang mapan. Kebebasan untuk menerima atau menolak sesuatu yang
berkaitan dengan nilai-nilai hidup manusia dianggap sebagai bagian
integral dari kesejahteraan manusia. Menurut cak Nur, kebebasan
seseorang untuk memilih agama yang sesuai dengan hati nuraninya
merupakan manifestasi dari hakikat kemanusiaannya yang sejati.
Kebebasan beragama dipandangnya sebagai tanda kedewasaan
individu. Semua bentuk pemaksaan atau pembatasan terhadap
kebebasan beragama dianggap sebagai upaya untuk mengecilkan
kedewasaan manusia. Pemaksaan tersebut dapat dianggap sebagai
bentuk perlawanan terhadap ketentuan Allah, sebagaimana tercermin
dalam QS. Yanus [10]: 99 dan QS. al-Baqarah [2]: 256.

Pandangan ini secara substansial sejalan dengan perspektif Frithjof
Schuon. Bagi cak Nur, masalah kebebasan beragama tidak harus
diartikan sebagai penolakan terhadap kebenaran yang diyakini.
Sebaliknya, terlihat dari pemikirannya bahwa ini mencerminkan bentuk
keyakinan yang sangat mendalam terhadap kebenaran yang dianutnya.
Hubungan antara kedalaman keyakinan seseorang terhadap kebenaran
agamanya dengan sikap terhadap kebebasan beragama memiliki korelasi
yang signifikan. Semakin kuat keyakinan seseorang terhadap kebenaran
yang diyakini, semakin kecil kemungkinan adanya pemaksaan dalam
beragama, dan semakin besar toleransinya terhadap kebebasan
beragama. Pandangan ini didasarkan pada naluri kemanusiaan, yaitu
keyakinan bahwa manusia memiliki kemampuan untuk membedakan
antara yang baik dan buruk, benar dan salah, sejati dan palsu (J. Lestari,
2020).

Cak Nur meyakini bahwa prinsip kebebasan beragama harus
ditempatkan di atas landasan pertanggungjawaban di hadapan Allah.
Jika kebenaran agama dipaksakan kepada seseorang, maka individu
tersebut tidak dapat diminta pertanggungjawaban, karena dia hanya
menjalankan ajaran agama secara terpaksa. Oleh karena itu, yang
diinginkan adalah keikhlasan dalam beragama, yang merupakan bagian
integral dari kebebasan beragama (Hajam, 2018). Dalam konteks

Taufik Hidayatulloh | 127



pembaharuan pemikiran Islam, cak Nur dianggap sebagai pelopor atau
pendorong utamanya. Lingkup pemikirannya tidak terbatas pada isu-isu
keislaman saja, melainkan juga melibatkan aspek-aspek politik, budaya,
antropologi, dan sosial dengan tingkat abstraksi yang sangat cermat.
Dengan pandangan yang luas ini, pemikirannya terus berkembang dan
menjadi sumber inspirasi bagi intelektual Islam di Indonesia, bahkan
beberapa di antaranya berusaha mengembangkan warisan pemikirannya
itu(Abdul gadir Djaelani, 1994).

128 | Filsafat Islam Kontemporer



DAFTAR PUSTAKA

Abadi, T. W. (2016). Aksiologi: Antara Etika, Moral, dan Estetika. KANAL: Jurnal
Ilmu Komunikasi, 4(2), 187. https:/ /doi.org/10.21070/kanal.v4i2.1452

Abdallah, H. B. dan U. A. (2020). Sains “Religius”, Agama “Saintifik.” Mizan.

Abdul, M. (2012). Epistimologi Tafsir Kontemporer. LKiS.

Abdullah, M. A. (1998). Preliminary Remarks On The Philosopy of Islamic
Religious Science. Al-Jami’ah  Journal of Islamic Studies, 36(61).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.14421/ ajis.1998.3661.1-26

Al-Attas, S. M. N. (1985). Aims and Objectives of Islamic Education. King Abdul
Aziz University.

Al-Attas, S. M. N. (1999). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. International
Institute of Islamic Thought and Civilization.

Al-Attas, S. M. N. (2000). Islam dan Sekularisme, terj. Karsidjo. Pustaka.

Al-Attas, S. M. N. (2015). On Justice and The Nature of Man. IBFIM.

Al-Attas, S. M. N. (2016). Tinjauan Ringkas Peri Ilmu dan Pandangan Alam. ISTAC.

Al-Jabiri, M. A. (2010). Post Tradisionalisme Islam,. LKiS.

Al-Khuli, A. (2004). Metode Tafsir Sastra. Adab Press.

Al-Syaibaniy, O. M. al-T. (2017). Falsafah Pendidikan Islam. Bulan Bintang.

Al Azis, M. R. (2021). Dialektika Hegel (Tesis-Antitesis-Sintesis) Dalam Etika
Dan Filsafat Berkomunikasi Era Kontemporer. Jurnal Komunikasi, 12(2),
117-122. https:/ /doi.org/10.31294/jkom.v12i2.10472

Alatas, M. M. (2020). Spiritualitas Dan Modernitas Menurut Pemikiran Seyyed
Hossen Nasr (Studi Atas Agama Dan Krisis Kemanusiaan Modern).
Jurnal Akrab Juara, 5(2).

Alfian, M. (2018). Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd. Islamika : Jurnal Ilmu-
Ilmu Keislaman, 18(01), 25-38.
https://doi.org/10.32939/islamika.v18i01.268

Ali, F. (2011a). Diaspora Cak Nur. Pustaka Pelajar.

Ali, F. (2011b). Tharikat Nurcholisy Jejak Pemikiran dari Pembaharu Sampai Guru
Bangsa. Pustaka Pelajar.

Ali, M. (2008). Alam Pemikiran Islam Modern di India dan Pakistan. Mizan.

Amallia, S. (2019). Hakekat Agama Dalam Perspektif Filsafat Perenial. Indonesian
Journal — of  Islamic  Theology — and  Philosophy,  1(1), 1-18.
https://doi.org/10.24042/ijitp.v1i1.3903

Amien, M. M. (2003). Epistemologi Islam. Universitas Indonesia Press.

Amin, H. Al. (2015). Membangun epistemologi tafsir sufi. Researchgate.Net,
December 2015.

Anton Bakker. (2010). Ontologi atau Metafisika Umum: Filsafat Pengada dan Dasar-
Dasar Kenyataan. Kanisius.

Taufik Hidayatulloh | 129



Antoni, S. (2017). Dewesternisasi Pendidikan Islam (Studi Atas Pemikiran
Sayyid Muhammad Naquib Al-Attas). Jurnal Ilmiah AL-Jauhari: Jurnal
Studi Islam Dan Interdisipliner, 2(1).

Arifin, M. M., Murtadho, M., & Radafi, D. (2019). Al-Quran Sebagai Produk
Budaya Studi Analisa Kritis Pemikiran Nashr Hamid Abu Zayd. Jurnal
Hikmatina, 1(2).

Arifin, S., Amirullah, A., Yahman, S. A., & Saputro, A. D. (2022). Reconstruction
of Islamic Religious Education Seyyed Hossein Nast’s Perspective.
Istawa : Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 46-57.
https://doi.org/10.24269/ijpi.v7i1.5190

Arkoun, M. (1994). Rethinking Islam, ed. Robert D.Lee. Oxford.

Arkoun, M. (1997). Berbagai Pembacaan Qur’an. INIS.

Arkoun, M. (2002). Islam and Modernity Muslim Intlektual Respond, ed. John Cooper.
IB. Tauris.

Arkoun, M. (2003). Peta Studi Islam Orientalisme dan Arah baru Kajian Islam di
Barat, ed. Azim Nanji, terj. Muamirotun. Fajar Pustaka Baru.

Arkoun, M. (2004). Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan
Baru, ed. Johan Hendrik Meuleman, terj. Rahayu S. Hidayat. INIS.

Assyaukanie, L. (2023). Membaca Kembali Gerakan Humanisme dalam Islam.
Jurnal Peradaban, 2(2). https:/ /doi.org/10.51353 /jpb.v2i2.729

Asy’arie, M. (2012). Filsafat Islam: Kajian Ontologis, Epistemologis, Aksiologis, dan
Perspektif. LESFI.

Azra, A. (2003). Spiritualitas, Krisis Dunia Modern dan Agama Masa Depan.
Paramadina.

Bagir, H. (2008). Murthada Muthahhari Sang Mujahid Sang Mujtahid. Yayasan
Muthahhari.

Bagir, H. (2017). Islam Tuhan Islam Manusia. Mizan.

Bagus, L. (2005). Kamus Filsafat. Gramedia.

Baharun, H. (2016). Pemikiran Pendidikan Perspektif Filsuf Muslim Kajian Kritis
Terhadap Pemikiran Muhammad Abduh Dan Muhammad Igba. AT-
TURAS: Jurnal Studi Keislaman, 3(1).
https://doi.org/https:/ /doi.org/10.33650/ at-turas.v3il.182

Bakhri, S., & Muhdofir. (2004). Jombang Kairo Jombang Chicago Sintesis Pemikiran
Gus Dur dan Cak Nur dalam Pembaharuan Islam di Indonesia. Tiga Serangkai.

Bilmakruf, R. (2023). Pemikiran Islam Rasional-Progresif Harun Nasution. Islam
Sebagai Ilmu (Teori Dan Praktek), 7(2).

Bistara, R. B. (2021). Dimensi Feminisme Dalam Pembaharuan Islam: Menilik
Pemikiran Muhammad Igbal. TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 19(1), 30-
58. https:/ /doi.org/10.30631/tjd.v19i1.118

Budi, S. (2022). Menakar Ulang Hermenuetika Al-Quran: Kritik Atas Pemikiran
Muhammad Arkoun. Substantia: Jurnal llmu-Ilmu Ushuluddin, 24(1), 16.
https:/ /doi.org/10.22373 /substantia.v24i1.12127

130 | Filsafat Islam Kontemporer



Chumaedi, A. (2018). Pemikiran Murtadha Muthahhari Tentang Negara dan
Masyarakat serta Pandangannya terhadap Revolusi Islam Iran. Journal of
Government and Civil Society, 2(1), 33.
https:/ /doi.org/10.31000/jgcs.v2il.717

Damanik, A. (2016). Pemikiran Ali Syari’ati Tentang Imamah. Yurisprudentia:
Jurnal Hukum Ekonomi, 2(2).
https://doi.org/https:/ /doi.org/10.24952 / yurisprudentia.v2i2.668

Dardiri, D. (2017). Epistemologi Pendidikan Menurut Muhammad Iqbal.
Madania: Jurnal IImu-Ilmu Keislaman, 7(2).
https://doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.24014 /jiik.v3i2.4754

Darsitun, D. (2021). Menakar Ulang Hermeneutika dalam Studi Alquran di Era
Modern dan Kontemporer (Pendekatan Sastra, Sejarah dan Sains).
Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam, 22(1), 21.
https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.6899

Dewantara, A. W. (2017). Multikulturalisme Indonesia (Studi Perbandingan
Antara Konsep Madani Nurcholis Madjid dan Konsep Civil Society).
JPAK Jurnal Pendidikan Agama Katolik, 17(9).

Djalal, Z. F. (2016). Pembacaan Al-Qur'an Dalam Perspektif Mohammed
Arkoun. ISLAMUNA: Jurnal Studi Islam, 3(1), 1.
https:/ /doi.org/10.19105/islamuna.v3i1.943

Djollong, A. F. (2015). Epistemologi Filsafat Pendidikan Islam. Istigra’, 3(1).

Efendi, E. (2016). Epistimologi Muhammad Arkoun dan Relevansinya Bagi
Pemikiran Keislaman. An-Nur: Jurnal Studi Islam, 10(1).

Ermagusti, Syafrial, R. T. H. (2022). Integrasi Teologi Islam, Sufisme, Dan
Rasionalisme Harun Nasution. Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 21(1).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.30631/tjd.v21i1.237

Fauzan, A. (2015). Teks al-Qur’an dalam Pandangan Nashr Hamid Abu Zayd.
KALIMAH, 13(1), 71. https:/ /doi.org/10.21111/klm.v13i1.279

Foucault, M. (1980). Power Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972-
1977. The Haervester Press.

Franz Magnis-Suseno. (2006). Etika Abad Kedua Puluh. 12 Teks Kunci. Kanisius.

Franz Magnis Suseno. (2005). Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral.

Kanisius.
Fuadi, F. (2016). Fungsi Nalar Menurut Muhammad Arkoun. Substantia: Jurnal
Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 18(1).

https://doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.22373 / substantia.v18i1.3982

Ghazali, A. M. (2007). Pluralisme dan Titik Temu Agama-Agama. Wawasan:
Jurnal llmiah Agama Dan Sosial Budaya, 2(3).

Gusmian, I. (2013). Khazanah Tafsir Indonesia:Dari Hermeneutika hingga Ideologi.
LKiS.

H. H Bilgrami. (1998). Glimpses of Igbal’s Mind and Thought. HarperCollins
Publishers.

Taufik Hidayatulloh | 131



Hajam. (2018). Reformulasi Teologi Dari Eksklusif Ke Inklusif. ALQALAM, 35(1),
19. https:/ /doi.org/10.32678 / alqalam.v29i3.858

Hajam, & Saumantri, T. (2022). Meretas Ketegangan Relasi Agama dan Negara
di Indonesia dalam Perspektif Nurcholish Madjid. Rusydiah: Jurnal
Pemikiran Islam: Jurnal Pemikiran Islam, 3(2).
https://doi.org/https:/ /doi.org/10.35961/rsd.v3i2.534

Hajrianto Y. Thory, & Sukidi, S. dalam. (2001). Teologi Insklusif Cak Nur.
Gramedia.

Hakim, M. L. (2017). Pergeseran Paradigma Magqasid Al-Syari’ah: Dari Klasik
Sampai Kontemporer. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 10(1), 1-16.
https://doi.org/10.24090/ mnh.v10i1.913

Haluti, R, & Munirah, M. (2022). Epistemology of Muhammad Igbal’s
Existentialism: Its Levation To Islamic Education. Journal Pendidikan
Agama Islam Dan Budi Pekerti, 4(2).

Hamdani, F. (2016). Teori Interpretasi Nasr Hamid Abu Zayd. Farabi, 13(1).

Hamim, K. (2022). Metodologi Tafsir Kontemporer (Kajian atas Pemikiran Fazlur
Rahman). Jurnal Ilmiah Mandala Education, 8(3).
https://doi.org/10.58258 /jime.v8i3.3780

Hanafi, H. (2005). Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Tradisi Barat. Paramadina.

Hanik, U. (2014). Pluralisme Agama di Indonesia. Jurnal Pemikiran Keislaman,
25(1). https:/ /doi.org/10.33367 / tribakti.v25i1.154

Hanum, R. (2022). Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi Ilmu Sains. Jurnal
Tafahham, 1(1).

Harahap, J. (2017). Sayyed Hossein Nasr tentang Filsafat Perennial dan Human
Spiritualitas. Aglania:  Jurnal Filsafat Dan  Teologi Islam, 8(1).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.32678 /aqlania.v8i02.1026

Hardono Hadi. (2017). Epistemologi: filsafat pengetahuan. Kanisius.

Haugh, J. F. (2014). Science and Religion: From Conflict to Conversation. Mizan.

Hawasi. (2013). Eksistensialisme Mohammad Igbal. Wedatama Widya Sastra.

Heriyanto, H., Hidayatullah, T., Rukmana, A., Rahmania, T., Radhiansyah, E., &
Rusyd, I. (2022). Pelatihan Pengembangan Pemahaman dan Sikap
Keberagamaan Moderat Berbasis Nilai Keislaman-Keindonesiaan.
Dimasejati: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 4(1).
https://doi.org/https:/ /badge.dimensions.ai/ details/doi/10.24235/ di
masejati.v4il.10818?domain=https:/ /www.syekhnurjati.ac.id

Hidayat, K. (2005). Insan Kamil: Konsep Manusia Menurut Islam. Pustaka
Grafitiper.

Hidayatullah, T. (2019). Living Values Education: Alternatif Pendekatan
Pendidikan Karakter dalam Pencegahan Ekstremisme. MISYKAT: Jurnal
Ilmu-Ilmu  Al-Quran, Hadist, Syari’ah Dan  Tarbiyah, 4(2), 87.
https:/ /doi.org/10.33511/ misykat.v4n2.87-126

132 | Filsafat Islam Kontemporer



Hidayatulloh, T., Meghatruh, D. D., & Saumantri, T. (2023). Konsumerisme
Beragama di Era Digital: Analisis Paradigma Postmodernisme Jean
Baudrillard Terhadap Fenomena Beragama Umat Islam di Indonesia.
Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam, 24(2), 273-288.
https:/ /doi.org/https:/ /jurnalnasional.ump.ac.id /index.php/ISLAMA
DINA/article/view /14961

Hidayatulloh, T., Saputra, H., & Saumantri, T. (2023). Peran Pesantren Tarekat
Roudhoh Al-Hikam dalam Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam
dan Moderasi Beragama di Indonesia. Dialog, 46(1), 38-52.
https://doi.org/https:/ /doi.org/10.47655/ dialog.v46i1.702

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023a). Kerukunan Beragama Dalam Lensa
Pengalaman Keagamaan Versi Joachim Wach. Al-Adyan: Journal of
Religious Studies, 4(1), 24-37.
https://doi.org/https:/ /doi.org/10.15548 / al-adyan.v4i1.5876

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023b). Pengembangan Pemahaman Sikap
Moderasi Beragama Berbasis Nilai Inklusivitas Pada Mahasiwa di
Perguruan Tinggi. Fikrah: Journal of Islamic Education, 7(1), 87-102.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.32507/ fikrah.v7i1.2022

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023c). The Harmony of Islam and Pancasila
in Religious Discourse in Indonesia. Jurnal Studi Sosial Keagamaan Syekh
Nurjati, 3(1), 1-25.

Hidayatulloh, T., Saumantri, T., & Harvey, C. (2023). The Living Values
Education (LVE) Approach Based on Religious Moderation at Sekolah
Madania Bogor. Edukasia Islamika - Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 147-164.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.28918 / edukasiaislamika.v8i2.1084

Hosnan, M., & Warits, A. (2017). Aksiologi dalam Dimensi Filsafat Islam. Tafhim
Al-"Tlmi, 9(2). https:/ / doi.org/10.37459/ tathim.v9i2.2991

Huxley, A. (2009). The Perennial Philosophy: An Interpretation of the Great Mystics,
East and West. HarperCollins Publishers.

Ibrahim, I. (2016). Pemikiran Islam Kontemporer (Studi Kritis terhadap
Pemikiran Harun Nasution). Aqidah-Ta : Jurnal Ilmu Agqidah, 2(2), 99-110.
https://doi.org/10.24252 /aqidahta.v2i2.3438

Ichwan, M. N. (2007). Meretas Kesarjanaan Kritis: Teori Hermeneutika Nasr Abu
Zayd. Teraju.

Imron, A. (2010). Hermeneutika al-Qur’an dan Hadis. 1saq Press.

Indrajaya, D. T. (2013). Konstribusi Pemikiran Muhammad Igbal Dalam
Pembaharuan Hukum Islam. Hukum Islam, 13(1).
https://doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.24014 / hi.v13i1.962

Igbal, M. (1981). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Kitab Bhavan
Ltd.

Igbal, M. (2006). Pembangunan Kembali Alam Pikiran Islam. Bulan Bintang,.

Taufik Hidayatulloh | 133



Irawan, D. (2019). Rekonstruksi Islamisasi Sains Sebagai Langkah Awal
Islamisasi  Ilmu. MAWA’IZH: JURNAL DAKWAH DAN
PENGEMBANGAN  SOSIAL ~ KEMANUSIAAN,  10(1), 1-17.
https://doi.org/10.32923 /maw.v10i1.781

Irawan, R. (2020). Metode Kontekstual Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Fazlur
Rahman. Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits, 13(2), 171-
194. https:/ /doi.org/10.24042 / al-dzikra.v13i2.4164

Irfan, M. (2018). Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan
Teologi Kerukunan. JURNAL ILMIAH SOSIOLOGI AGAMA (JISA), 1(1),
109. https:/ /doi.org/10.30829/jisa.v1il1.1784

Ismah, I. (2020). Studi Islam Dengan Pendekatan Sosiologis (Pemikiran Ali
Syari'ati). Al-Mungidz: Jurnal Kajian Keislaman, 8(1), 139-156.
https://doi.org/10.52802/amk.v8i1.196

Ismail, F. (2018). Studi Islam kontemporer. IRCISOD.

Ismail, Y. (2019). Postmodernisme dan Perkembangan Pemikiran Islam
Kontemporer. Jurnal Online Studi Al-Qur An, 15(2), 235-248.
https://doi.org/10.21009/]5Q.015.2.06

Iyubeny, E. A. (2017). Berhala-Berhala Wacana: Gagasan Kontekstualisasi Sakralitas
Agama Secara Produktif-Kreatif. IRCISOD.

Ja’far, S. (2015). Epistemologi Tindakan Muhammad Igbal. Teosofi: Jurnal Tasawuf
Dan Pemikiran Islam, 5(1), 80.
https:/ /doi.org/10.15642/ teosofi.2015.5.1.80-106

Judrah, M. (2020). Generalisasi Empirik; Proposisi, Postulat, Aksioma dan Teori.
Jurnal Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam & Pendidikan, 7(1), 117-122.
https://doi.org/10.47435/ al-qalam.v7i1.186

Kambali, M. (2020). Pemikiran Karl Marx Tentang Struktur Masyarakat:
Dialektika Infrastruktur Dan Suprastruktur. Al Igtishod: Jurnal Pemikiran
Dan Penelitian Ekonomi Islam, 8(2), 63-80.
https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v8i2.154

Kartanegara, M. (2012). Panorama Filsafat Islam. Mizan.

Kasdi, A., & Farida, U. (2013). Oksidentalisme Sebagai Pilar Pembaharuan
(Telaah Terhadap Pemikiran Hassan Hanafi). Fikrah Jurnal Ilmu Agqidah
Dan Studi Keagamaan, 1(2).
https://doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.21043 / fikrah.v1i2.540

Kattsoff, L. O. (2000). Pengantar Filsafat. Tiara Wacana.

Khurzman, C. (2005). Wacana Islam Liberal Pemikiran Islam Kontemporer Tentang
Isu-Isu Global. Paramadina.

Khusnan, A. (2019). Diskursus Kesejarahan Ilmu Pengetahuan Dan Filsafat [Imu.
Fikroh:  Jurnal  Pemikiran Dan  Pendidikan Islam, 12(1), 76-87.
https:/ /doi.org/10.37812/fikroh.v12i1.41

Khuza'i, R. (2012). Dialog Epistemologi Mohammad Igbal dan Charles S. Peirce. PT
Refika Aditama.

134 | Filsafat Islam Kontemporer



Kolis, N. (2017). Wahdat Al-Adyan: Moderasi Sufistik Atas Pluralitas Agama.
TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 1(2), 166-180.
https:/ /doi.org/10.52266/ tadjid.v1i2.42

Labib, M. (2015). Para Filosof Sebelum dan Sesudah Mulla Shadra. Al-Huda.

Lalu Khothibul Umam. (2020). Sejarah Perkembangan Ilmu Dari Klasik Hingga
Kontemporer. Kalam: Jurnal Agama Dan Sosial Humaniora, 8(2), 27-60.
https://doi.org/10.47574 / kalam.v8i2.89

Lee, R. D. (2010). Mencari Islam Autentik: Dari Nalar Puitis Iqbal Hingga Nalar Kritis
Arkoun. Mizan.

Lestari, J. (2020). Pluralisme Agama di Indonesia: Tantangan dan Peluang Bagi
Keutuhan Bangsa. Al-Adyan: Journal of Religious Studies, 1(1), 29-38.
https://doi.org/10.15548 /al-adyan.v1i1.1714

Lestari, P., Iman, N., & Katni, K. (2019). Pemikiran Pendidikan Islam Syed
Muhammad Naquib Al-Attas (Tinjauan Paradigmatik dan Implementatif
Konsep ta’dib dalam pembelajaran Agama Islam pada tingkat
SMA/MA). TARBAWI:Journal —on Islamic Education, 3(1), 17.
https://doi.org/10.24269/ tarbawi.v3i1.208

Madjid, N. (1991). Agama Dan Negara Islam: Sebuah Telaah Atas Figh Siyasi Sunni
(No. 55; KKA).

Madjid, N. (1995). Islam Agama Peradaban Membangun Makna dan Relevansi Doktrin
Islam dalam Sejarah. Paramadina.

Mahmudah, N. (2018). Posisi Sunnah dalam Pembacaan Al-Qur’an Kontemporer
Nasr Hamid Abu Zayd. Riwayah: Jurnal Studi Hadis, 3(1), 35.
https:/ /doi.org/10.21043 /riwayah.v3i1.3436

Majid, N. (2009). Islam doktrin dan peradaban : sebuah telaah kritis tentang masalah
keimanan, kemanusiaan, dan kemodernan. Gramedia Pustaka Utama.

Maksum, A. (2013). Tasawuf Sebagai Pembebasan Manusia Modern: Telaah
Signifikansi Konsep Tradisionalisme Seyyed Hossein Nasr. Pustaka Pelajar.

Malaky, E. (2004). Ali Syari’ati Filosof Etika dan Arsitek Iran Modern. Taraju.

Malli, R. (2017). Konsep Pemikiran Pendidikan Islam Kontemporer di Indonesia.
TARBAWI:  Jurnal  Pendidikan ~ Agama  Islam, 1(2), 159-166.
https://doi.org/10.26618 /jtw.v1i2.369

Martanti, B. H. (2019). Metodologi Pembaharuan Pemikiran Islam Kontemporer
Studi Komparatif Metodologi Muhammad Syahrur dan Nashr Hamid
Abu Zaid. Jurnal El-Huda, 10(2).

Maskhuroh, L. (2021). Aliran-Aliran Filsafat Barat Kontemporer
(Postmodernisme). Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan
Keislaman, 10(1), 87-99.
https://doi.org/10.54437 /urwatulwutsqo.v10i1.258

Masluhah, M., Afifah, K. R., & Salik, M. (2021). Pemikiran Muhammad Igbal
Tentang Pendidikan Karakter Dan Relevansinya Dengan Era Disrupsi.

Taufik Hidayatulloh | 135



Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 317-338.
https://doi.org/10.21274 /taalum.2021.9.2.317-338

Mauliyah, A. (2016). Gerakan Islamisasi [Imu Pengetahuan Naquib al-Attas. EL-
BANAT:  Jurnal =~ Pemikiran = Dan  Pendidikan  Islam,  6(1).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.54180/ elbanat.2016.6.1.111-121

Muammar. (2017). Nurcholish Madjid dan Harun Nasution Serta Pengaruh
Pemikiran Filsafatnya. Petita: Jurnal Kajian Ilmu Hukum Dan Syariah, 2(2).
https://doi.org/10.22373 / petita.v2i2.74

Mufid, F. (2013). Perkembangan Paradigma Epistemologi dalam Filsafat Islam.
Ulumuna, 17(1), 19-40. https:/ /doi.org/10.20414 / ujis.v17i1.172

Muhammad, N., & Hafid Turmudzi, T. (2022). Analisis Metode Hermeneutika
dalam Al-Qur’an atas Pemikiran Nasr Hamid Abu Zaid. Ulumul Qur’an:
Jurnal  Kajian  Ilmu  Al-Qur’an  Dan  Tafsir, 2(1), 49-57.
https://doi.org/10.58404/uq.v2i1.93

Mujahidin, A. (2013). Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber
Ilmu. Uluma: Jurnal Studi Keislaman, 17(1).

Munir, A. (2010). Hassan Hanafi: Kiri Islam dan Proyek Al Turats Wa Al Tajdid.

MIMBAR : Jurnal Sosial Dan Pembangunan, 16(3).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.29313 / mimbar.v1
6i3.20

Muniroh, B. (2018). Akal dan Wahyu (Studi Komparatif antara Pemikiran Imam
al-Ghazali dan  Harun  Nasution).  Aglania, (1), 41
https:/ /doi.org/10.32678 / aqlania.v9i01.2062

Muslih, M. (2010). Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat. Belukar Budaya.

Muslina, M., & Rahman, R. (2021). Pemikiran Pendidikan Islam Syekh
Muhammad Naquib Al-Attas. Jurnal Kawakib, 2(1), 55-63.
https:/ /doi.org/10.24036 / kwkib.v2i1.19

Musolli, M. (2018). Maqasid Syariah: Kajian Teoritis dan Aplikatif Pada Isu-Isu
Kontemporer. AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 60-81.
https://doi.org/10.33650/ at-turas.v5il.324

Mustaqim, A. (2005). Aliran-Aliran Tafsir; dari Periode Klasik Hingga Kontemporer.
Kreasi Warna.

Mustaqim, A. (2015). Epistemologi Tafsir Kontemporer. LKiS.

Mustaqim, A., & Sahiron, S. (2008). Studi Al-Qur’an Kontemporer, Wacana Baru
Berbagai Metodologi Tafsir. Tiara Wacana.

Muthahhari, M. (2011). Kritik Islam terhadap Materialisme. Terj Ahmad Kamil. Al-
Huda.

Muthahhari, M. (2013). Filsafat Hikmah Pengantar Pemikiran Shadra, terj. Hamid
Algar. Mizan.

Muthahhari, M. (2014). Falsafah Akhlak. Terj Farugq Bin Dhiya’. Rausyan Fikr.

136 | Filsafat Islam Kontemporer



Muthahhari, M. (2015). Masyarakar dan Sejarah: Pandangan Dunia Islam tentang
Hakikat Individu dan Masyaraat dalam Gerakan Sosial Berbasis Agama. Terj
Arif Mulyadi. Rausyan Fikr.

Muzaki, I. A., & Tafsir, A. (2018). Pendidikan Multikultural dalam Perspektif
Islamic Worldview. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 6(1), 57.
https:/ /doi.org/10.36667/jppi.v6il.154

Muzakki, A. (2018). Titik Temu Epistemologi Barat dan Islam. ULUL ALBAB
Jurnal Studi Islam, 10(1), 85-106. https:/ /doi.org/10.18860/ua.v10i1.6070

Naibin, N. (2020). Murtadha Muthahhari: Filsafat Etika Islam. Jurnal Intelektual:
Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 10(1), 104-120.
https:/ /doi.org/10.33367/i.v10i1.1121

Nanu, R. P. (2021). Pemikiran Syed Muhammad. Naquib Al-Attas Terhadap
Pendidikan di Era Modern. TARBAWI : Jurnal Pendidikan Agama Islam,
6(01). https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.26618 /jtw.v6i01.3436

Nasr, S. H. (1987). Traditional Islam in The Modern Word. Worts-Power Associates.

Nasr, S. H. (1988). Knowledge and the Sacred. Suhail Academy.

Nasr, S. H. (1993). The Need for a Sacred Science: Sufism and the Western Mind. State
University of New York Press.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford University Press.

Nasr, S. H. (1997). Islam and the Plight of Modern Man. ABC International.

Nasr, S. H. (2004). The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. Harper One.

Nasrullah, N. (2017). Akar Pemikiran Mohammed Arkoun (Sebuah Tinjuan
Historis). Jurnal Alwatzikhoebillah: Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi,
Humaniora, 3(6).

Nasution, H. (1998). Islam Rasional: Gagasan dan pemikiran. Mizan.

Nasution, H. (2006). Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Ul
Press.

Nasution, H. (2010). falsafah dan Mistisisme dalam Islam. Bulan Bintang.

Nata, Y. Y. (2015). Oksidentalisme. Jurnal Al- Ulum: Jurnal Pemikiran Dan
Penelitian Ke-Islaman, 2(1).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.31102/alulum.2.1.2015.118-130

Noorhayati. (2016). Oksidentalisme: Konsep Perlawanan Terhadap Barat. AT-
TURAS: Jurnal Studi Keislaman, 3(2).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.33650/ at-turas.v3i2.189

Nugroho, A. (2014). Potret Islam Revolusioner Dalam Pemikiran Ali Syari’ati.
HUMANIKA, 14(1). https:/ /doi.org/10.21831/hum.v14i1.3328

Nur Kholik Ridwan. (2002). Pluralisme Botjuis : Kritik atas Nalar Pluralisme Cak
Nur. Galang Press.

Nur, M. (2016). Kritik Murtadha Muthahhari atas Konsep Moralitas Barat. Jurnal
Didakita Islamika, 8(2).

Taufik Hidayatulloh | 137



Nur, M., & Igbal Irham, M. (2023). Tasawuf dan Modernisasi: Urgensi Tasawuf
Akhlaki pada Masyarakat Modern. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu
Ushuluddin, 25(1), 107. https:/ / doi.org/10.22373 / substantia.v25i1.16851

Nurcholish Madjid. (1987)., Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Mizan.

Nurcholish Madjid. (1997). Tradisi Islam: Peran dan Fungsinya Dalam
Pembangunan Di Indonesia. Paramadina.

Nurita, A., & Masruhan. (2021). Analisis Konsep Hermeneutika Hadis Perspektif
Muhammad Arkoun. UNIVERSUM : Jurnal Kelslaman Dan Kebudayaan,
15(2).

Nurmajah, S. (2019). Relasi Wahyu dalam Tiga Agama Samawi (Kajian terhadap
Pemikiran Mohammed Arkoun). Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, 18(1).

Nurmansyah, I., Nungrum, V. A., & Arraziq, M. 1. (2023). Metode Linguistik-
Semiotika ~ Muhammad  Arkoundan  Urgensinnya  Terhadap
Perkembangan Kajian Al-Qur’an di Indonesi. Tembayat: Journal of Islam,
Tradition, and Civilization, 1(1).

Nurrochman, N. (2016). Islam Dan Sosialisme (Telaah atas Pemikiran Ali
Syariati). Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 1(1), 41.
https://doi.org/10.21580/wa.v1i1.800

Peter Salim dan Yenny Salim. (1991). Kamus Besar Bahasa Indonesia Kontemporer.
Modern English.

Prawira Negara, M. A., & Muhlas, M. (2022). Reformulasi Konsep Tauhid: Studi
Analisis Pemikiran Hassan Hanafi. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam,
23(2), 133. https:/ / doi.org/10.30595/islamadina.v23i2.13415

Qodir, Z., & Nashir, H. (2019). Islamity, Humanity, Indonesianity, and Culture:
A Comparative Study on Ahmad Syafii Maarif, Nurcholis Madjid, and
Abdurrahman Wabhid. Afkaruna, 15(2).
https:/ /doi.org/10.18196/ Al1J1S.2019.0104.226-253

Rahman, F. (1983). Major Themes of The al-Qur’an (A. Mahyudin (trans.)). Pustaka.

Rahman, F. (2004). Framework for Interpreting the Eticho Legal Content of Qur’an.
The Institute of Ismail Studies.

Rahman, F. (2010). Tema Tema Pokok al-Qur’an, ter. Ervan Nurtawan. Mizan.

Rahmatullah, R. (2019). Hermeneutika Intertekstualitas Mugatil Bin Sulayman.
Jurnal ~ Studi  Ilmu-Ilmu  Al-Qur’an  Dan  Hadis, 20(2), 126.
https://doi.org/10.14421/qh.2019.2002-01

Rahnena, A. (2006). Para Perintis Zaman Baru Islam, Terj. Ilyas Hasan. Mizan.

Rakhman, J. (2007). Islam dan Perspektif Pemikiran Kontemporer. Grafika.

Ramadhan, M. (2016). Teologi Kemanusiaan Studi Atas Pemikiran Ali Syariati.
Jurnal THEOLOGIA, 22(2). https:/ /doi.org/10.21580/te0.2011.22.2.609

Randa, S., Aini, H., & Putra, R. (2022). Menelisik Logosentrisme Pemikiran Islam
(Tinjauan Terhadap Kritik Muhammad Arkoun). JURNAL AL-AQIDAH,
14(2), 129-141. https:/ /doi.org/10.15548 /ja.v14i2.4715

138 | Filsafat Islam Kontemporer



Ratmanto, T. (2004). Tinjauan Bahasa, Semiotika, dan Hermeneutika. MediaTor,
5(1), 29-37.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.29313 /mediator.v5i1.1095

Ritzer, G. (2010). Teori Sosial Postmodern. Kreasi Wacana.

Robikah, S. (2020). Reinterpretasi Kata Jilbab Dan Khimar Dalam Al-Quran;
Pendekatan Ma'na Cum Maghza Sahiron Syamsuddin. IJouGS: Indonesian
Journal of Gender Studies, 1(1). https:/ /doi.org/10.21154/ijougs.v1i1.2066

Rofig, M. N. (2018). Peranan Filsafat IImu Bagi Perkembangan Ilmu
Pengetahuan. FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman, 9(1), 161-175.
https://doi.org/10.36835/falasifa.v9i1.112

Rohmabh, L. (2016). Hermeneutika Al-Qur’an: Studi atas Metode Penafsiran Nasr
Hamid Abu Zaid (Between Meaning and Significance) (Literary
Hermeneutics).  Hikmah:  Journal — of  Islamic  Studies,  12(2).
https://doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.47466/hikmah.v12i2.47

Rosidah, F. U., Azisi, A. M., & Basyir, K. (2023). Pluralisme Berbasis Tauhid di
Indonesia: Studi Analisis Terhadap Pemikiran Nurcholish Madjid.
NALAR:  Jurnal ~ Peradaban  Dan  Pemikiran  Islam, 7(1).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.23971 /njppi.v7il.6334

Rukmana, A. (2013). Seyyed Hossein Nasr, Penjaga Taman Spiritual Islam. Dian
Rakyat.

Russel, B. (2016). Sejarah Filsafat Barat. Pustaka Pelajar.

Saepulah, A. (2021). Pentingnya Ijtihad Dalam Agama Perspektif Muhammad
Igbal Dan Implikasinya Bagi Teologi Dan Kemiskinan. Jurnal llmu Agama:
Mengkaji Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama, 22(2), 218-237.
https:/ /doi.org/10.19109/jia.v22i2.10966

Said, E. W. (2010). Orientalisme: Menggugat Hegemoni Barat dan Mendudukkan
Timur sebagai Subjek. Pustaka Pelajar.

Said, H. A. (2015). Metodologi Penafsiran Al-Qur’an Kontemporer Telaah atas
Pemikiran Nasr Hamid Abu Zayd dan Mohammed Arkoun. SUHUF,
4(1), 76-100. https:/ / doi.org/10.22548 / shf.v4il.66

Saihu, S. (2019). Konsep Manusia Dan Implementasinya Dalam Perumusan
Tujuan Pendidikan Islam Menurut Murtadha Muthahhari. Andragogi:
Jurnal Pendidikan Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 197-217.
https://doi.org/10.36671/andragogi.v1i2.54

Salam, B. (2010). Pengantar Filsafat. Bumi Aksara.

Salim, A. A., & Ihkamuddin, H. (2022). Telaah Perkembangan Tafsir Periode
Modern. Tanzil: Jurnal Studi Al-Quran, 4(2), 95-106.
https://doi.org/10.20871/tjsq.v4i2.181

Samiha, Y. T. (2016). Standar Menilai Teori dalam Metode Ilmiah pada Kajian
Filsafat [Imu. Medina-Te: Jurnal Studi Islam, 12(2).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.19109/ medinate.v12i2.1177

Taufik Hidayatulloh | 139



Sandimula, N. S. (2023). De-Westernisasi Konsep Manusia: Menelaah Konsep
Syed Naquib Al-Attas tentang Hakikat Manusia. Refleksi Jurnal Filsafat
Dan Pemikiran Islam, 22(2). https:/ /doi.org/10.14421 /ref.v22i2.3918

Sari, I. (2019). NARASI FILSAFAT KONTEMPORER MOHAMMAD ARKOUN
(Dari Post-strukturalis Menunuju Kritik atas Nalar Islam). Al-Hikmah:
Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam, 1(2).
https://doi.org/10.51900/ alhikmah.v1i2.5098

Saumantri, T. (2019). Wacana Integrasi IImu Dalam Pandangan Al-Ghozali.
Jurnal Yaqzhan: Analisis Filsafat, Agama Dan Kemanusiaan: Analisis Filsafat,
Agama Dan Kemanusiaan, 5(2), 128. https:/ /doi.org/10.24235/jy.v5i2.5711

Saumantri, T. (2022a). Filsafat Ilmu (Sebuah Dialektika Ilmu Pengetahuan). CV.
Brimedia Global.

Saumantri, T. (2022b). Konsep Manusia Dalam Teori Psikoanalisis Humanis
Dialektik Erich Fromm. Sanjiwani: Jurnal Filsafat, 13(2), 123-136.

Saumantri, T. (2022c). Konsumerisme Masyarakat Kontemporer dalam
Pemikiran Jean Baudrillard. Paradigma: Jurnal Filsafat, Sains, Teknologi,
Dan Sosial Budaya, 28(2), 56-68.
https://doi.org/https:/ /doi.org/10.33503 / paradigma.v28i2.1962

Saumantri, T. (2022d). Metafisika Empirik Dalam Pemikiran David Hume. Jagfi:
Jurnal Agidah Dan Filsafat Islam, 7(2).
https://doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.15575 /jaqfi.v7i2.20180

Saumantri, T. (2022e). Pandemi Covid-19 dalam Tinjauan Filsafat Michel
Foucault. El-Warogoh: Jurnal — Ushuluddin  Dan  Filsafat,  6(2).
https:/ /doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.28944 / el-waroqoh.v6i2.766

Saumantri, T. (2022f). The Harmonization of Religion and The State : A Study of
The Indonesia Context. Syekh Nurjati: Jurnal Studi Sosial Keagamaan, 1(1),
1-15.

Saumantri, T. (2022g). Konsumerisme Masyarakat Kontemporer Menurut
Herbert Marcuse. Media (Jurnal Filsafat Dan Teologi), 3(2), 162-177.
https:/ /doi.org/10.53396 / media.v3i2.113

Saumantri, T. (2023a). Kerukunan Beragama Dalam Perspektif Filsafat Agama.
Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 6(2).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.14421/lijid.v6i2.4470

Saumantri, T. (2023b). Kesatuan Transenden di Tengah Pluralisme Agama:
Sebuah Interpretasi Pemikiran Frithjof Schuon. Journal of Religion and
Social Transformation, 1(1).

Saumantri, T. (2023c). Teologi Perdamaian aan Kerukunan antar Agama Dalam
Perspektif Asghar Ali Engineer. Junal Pemikiran Islam (JPI), 3(2), 92-110.
https://doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.22373 /jpi.v3i2.19790

Saumantri, T. (2023d). Construction of Religious Moderation in Seyyed Hossein
Nasr’s Perennial Philosophy Perspective. Kanz Philosophia: A Journal for

140 | Filsafat Islam Kontemporer



Islamic Philosophy and Muysticism, 9I1), 89-112.
https:/ /doi.org/10.20871/ kpjipm.v9i1.259

Saumantri, T., & Hajam, H. (2023). Urgensi Metodologi Studi Islam
Interdisipliner Untuk Moderasi Islam. An-Nawa : Jurnal Studi Islam, 5(1),
1-18. https:/ /doi.org/10.37758 / annawa.v4il.579

Shihab, Q. (2013). Kaidah tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat al Qur’an. Lentera Hati.

Sholeh, S. (2017). Islamisasi [lImu Pengetahuan (Konsep Pemikiran Ismail Raji Al-
Faruqi dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas). Al-Hikmah: Jurnal Agama
Dan Ilmu Pengetahuan, 14(2), 209-221. https://doi.org/10.25299/al-
hikmah:jaip.2017.vol14(2).1029

Sibawaihi. (2007). Hermeneutika al-quran fazlur rahman. Jala Sutra.

Siregar, 1. S., & Siregar, L. M. (2018). Studi Komparatif Pemikiran Ismail Raji Al-
Faruqi Dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Al-Hikmah: Jurnal Agama
Dan Ilmu Pengetahuan, 15(1), 85-98.
https://doi.org/10.25299 /jaip.2018.vol15(1).1588

Soekarba, S. R. (2006). Kritik Pemikiran Arab: Metode Dekonstruksi Mohammed
Arkoun. Wacana, Journal of the Humanities of Indonesia, 8(1), 78.
https://doi.org/10.17510/wjhi.v8i1.248

Soleh, A. K. (2014). Mencermati Sejarah Perkembangan Filsafat Islam.
TSAQAFAH, 10(1), 63. https:/ /doi.org/10.21111/ tsaqafah.v10i1.64

Sovia, S. N. (2021). Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun.
Empirisma:  Jurnal ~— Pemikiran  Dan  Kebudayaan  Islam,  30(2).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.30762/empirisma.v30i2.442

Stoddard, L. (2002). The New world of Islam. Chapman and Hall.

Sudarminta, J. (2010). Epistermologi Dasar: Pengatar Filsafat Pengetahuan. Kanisius.

Sugiharto, B. (2012). Humanisme dan Humaniora: Relevansinya bagi Pendidikan.

Jalasutra.
Suharti, S. (2017). Menjinakkan Barat Dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri
Islam Hassan Hanafi. Ulumuna, 9(2), 355-368.

https://doi.org/10.20414 / ujis.v9i2.492

Surajiyo. (2008). Filsafat Ilmu dan Perkembangannya di Indonesia. Bimi Aksara.

Surajiyo. (2010). Filsafat Ilmu dan Perkembangannya Di Indonesia: Suatu Pengantar.
Bumi Aksara.

Suriasumantri, J. S. (2005). Ilmu dalam Perspektif. Yayasan Obor.

Sururi, A., Kuswanjono, A., & Utomo, A. H. (2020). Ecological sufism concepts
in the thought of Seyyed Hossein Nasr. Research, Society and Development,
9(10), e5769108611. https:/ /doi.org/10.33448 /rsd-v9i10.8611

Syahrin, A. (2019). Agama dan Filsafat Perennial Perspektif Seyyed Hossein
Nasr. Al-Hikmah:  Jurnal —Theosofi Dan  Peradaban Islam, 1(1).
https:/ /doi.org/10.51900/ alhikmah.v1i1.4034

Taufik Hidayatulloh | 141



Syamsuddin, S. (2018). Ma'na-Cum- Maghza Aproach to The Qur’an:
Interpretation of Q. 5:51. Proceedings of the International Conference on
Qur’an and Hadith Studies (ICQHS 2017). https:/ /doi.org/10.2991/icqhs-
17.2018.21

Syari’ati, A. (1995). On the Sosiologi of Islam, Terj. Amanda.

Syari‘ati, A. (1996a). Humanisme antara Islam dan Madzhab Barat. Pustaka
Hidayah.

Syari’ati, A. (1996b). Islam Agama Protes, Terj. Pustaka Hidayah.

Syari’ati, A. (1998). Membangun Masa Depan Islam, Terj. Mizan.

Syari'ati, A. (2003a). Kemulian Mati Syahid, Terj, Dede A. Nurmansyah. Pustaka
Zahra.

Syari’ati, A. (2003b). Kritik Islam Atas Marxisme dan Sesat Pikir Barat Lainnya, Terj.
Mizan.

Syarif. (2007). Iqbal tentang Tuhan dan Keindahan. Mizan.

Syarifah Habibah. (2015). Akhlak dan Etika Dalam Islam. Pesona Dasar : Jurnal
Pendidikan Dasar Dan Humaniora, 1(2).

Syarifuddin. (2015). Konstruksi Filsafat Barat Kontemporer. Substantia: Jurnal
Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 13(2).
https:/ /doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.22373 / substantia.v13i2.4827

Syukur, S. (2017). Epistemologi Islam Skolastik. Pustaka Pelajar.

Tafsir, Ahmad. (2005). Filsafat Umum: Akal dan Hati Sejak Thales sampai James.
Rosdakarya.

Tafsir, ~ Ahmad. (2006). Mengurai Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi
Pengetahuan. Remaja Posdakarya.

Tafsir, Ahmad. (2010). Filsafat Ilmu: Mengural Ontologi, Epistemologi dan Aksiologi
Pengetahuan. Rosdakarya.

Tafsir, A. (2005). Filsafat umum akal dan hati sejak Thales sampai James. Rosdakarya.

Tamer, G. (2011). Nasr Hamid Abu Zayd. International Journal of Middle East
Studies, 43(1), 193-195. https:/ /doi.org/10.1017/50020743810001558

Taufik, M. (2020). Kontekstualisasi Teologi Modern Kritik Hassan Hanafi
terhadap Teologi Tradisional. Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam,
19(2), 147-164. https:/ /doi.org/10.14421 /ref.v19i2.2258

Thaha, I. (2005). Nurcholish Madjid: Memadukan Kesalehan dan Politik Idris.
Studia Islamika, 12(2).

Thahir, L. S. (2012). Kritik Sakralisasi Pemikiran Keagamaan [Mengkaji
Pemikiran Muhammad Arkoun]. Jurnal Tarjih Dan Pengembangan
Pemikiran Islam, 14(1).

Ulfah, U., & Arifudin, O. (2023). Analisis Teori Taksonomi Bloom Pada
Pendidikan Di Indonesia. Jurnal Al Amar, 4(1).

Widayani, H. (2017). Pemikiran Sayyid Hossein Nasr Tentang Filsafat Perennial.
EL-AFKAR: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Tafsir Hadis, 6(1).
https:/ /doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.29300/jpkth.v1i6.1239

142 | Filsafat Islam Kontemporer



Wijaya, A. (2009). Arah Baru Studi Ulum al-Qur’an: Memburu Pesan Tuhan di Balik
Fenomena Budaya. Pustaka Pelajar.

Yulianto, R. (2018). Islamisasi Ilmu Pengetahuan Dalam Perspektif Syed
Muhammad Naquib Al-Attas. Al-Hikmah : Jurnal Studi Agama-Agama,
4(1). https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.30651/ah.v4i1.2335

Yusuf, H. (2016). Urgensi Filsafat Dalam Kehidupan Masyarakat Kontemporer:
Tinjauan Filsafat Islam terhadap Fungsi Moral dan Agama. Jurnal
THEOLOGIA, 27(1), 51-72. https:/ /doi.org/10.21580/ te0.2016.27.1.926

Zain Uchrawi dan Ahmadie Thaha. (1989). Refleksi Pembaharuan Pemikiran Islam :
70 tahun Harun Nasution. L SAF.

Zayd, N. H. (2005). Mafhum al-Nas, terj. Khoiron Nahdyyin. LKiS.

Zayd, N. H. A. (2003). Al-Qur’an, Hermeneutik Dan Kekuasaan, Terj. Dede Iswadi,
Dkk. Korpus.

Zuhry, M. S. (2016). Tawaran Metode Penafsiran Tematik Hassan Hanafi. At-
Tagaddum, 4(2).

Zulyadain. (2018). Metodologi Tafsir Kontemporer (Studi Komparasi Atas
Pemikiran Fazlur Rahman Dan Muhammad Syahrur). El-Umdah (Jurnal
Ilmu Al-Quran Dan Tafsir), 1(2).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.20414/ elumdah.v1i2.552

Taufik Hidayatulloh | 143



BIOGRAFI PENULIS

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA Merupakan Dosen Universitas
Paramadina dan menjadi pengampu mata kuliah Falsafah Islam
Kontemporer. Disamping itu penulis juga aktif di Paramadina Institute of
Ethics and Civilization (PIEC) dan peneliti pada Indonesian Institute for Society
Empowermen (INSEP) yang kurun waktu tertentu menjadi tim pemateri
bidang pencegahan Badan Nasional Penaggulangan Terorisme (BNPT) dan
Tim Fasilitator Resolusi Konflik di Kepolisian RI. Di samping dosen di
Universitas Paramadina, penulis juga menjadi dosen di UPN “Veteran”
Jakarta serta pernah menjadi Konsultan pada Kartika Jaya TNI-AD. Ketua
Tatanan pada Forum Kota Sehat, Kota Tangerang Selatan 2020-2023 ini
meraih gelar Doktor (S-3) pada Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah Jakarta. Trainer Nasional Living Values Education ini sebelum
menyelesainkan Program Doktor, menjadi peneliti pada LP2K (1995-1998),
redaktur pelaksana Jurnal Hadarah (1999-2002), Jurna Iqtishad (2001-2004)
dan menjadi Editorial Team di Jurnal Indonesian Journal of Islamic Religious
Education (INJIRE) (2023). Beberapa tulisannya telah terbit baik di jurnal
maupun dalam bentuk buku.

144 | Filsafat Islam Kontemporer



Dalam buku ini, eksplorasi yang disajikan menyoroti
kompleksitas filsafat Islam kontemporer yang dicirikan oleh
timbulnya kesadaran baru terhadap keberadaan tradisi di
satu sisi dan modernitas di sisi lain. Penulis mengajukan
pertanyaan Kkritis tentang bagaimana Kkita seharusnya
membaca dan menggabungkan dua entitas yang tampaknya
saling bertentangan ini. Tradisi dan modernitas menjadi
fokus utama dalam perbincangan filsafat Islam
kontemporer, sebuah dinamika yang sebelumnya dianggap
stagnan setelah munculnya aliran teosofi transendental.
Buku ini tidak hanya membatasi diri pada pembahasan
biografi intelektual tokoh pemikir Islamm kontemporer,
melainkan juga menyoroti keunikan dan kekhasan
intelektualitas mereka, termasuk gagasan filosofis yang
fenomenal dan relevan dengan konteks kekinian. Dengan
membuka jendela ke dalam dunia pemikiran yang
berkembang pesat, buku ini menguraikan tantangan dan
pertentangan yang muncul seiring dengan upaya memahami
serta mengintegrasikan warisan tradisional dengan tuntutan
zaman modern. Penulis menjelajahi pergeseran paradigma
dalam pemikiran Islam, menggambarkan bagaimana isu-isu
kunci seperti identitas, nilai, dan eksistensi muncul dalam
wacana filsafat kontemporer.

ISBN 978-623-09-7812-8
Lemahabang - Cirebon, 45183

Website: stratapersada.com ‘ H I HH “““

CV. STRATA PERSADA ACADEMIA I‘ |
Email: stratapersada.com 786230 978128




