


 

FILSAFAT ISLAM 
KONTEMPORER  

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

Penulis : 
Taufik Hidayatulloh 

 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

CV.  STRATA PERSADA ACADEMIA



 

FILSAFAT ISLAM KONTEMPORER 
 

Penulis: 
Taufik Hidayatulloh 
 
Editor: 
Theguh Saumantri 
 
Desain Cover: 
Tim Creative 
 
Tata Letak: 
Katon Pratondo 
 
Ukuran: 
i - v, 1- 144, uk: 17.6x25 cm 
 
ISBN: 
978-623-09-7812-8 
 
Cetakan Pertama: 
Januari 2024 
 
Hak Cipta 2024, Pada Penulis 

Hak Cipta Dilindungi Oleh Undang-Undang 

Copyright © 2024 
by CV. Strata Persada Academia 
All Right Reserved 
 
DILARANG KERAS MENERJEMAHKAN, MEMFOTOKOPI, ATAU 
MEMPERBANYAK SEBAGIAN ATAU SELURUH ISI BUKU INI 
TANPA IZIN TERTULIS DARI PENERBIT. 
 
PENERBIT: 
CV. Strata Persada Academia 
Dusun 03, Rt. 022, Rw. 007, Lemahabang Kulon, Kec. Lemahabang 
Kabupaten Cirebon, Provinsi Jawa Barat 45183 
Website: www.stratapersada.com 
Instagram: @stratapersada 
Email: admin@stratapersada.com 

mailto:admin@stratapersada.com


 

PRAKATA PENULIS 
 

uji serta syukur dihaturkan kepada Allah SWT, karena atas 

rahmat-Nya buku ajar ‘Filsafat Islam Kontemporer: Kajian 

Filososfis Gagasan dan Pemikiran’ selesai dikerjakan dan 

diterbitkan. Buku ini ditulis untuk membantu pengajar atau dosen dan 

mahasiswa yang membutuhkan materi pengajaran atau sebagai 

pengayaan dalam mempelajari pemikiran dari para tokoh pemikir Islam 

kontemporer.  

Kemudian kami sampaikan terima kasih kepada para pihak atas 

terbitnya buku ajar ini. Mulai dari proses perencanaan sampai terbitnya 

buku ini. Mulai dari keluarga, kolega, editor, serta kawan-kawan dan 

pihak lainnya. Tentu beberapa masukan atau saran dari rekan-rekan, 

menjadi penting dalam proses penyelesaian buku ini.  

Buku ajar berjudul ‘Filsafat Islam Kontemporer’ ini telah selesai, 

semoga memberikan manfaat bagi pembaca atau bagi yang 

membutuhkan bahan ajar mengenai kajian filosofis gagasan dan 

pemikiran para tokoh pemikir Islam kontemporer. Buku ini bukan hanya 

sekedar membahas biografi intelektual para tokoh pemikir Islam 

kontemporer. Namun juga membahas mengangkat keunikan keunikan 

dan kekhasan intelektualitasnya. Termasuk gagasan filosofis yang 

fenomenal dan relevan dengan kekinian. Oleh karena itu, buku ini bisa 

menjadi alternatif pegangan bagi mahasiswa dan dosen atau masyarakat 

umum untuk lebih paham para pemikir Islam kontemporer.  

Penulis sadar, buku ini masih banyak luput atau kekurangan, 

sehingga masih perlu penyempurnaan, baik tulisan, bahasa, serta lainnya. 

Oleh sebab itu, kami terbuka bila ada pembaca yang memberikan 

masukan atau saran terhadap buku ajar ini.  

Terakhir, buku ajar yang dibuat ini disusun dengan harapan yang 

mendalam, yaitu agar para pembaca dapat meresapi dan mendalami 

gagasan filosofis serta pemikiran yang cemerlang dari para tokoh pemikir 

Islam kontemporer. Semoga buku ini dapat menjadi jembatan ilmiah 

yang membantu pembaca untuk memperluas wawasan dan pemahaman 

P 



 

ii | Filsafat Islam Kontemporer 

mereka. Terima kasih atas perhatian dan dedikasi Anda dalam 

menelusuri kekayaan intelektual yang terkandung di dalamnya. 

 

 

Jakarta, 15 Januari 2024 

 

 

 

Taufik Hidayatulloh 



  

 
Taufik Hidayatulloh | iii  

SINOPSIS 
 

alam buku ini, eksplorasi yang disajikan menyoroti 

kompleksitas filsafat Islam kontemporer yang dicirikan oleh 

timbulnya kesadaran baru terhadap keberadaan tradisi di satu 

sisi dan modernitas di sisi lain. Penulis mengajukan pertanyaan kritis 

tentang bagaimana kita seharusnya membaca dan menggabungkan dua 

entitas yang tampaknya saling bertentangan ini. Tradisi dan modernitas 

menjadi fokus utama dalam perbincangan filsafat Islam kontemporer, 

sebuah dinamika yang sebelumnya dianggap stagnan setelah munculnya 

aliran teosofi transendental. 

Buku ini tidak hanya membatasi diri pada pembahasan biografi 

intelektual tokoh pemikir Islam kontemporer, melainkan juga menyoroti 

keunikan dan kekhasan intelektualitas mereka, termasuk gagasan 

filosofis yang fenomenal dan relevan dengan konteks kekinian. Dengan 

membuka jendela ke dalam dunia pemikiran yang berkembang pesat, 

buku ini menguraikan tantangan dan pertentangan yang muncul seiring 

dengan upaya memahami serta mengintegrasikan warisan tradisional 

dengan tuntutan zaman modern. Penulis menjelajahi pergeseran 

paradigma dalam pemikiran Islam, menggambarkan bagaimana isu-isu 

kunci seperti identitas, nilai, dan eksistensi muncul dalam wacana filsafat 

kontemporer.

D 



 

iv | Filsafat Islam Kontemporer 

 

 

DAFTAR ISI 

 
PRAKATA PENULIS ............................................................................................... i 

 

SINOPSIS ................................................................................................................ iii 

 

DAFTAR ISI ........................................................................................................... iv 

 

BAB 1 ......................................................................................................................... 1 

PENGANTAR FILSAFAT ISLAM KONTEMPORER ........................................ 1 

 

BAB 2 ....................................................................................................................... 11 

BUILDING OF KNOWLEDGE FILSAFAT ISLAM KONTEMPORER ........... 11 

 

BAB 3 ....................................................................................................................... 20 

PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN ..................................................................... 20 

 

BAB 4 ....................................................................................................................... 28 

PEMIKIRAN NASR HAMID ABU ZAYD ......................................................... 28 

 

BAB 5 ....................................................................................................................... 38 

PEMIKIRAN MOHAMMED ARKOUN ............................................................ 38 

 



  

 
Taufik Hidayatulloh | v  

BAB 6 ....................................................................................................................... 48 

PEMIKIRAN HASSAN HANAFI ....................................................................... 48 

 

BAB 7 ....................................................................................................................... 57 

PEMIKIRAN ALI SYARI'ATI .............................................................................. 57 

 

BAB 8 ....................................................................................................................... 67 

PEMIKIRAN MUHAMMAD IQBAL ................................................................. 67 

 

BAB 9 ....................................................................................................................... 76 

PEMIKIRAN MURTADHA MUTHAHHARI................................................... 76 

 

BAB 10 ..................................................................................................................... 86 

PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN NASR ........................................................... 86 

 

BAB 11 ..................................................................................................................... 96 

PEMIKIRAN MOHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS ........................................ 96 

 

BAB 12 ................................................................................................................... 107 

PEMIKIRAN HARUN NASUTION ................................................................. 107 

 

BAB 13 ................................................................................................................... 116 

PEMIKIRAN NURCHOLISH MADJID ........................................................... 116 

 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 129 

BIOGRAFI PENULIS .......................................................................................... 144 





 

 
Taufik Hidayatulloh | 1  

BAB 1 

PENGANTAR FILSAFAT 
ISLAM KONTEMPORER 

 
 
 

A. Pengertian Filsafat Islam Kontemporer 

Filsafat Islam Kontemporer merujuk pada pemikiran filsafat yang 
muncul dalam konteks zaman dan situasi sosial-politik saat ini, 
dengan menggunakan kerangka referensi ajaran Islam sebagai 
landasan utama. Pemikiran ini mencoba menjawab tantangan dan 
isu-isu kontemporer dengan memadukan nilai-nilai Islam, pemikiran 
rasional, dan konteks zaman modern (Y. Ismail, 2019). 

Filsafat Islam Kontemporer adalah upaya intelektual yang 
mencoba menggabungkan prinsip-prinsip dan nilai-nilai Islam 
dengan pemikiran dan isu-isu zaman modern. Ini melibatkan refleksi 
filosofis terhadap konsep-konsep klasik Islam, seperti tauhid (keesaan 
Allah), ijtihad (penelitian hukum), dan akhlak (moralitas), dalam 
konteks perkembangan sosial, politik, dan ilmiah masa kini. 
Pemikiran ini mencari solusi dan pemahaman yang lebih mendalam 
terhadap tantangan-tantangan kontemporer dengan tetap setia pada 
ajaran-ajaran Islam, sambil memperhatikan perkembangan dan 
perubahan dalam masyarakat global (F. Ismail, 2018). 

Filsafat Islam kontemporer, secara morfologi, kata filsafat adalah 
gabungan dari dua kata Yunani, yaitu philos yang berarti cinta atau 
kasih, dan Sophia yang berarti kebijaksanaan (Bagus, 2005). Oleh 
karena itu, secara harfiah, filsafat dapat diartikan sebagai cinta 
terhadap kebijaksanaan. Dalam konteks linguistik, filsafat 
merupakan bentuk baku yang digunakan untuk merujuk pada 
disiplin ilmu dan aktivitas intelektual yang berkaitan dengan 
penelitian dan penerapan prinsip-prinsip kebijaksanaan, pemikiran 
rasional, serta pencarian makna dan kebenaran dalam konteks 
kehidupan manusia dan alam semesta (Saumantri, 2022). 

Secara etimologis, istilah filsafat merujuk pada usaha sungguh-
sungguh untuk memahami suatu hal secara menyeluruh dengan 
menggunakan akal. Namun, penting untuk dicatat bahwa tidak 



 

2 | Filsafat Islam Kontemporer 

semua individu yang menggunakan akalnya dalam berpikir dapat 
dianggap sebagai filosof, karena bernalar filsafat membutuhkan 
pendekatan yang radikal, universal, dan menyeluruh terhadap suatu 
konsep atau realitas tertentu (Salam, 2010). Adanya filsafat 
menghasilkan berbagai definisi atau pengertian yang berasal dari 
keyakinan atau pola pikir para ahli yang merumuskan istilah ini. 
Oleh karena itu, terdapat variasi corak atau orientasi pemikiran, dan 
perbedaan warna dapat muncul di antara para filsuf, terutama dalam 
konteks perbandingan antara filsuf Yunani dan filsuf Muslim, 
meskipun terdapat persamaan yang signifikan (Rofiq, 2018). 
Beberapa batasan filsafat yang telah diajukan oleh para pemikir atau 
filsuf dapat mencakup: 
1. Plato mendefinisikan filsafat sebagai bentuk ilmu pengetahuan 

yang bertujuan untuk menemukan kebenaran yang murni. 
Dalam perspektifnya, Plato menggambarkan dirinya sebagai 
pencari kebenaran sejati, yang berusaha memahami hakikat dari 
segala sesuatu yang ada. Pandangan Plato tentang filsafat 
mencerminkan keyakinannya bahwa melalui refleksi dan 
penalaran, manusia dapat mencapai pemahaman yang lebih 
tinggi tentang hakikat dan esensi dari kenyataan. Pencarian 
kebenaran hakiki menjadi fokus utama dalam tradisi filsafat 
Plato, yang memengaruhi pemikiran banyak filsuf yang datang 
setelahnya. 

2. Aristoteles menjelaskan bahwa filsafat mencakup berbagai 
cabang ilmu pengetahuan, termasuk metafisika, logika, retorika, 
etika, ekonomi, politik, dan estetika. Lebih lanjut, Aristoteles 
menyatakan bahwa filsafat adalah disiplin ilmu yang 
mempelajari kebenaran mendasar, yaitu ilmu tentang eksistensi 
yang dihasilkan oleh eksistensi itu sendiri, serta ilmu tentang 
segala sesuatu yang menunjukkan adanya pencipta pertama 
sebagai sumber keberadaannya. Menurutnya, filsafat bukan 
hanya mencakup pencarian kebenaran metafisika atau hakikat 
keberadaan, tetapi juga melibatkan berbagai aspek kehidupan 
manusia, seperti logika, etika, dan politik. Aristoteles 
menekankan pentingnya memahami dasar-dasar keberadaan 
dan tujuan yang lebih luas dalam memahami berbagai bidang 
ilmu pengetahuan dan kehidupan manusia. Meskipun 
Aristoteles menciptakan landasan penting untuk filsafat, dia 
belum mencapai konsep tentang Tuhan sebagai pencipta, suatu 
pemikiran yang berkembang di kemudian hari dalam sejarah 
filsafat. Penting untuk dicatat bahwa Aristoteles belum 



 

 
Taufik Hidayatulloh | 3  

mengembangkan konsep tentang Tuhan sebagai pencipta segala 
sesuatu. 

3. Al Farabi menyatakan bahwa filsafat adalah bentuk ilmu 
pengetahuan yang memfokuskan diri pada pemahaman hakikat 
sejati dari realitas yang ada. Dalam perspektif Al Farabi, dirinya 
mengidentifikasi diri sebagai seorang Muslim yang mendalam 
dalam filsafat, berupaya menyatukan kebenaran agama dengan 
kebenaran yang ditemukan melalui pemikiran filosofis. 
Pandangannya mencerminkan usahanya untuk 
menggabungkan pemahaman agama Islam dengan 
pengetahuan yang diperoleh melalui filsafat. Dalam konteks ini, 
Al Farabi berusaha membangun kerangka kerja yang mencakup 
aspek-aspek hakikat keberadaan, menciptakan sintesis antara 
pengetahuan agama dan pemikiran filosofis untuk mencapai 
pemahaman yang lebih komprehensif tentang realitas. 
Pendekatan ini mencerminkan semangat sintesis intelektual 
yang menjadi ciri khas perkembangan filsafat dalam tradisi 
Islam. 

4. Menurut Dr. A. Vloemans, filsafat di dalam buku “Abu Bakar 
Atjeh” didefinisikan sebagai akar atau sumber dari semua 
pengetahuan. Definisi ini menggambarkan filsafat sebagai 
kerangka konseptual yang mencakup seluruh bidang ilmu 
pengetahuan. Definisi filsafat ini menunjukkan bahwa filsafat 
mencakup kebebasan berpikir terhadap segala aspek 
pengetahuan, termasuk eksistensi Tuhan, dengan tujuan untuk 
menemukan hakikat sesuatu dari berbagai bidang keilmuan. 
Definisi filsafat oleh Dr. A. Vloemans menggambarkan filsafat 
sebagai landasan atau dasar bagi semua bentuk pengetahuan. 
Konsep ini memandang filsafat sebagai suatu disiplin yang 
melibatkan kebebasan berpikir dalam merenungkan hakikat dan 
aspek-aspek mendasar dari realitas. Pemahaman ini mencakup 
keseluruhan spektrum keilmuan, termasuk pertimbangan 
terhadap eksistensi Tuhan. Definisi ini memainkan peran 
penting dalam membentuk pandangan filsafat sebagai “induk 
dari segala pengetahuan,” memberikan dasar bagi pemikiran 
intelektual dan filosofis dalam konteks keumatan. Pandangan-
pandangan ini memengaruhi pemikiran intelektual di masa 
mendatang, terutama di kalangan filosof Muslim yang berusaha 
mengembangkan wawasan mereka dalam konteks masalah 
keagamaan. 



 

4 | Filsafat Islam Kontemporer 

Dalam hal berpikir, filsafat memegang peranan penting sebagai 
disiplin intelektual yang membahas pertanyaan-pertanyaan 
fundamental mengenai keberadaan, pengetahuan, nilai, etika, dan 
makna hidup. Filsafat bermula dari rasa ingin tahu dan kerinduan 
manusia untuk memahami dunia serta tempatnya di dalamnya. 

Beberapa aspek yang dapat dipertimbangkan dalam 
menggambarkan peran filsafat dalam hal berfikir yaitu: pertama, 
Filsafat mendorong refleksi mendalam terhadap pertanyaan-
pertanyaan fundamental. Ini melibatkan penelusuran makna 
eksistensial, pencarian kebenaran, dan pemeriksaan nilai-nilai yang 
mendasari pemikiran dan tindakan manusia. 

Kedua, Filsafat membahas pertanyaan-pertanyaan 
epistemologis mengenai sumber pengetahuan, batasan pemahaman 
manusia, dan hubungan antara subjek dan objek pengetahuan. Ini 
melibatkan eksplorasi tentang bagaimana kita tahu dan sejauh mana 
pengetahuan kita dapat diandalkan. Ketiga, Dalam konteks etika, 
filsafat merinci pertanyaan-pertanyaan mengenai apa yang dianggap 
baik atau buruk, benar atau salah. Etika filosofis membahas landasan 
moralitas dan prinsip-prinsip yang membimbing perilaku manusia. 

Keempat, Filsafat melibatkan analisis logika dan konstruksi 
argumen yang valid. Ini membantu dalam pengembangan 
keterampilan berfikir kritis dan kemampuan untuk menyusun 
argumen dengan baik. Kelima, Filsafat mengeksplorasi pertanyaan-
pertanyaan ontologis tentang sifat keberadaan. Ini termasuk 
pemeriksaan tentang apa yang nyata, hubungan antara substansi dan 
atribut, serta sifat dasar realitas (Judrah, 2020). 

Dari segi etimologi atau ilmu bahasa, kata "Islam" berasal dari 
bahasa Arab, tepatnya dari kata "salima" yang memiliki makna 
selamat, sentosa, dan damai. Kata ini kemudian membentuk kata-
kata seperti "aslama," "yuslimu," dan "islaman," yang merujuk pada 
tindakan menyerahkan diri, tunduk, patuh, dan taat. Menurut 
Ahmad Abdullah Almasdoosi, Islam dapat dijelaskan sebagai suatu 
kaidah hidup yang diterapkan kepada manusia sejak awal 
kehadirannya di dunia, dan mencapai bentuknya yang terakhir dan 
paling sempurna dalam al-Qur'an suci yang diwahyukan Tuhan 
kepada nabi terakhir, yaitu nabi Muhammad ibn Abdullah. Kaidah 
hidup ini mengandung pedoman yang jelas dan komprehensif 
mengenai berbagai aspek kehidupan manusia, baik yang bersifat 
spiritual maupun material. (Soleh, 2014). 

Islam, sebagai agama dan pandangan hidup, memandang 
filsafat sebagai suatu bentuk intelektualitas yang dapat memberikan 



 

 
Taufik Hidayatulloh | 5  

kontribusi berharga dalam pemahaman dan penjelasan mengenai 
berbagai aspek kehidupan. Pendekatan Islam terhadap filsafat 
tercermin dalam sikapnya terhadap akal, nilai-nilai moral, dan 
batasan-batasan tertentu dalam pencarian pengetahuan. 

Dalam pandangan Islam, akal dan penalaran dihargai sebagai 
anugerah dari Allah. Manusia diberikan akal untuk memahami 
kebenaran, mengeksplorasi realitas, dan mencapai hikmah. Oleh 
karena itu, filsafat sebagai alat penalaran dianggap relevan untuk 
memperluas pemahaman manusia terhadap dunia. Namun, Islam 
juga menegaskan bahwa pencarian pengetahuan harus dilakukan 
dalam batas-batas tertentu. Filsafat yang bertentangan dengan 
prinsip-prinsip tauhid (keesaan Allah) atau yang membawa pada 
penolakan terhadap nilai-nilai moral agama dihindari. Islam 
mendorong pencarian ilmu pengetahuan yang sesuai dengan ajaran 
agama dan berkontribusi positif terhadap kesejahteraan umat 
manusia. 

Filsafat dalam Islam tidak hanya dilihat sebagai alat penalaran 
semata, tetapi juga sebagai suatu tradisi pemikiran yang memiliki 
nilai dan kontribusi spesifik. Filsafat Islam, yang dikenal sebagai 
falsafah, mencoba mengintegrasikan nilai-nilai agama dengan 
konsep-konsep filsafat. Ini mencakup kajian ontologi (hakikat 
keberadaan), epistemologi (sumber pengetahuan), dan etika (prinsip-
prinsip moral) (Al-Syaibaniy, 2017). 

Istilah Kontemporer sendiri berasal dari bahasa Latin 
“contemporarius,” yang terdiri dari dua kata, yaitu “con” yang berarti 
bersama, dan “tempus” yang berarti waktu. Secara harfiah, 
kontemporer merujuk pada sesuatu yang ada atau terjadi pada 
waktu yang sama atau periode waktu yang bersamaan (Peter Salim 
dan Yenny Salim, 1991). 

Dalam penggunaan terminologi modern, kata ini merujuk pada 
segala sesuatu yang terkait atau relevan dengan masa kini atau 
waktu yang sedang berlangsung. Sesuatu yang kontemporer 
memiliki hubungan langsung dengan situasi, ide, atau kejadian yang 
sedang terjadi dalam suatu periode waktu tertentu. 

Secara lebih rinci kontemporer adalah sifat atau karakteristik 
dari sesuatu yang ada atau terjadi pada waktu yang sama dengan 
waktu saat ini. Dalam konteks seni, budaya, dan ilmu pengetahuan, 
istilah ini digunakan untuk merujuk pada ekspresi, ide, atau karya 
yang mencerminkan semangat, nilai, dan isu-isu yang relevan 
dengan masa kini (Syarifuddin, 2015)v. Sesuatu yang bersifat 
kontemporer tidak hanya mengacu pada keberadaannya dalam 



 

6 | Filsafat Islam Kontemporer 

waktu sekarang, tetapi juga pada kemampuannya untuk merespons, 
merefleksikan, atau menggambarkan realitas dan dinamika yang 
sedang berlangsung dalam masyarakat dan budaya pada saat 
tertentu (Saumantri, 2022). Oleh karena itu, sesuatu yang 
kontemporer dapat mencakup berbagai bentuk manifestasi, seperti 
seni kontemporer, pemikiran kontemporer, atau isu-isu sosial 
kontemporer. 

Dalam pemikiran postmodern, istilah ini tetap merujuk pada 
sesuatu yang terkait dengan masa kini, tetapi dengan pemahaman 
bahwa waktu itu sendiri adalah konstruksi sosial dan relatif. 
Kontemporer dalam pemikiran postmodern mencerminkan 
kesadaran akan kompleksitas dan keragaman dalam pemahaman 
terhadap waktu, keberadaan, dan realitas. Konsep waktu dalam 
postmodernisme sering diasosiasikan dengan “waktu kronologis” 
yang dianggap sebagai konstruksi sosial dan tidak ada sendiri 
(Ritzer, 2010). 

Maka dapat dijelaskan bahwa Filsafat Islam Kontemporer 
merupakan bentuk pemikiran filosofis yang berakar pada ajaran 
Islam, namun secara kontekstual dan adaptif terhadap isu-isu dan 
tantangan zaman modern. Pemikiran ini mencerminkan upaya untuk 
menjembatani antara tradisi Islam yang kaya dengan tuntutan dan 
dinamika masyarakat kontemporer. Filsafat Islam Kontemporer 
mencerminkan semangat pemikiran yang terbuka dan adaptif 
terhadap perubahan zaman (Yusuf, 2016). 

Dalam upayanya untuk mempertahankan akar keislaman, 
pemikiran ini secara aktif berinteraksi dengan ilmu pengetahuan 
modern, mencoba menggabungkan nilai-nilai tradisional dengan 
konsep-konsep baru. Filsafat Islam Kontemporer juga 
mengembangkan teologi dan pemikiran sosial, mengeksplorasi 
dimensi moral dan spiritual Islam dalam kerangka masyarakat 
modern. Secara keseluruhan, filsafat ini tidak hanya menciptakan 
pemahaman yang lebih dalam terhadap ajaran Islam, tetapi juga 
memberikan pandangan yang relevan terhadap kompleksitas dan 
dinamika zaman sekarang. 

B. Perkembangan Pemikiran Islam Kontemporer 

Muhammad Arkoun, seorang ilmuwan sosial Muslim yang 
mendalami kebudayaan dan peradaban Islam, mengambil dan 
menerapkan metode-metode ilmu sosial yang muncul pada abad ke-
19 dan ke-20. Pendekatan-pendekatan ini tidak pernah 



 

 
Taufik Hidayatulloh | 7  

dipertimbangkan atau diformulasikan oleh cendekiawan dan ulama 
Islam pada periode klasik, skolastik, atau bahkan modern. 
Setidaknya, terdapat lima pendekatan yang dianggap relevan untuk 
diterapkan dalam studi kebudayaan dan peradaban Islam 
kontemporer, serta umumnya dalam penelitian agama. Pendekatan-
pendekatan tersebut mencakup sejarah, antropologi, sosiologi, 
linguistik, dan psikologi (Fuadi, 2016). 

Pendekatan-pendekatan ini memberikan kerangka kerja yang 
komprehensif untuk mengeksplorasi aspek-aspek beragam dari 
kehidupan dan kepercayaan dalam masyarakat Muslim. Pilihan ini 
mencerminkan semangat inovatif dalam studi keagamaan dan 
budaya Islam yang mencoba menggabungkan warisan klasik dengan 
metodologi modern. 

Menurut Arkoun, dimensi keberagamaan manusia tidak hanya 
terkait dengan aspek-aspek konseptual seperti akidah, keimanan, 
dogma, atau doktrin, serta praktik peribadatan yang bersifat ritus. 
Dalam konteks ini, metode yang digunakan adalah pendekatan 
keimanan atau teologis. Di sisi lain, Arkoun menyatakan bahwa 
aspek keberagamaan juga memiliki dimensi yang tak terpikirkan. 
Keterkaitan keberagamaan manusia juga mencakup aspek sejarah 
yang melibatkan dimensi ruang dan waktu. Pada tingkat ini, terdapat 
institusi-institusi, organisasi struktur sosial yang mencakup aspek 
keagamaan, politik, budaya, ekonomi, keimanan, dan sebagainya. 
Arkoun mengelompokkan dimensi ini sebagai wilayah yang 
terpikirkan (Efendi, 2016). 

Konsep-konsep, ide-ide, pandangan, aliran-aliran, dan paham-
paham yang dirumuskan oleh kalangan intelektual, ulama, penulis 
kitab, dan karya-karya keagamaan yang mengadopsi metodologi 
keilmuan tertentu juga termasuk dalam ranah atau domain budaya 
dan sejarah. Menurut Arkoun, kedua aspek realitas keilmuan agama 
ini perlu didekati melalui pendekatan sejarah (mu’arrikh). Bagi 
mereka yang terbiasa meneliti literatur keislaman klasik atau yang 
sering diacu sebagai literatur kitab kuning, yang berada di bawah 
naungan tradisi pemahaman dan pengajaran agama yang bersifat 
dogmatik, akan sulit untuk mengikuti gagasan postmodernisme. 
Kesulitan tersebut muncul karena postmodernisme menggunakan 
paradigma dan metodologi keilmuan sosial yang muncul 
belakangan. Dalam karya para pemikir postmodern, seringkali 
digunakan istilah-istilah keilmuan seperti antropologi, sejarah, 
sosiologi, psikologi, filsafat, linguistik, semiotik, dan bahkan istilah-



 

8 | Filsafat Islam Kontemporer 

istilah teknis dari ilmu-ilmu sosial yang paling mutakhir 
(Maskhuroh, 2021).  

Dalam perkembangan sejarah metodologi penelitian 
kebudayaan dan peradaban Islam, serta pemikiran keislaman secara 
umum, Muhammad Arkoun dikenal sebagai tokoh yang pertama 
kali mengaplikasikan teori-teori ilmu sosial sebagai alat analisisnya. 
Bahkan, pemanfaatan ini telah mencapai fase terakhir, yaitu Fase 
Ketiga. Tiga fase perkembangan metode pendekatan dalam studi 
keislaman yang telah dialami oleh ulama Islam dapat dijelaskan 
sebagai berikut.    
1. Fase Pertama 

Penelitian yang mengadopsi corak filologis sering kali 
diidentifikasi sebagai penelitian yang mengikuti jejak orientalis. 
Model penelitian filologis orientalis ini telah berkembang sejak 
abad ke-19, bahkan sebagian masih digunakan hingga abad ke-
20. Pendekatan filologis ini diprakarsai oleh pengajar bahasa, 
terutama yang berfokus pada bahasa-bahasa yang digunakan 
dalam teks-teks keislaman klasik. Dengan melakukan studi dan 
penguasaan bahasa tersebut, diharapkan seseorang dapat 
memahami konsep-konsep dan ide-ide dasar yang membentuk 
pandangan dunia masyarakat muslim. Meskipun memberikan 
kontribusi signifikan dalam bidangnya, pendekatan akademis 
mereka memiliki dua kekurangan mendasar. 

Fase ini terbatas pada pemahaman terhadap teks semata. 
Meskipun niatnya untuk memahami pandangan dunia 
masyarakat muslim, pemahaman ini diperoleh secara tidak 
langsung melalui kehidupan aktual masyarakat Muslim, di 
tengah masyarakat Muslimin, namun disaring melalui kacamata 
teks. Secara umum, teks-teks dipahami sebagai media yang 
mendokumentasikan tradisi intelektual Islam klasik. Dari 
perspektif keilmuan saat ini, sangat jelas bahwa terdapat 
hubungan yang erat dan tak terpisahkan antara teks dan 
konteks, antara teks dan kondisi sosial budaya masyarakat di 
mana teks tersebut dihasilkan. Kecenderungan untuk 
menyamakan teks dan konteks tanpa kritis adalah kekeliruan 
umum yang dilakukan oleh orientalis dan sebagian intelektual 
Muslim. Mereka bersama-sama kurang memperhatikan bahwa 
hubungan antara teks dan konteks tidak selalu tepat dan 
sempurna, serta bisa bersifat dinamis dan kompleks. (Lalu 
Khothibul Umam, 2020). 



 

 
Taufik Hidayatulloh | 9  

Dalam eksplorasi terhadap teks-teks agama, pendekatan 
yang mereka terapkan lebih fokus pada aspek gramatikal dan 
etimologi. Mereka lebih memilih untuk memahami bahasa klasik 
yang terdapat dalam studi kemasyarakatan, bukan bahasa yang 
digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Teks-teks dianggap 
sebagai dokumen yang memiliki potensi untuk menjelaskan atau 
sebagai representasi dari pola masyarakat tempat teks tersebut 
berasal. Meskipun memiliki kekurangan, pendekatan yang 
berfokus pada bahasa serius dianggap memenuhi standar 
kualitas yang baik untuk konteksnya. Mereka menyadari 
perbedaan yang signifikan antara satu masyarakat dengan 
masyarakat lainnya, bahkan menganggap setiap masyarakat 
memiliki keunikan yang dapat diidentifikasi melalui bahasa 
yang digunakan. Studi tentang masyarakat dan peradaban pada 
umumnya yang mengabaikan faktor bahasa sebagai tempat 
penyimpanan konsep-konsep dan ide-ide dianggap tidak 
relevan dan berisiko mengalami kegagalan serta tidak mencapai 
tujuan yang diinginka (Efendi, 2016). 

2. Fase Kedua 
Dalam era post-positivisme, pendekatan dalam studi ilmu-

ilmu sosial keislaman mengalami pergeseran paradigma dari 
pola studi yang bersifat filologis orientalistik. Pada fase pertama, 
penelitian sosial kemasyarakatan dianggap mirip dengan studi 
literatur (teks), sementara pada fase kedua, dianggap mirip 
dengan studi ilmu pengetahuan (sains). Para pendukung pola 
pendekatan fase kedua ini berupaya meyakinkan bahwa studi 
keislaman seharusnya mengadopsi metode ilmu pengetahuan, 
yaitu ilmu pengetahuan seperti yang dipahami oleh ilmuwan 
sosial, bukan melalui analisis bahasa seperti yang diyakini oleh 
ilmuwan kesusastraan. Gelombang baru, yang diprakarsai oleh 
ilmuwan politik, muncul setelah Perang Dunia Kedua dengan 
pandangan bahwa masyarakat dapat dianggap sebagai sistem 
yang menyatukan berbagai bagian komponen yang terpisah. 
Dalam pandangan mereka, masyarakat sedang mengalami 
perkembangan historis yang luar biasa, dikenal sebagai 
"modernisasi" (Randa et al., 2022). Pada fase ini, mereka 
memahami seluruh aspek masyarakat melalui cara pandang 
rasional, empirik, teoritis, dan universal, serta menganggap 
bahwa semua masyarakat dapat dielola dan direkayasa dengan 
cara yang serupa melalui paradigma modernisasi. 

3. Fase ketiga 



 

10 | Filsafat Islam Kontemporer 

Fase ketiga dalam penelitian sosial menunjukkan 
pergeseran fokus dari analisis sebab-akibat, yang umumnya 
terdapat dalam ilmu alam, menuju jenis penjelasan yang lebih 
terkait dengan upaya interpretasi dan pemahaman. Pada tahap 
ini, penelitian tidak hanya berpusat pada pemahaman internal 
dunia makna yang dibangun oleh subjek penelitian, tetapi juga 
menjangkau lebih jauh. Penelitian sosial pada tahap ini 
mencakup pemahaman terhadap proses-proses bagaimana 
individu membentuk angan-angan, cita-cita sosial, atau 
imajinasi sosial mereka. 

Proses ini melibatkan berbagai tindakan, seperti 
menemukan, memilih, dan menghasilkan kembali makna-
makna sosial. Pada tahap ini, penelitian sosial juga memberi 
perhatian khusus kepada cara individu memelihara, 
menyesuaikan, dan bahkan mengubah dunia yang mereka 
pahami dan alami dalam kehidupan sehari-hari. Dengan kata 
lain, fokus penelitian pada tahap ini terkait dengan pemahaman 
yang mendalam terhadap konstruksi sosial dari makna, aspirasi, 
dan tindakan individu, serta bagaimana interaksi mereka 
memengaruhi realitas sosial. Pemahaman ini memberikan dasar 
bagi interpretasi yang lebih kaya dan pemahaman yang lebih 
mendalam tentang dinamika sosial dalam konteks kehidupan 
sehari-hari (Thahir, 2012). 

 

  



 

 
Taufik Hidayatulloh | 11  

BAB 2 

BUILDING OF KNOWLEDGE 

FILSAFAT ISLAM 

KONTEMPORER 
 
 

 

A. Konsep Ontologi 

Ontologi, dalam terminologi, merujuk pada ilmu hakekat yang 
menyelidiki kenyataan ini dan bagaimana keadaan sebenarnya. 
Ontologi merupakan bagian umum dari filsafat atau termasuk dalam 
metafisika, yang pada gilirannya adalah salah satu subdivisi filsafat 
(Saumantri, 2022).   

Ontologi berasal dari kata "onto" dan "logi," yang berarti ilmu 
tentang keberadaan. Ontologi adalah teori yang membahas tentang 
keberadaan dan realitas. Sebagai bagian dari metafisika, ontologi 
mengeksplorasi sifat dan hakikat suatu entitas. Jadi, ontologi adalah 
bagian dari metafisika yang memfokuskan pada hakikat dan 
digunakan sebagai dasar untuk memperoleh pengetahuan atau, 
dengan kata lain, untuk menjawab pertanyaan tentang hakikat ilmu 
itu sendiri. Apa yang dapat kita alami dan amati secara langsung 
disebut fakta empiris, yang melibatkan seluruh aspek kehidupan 
yang dapat diuji oleh panca indra. Dalam pembahasan ontologi, 
penting untuk memisahkan antara kenyataan dan penampakan, dan 
pertanyaan sentral di bidang ontologis adalah "apakah hakikat 
terdalam dari seluruh kenyataan" (Asy’arie, 2012). 

Ahmad Tafsir menjelasan ontologi sebagai obyek telaah 
membahas tentang keberadaan yang tidak terikat pada satu 
perwujudan tertentu. Ontologi berusaha mencari inti yang mencakup 
setiap kenyataan dalam semua bentuknya secara universal. Setelah 
mengeksplorasi berbagai bidang utama dalam ilmu filsafat, seperti 
filsafat manusia, alam dunia, pengetahuan, kehutanan, moral, dan 
sosial, kemudian dihasilkan penjelasan tentang ontologi. Oleh karena 



 

12 | Filsafat Islam Kontemporer 

itu, pemahaman ontologi menjadi sulit jika dipisahkan dari bagian-
bagian dan bidang filsafat lainnya (Tafsir, 2010). 

Metafisika membicarakan segala sesuatu yang dianggap ada, 
mempersoalkan hakekat. Hakekat ini tidak dapat dijangkau oleh 
panca indera karena tak terbentuk, berupa, berwaktu dan bertempat.  
Dengan mempelajari hakikat kita dapat memperoleh pengetahuan 
dan dapat menjawab pertanyaan tentang apa hakekat ilmu itu. 
Ditinjau dari segi ontologi, ilmu membatasi diri pada kajian yang 
bersifat empiris (Anton Bakker, 2010).  Objek penelaah ilmu 
mencakup seluruh aspek kehidupan yang dapat diuji oleh panca 
indera manusia. Secara sederhana dapat dikatakan bahwa hal-hal 
yang sudah berada diluar jangkauan manusia tidak dibahas oleh ilmu 
karena tidak dapat dibuktikan secara metodologis dan empiris, 
sedangkan ilmu itu mempunyai ciri tersendiri yakni berorientasi pada 
dunia empiris (Samiha, 2016).   

Ontologi dalam filsafat Islam merangkum pemahaman mendalam 
tentang hakikat keberadaan dan sifat-sifat realitas, memusatkan 
perhatian pada konsep wujud sebagai inti dari eksistensi segala 
sesuatu. Dalam pandangan ini, Allah dianggap sebagai Wujud Lazim 
yang independen dan tidak tergantung pada apapun, sementara 
makhluk ciptaan-Nya, termasuk manusia dan alam semesta, memiliki 
keberadaan yang bersifat kontingent, bergantung sepenuhnya pada 
kehendak-Nya. Konsep tanzih menonjolkan ketidakserupaan dan 
ketidaksetaraan antara Allah dan ciptaan-Nya, memperkuat 
keyakinan akan kesucian dan keagungan-Nya (Kolis, 2017). 

Pemisahan antara hakikat dan wujud menjadi kunci dalam 
pemikiran ontologis, di mana hakikat mencerminkan esensi atau sifat 
yang membedakan suatu entitas, sementara wujud merupakan 
dimensi eksistensial atau aktual dari suatu entitas. Maqamat, atau 
tingkatan eksistensi yang berbeda, serta konsep tawhid yang 
menekankan kesatuan Allah, melengkapi kerangka ontologis Islam, 
menciptakan dasar konseptual untuk memahami posisi makhluk 
dalam konteks penciptaan-Nya (Amallia, 2019). 

Ontologi dalam konteks filsafat Islam kontemporer merupakan 
suatu bidang pemikiran yang mendalam tentang hakikat keberadaan 
dan realitas. Pemikiran ini tidak hanya terbatas pada dimensi fisik, 
melainkan juga mengeksplorasi makna spiritual, moral, dan 
hubungan antara ciptaan dengan Pencipta. 

Konsep ontologi ini mengupas tatanan makhluk dan 
hubungannya dengan Allah, merinci bagaimana segala sesuatu di 
alam semesta mencerminkan kebesaran dan kebijaksanaan-Nya. 



 

 
Taufik Hidayatulloh | 13  

Melibatkan aspek moral dan spiritual, ontologi membahas tujuan 
hidup dan tanggung jawab moral manusia dalam skema penciptaan 
Allah. 

Dalam filsafat Islam kontemporer, kebebasan dan kehendak bebas 
juga menjadi fokus ontologi, mempertimbangkan bagaimana 
manusia memiliki kebebasan untuk membuat pilihan dan bagaimana 
kehendak bebas tersebut berinteraksi dengan rencana ilahi. Ini 
menciptakan landasan untuk memahami bagaimana manusia dapat 
mencapai kesempurnaan moral dan spiritual (Yusuf, 2016). 

Pentingnya dialog dengan ilmu pengetahuan modern tercermin 
dalam ontologi ini, di mana pemikir mencari untuk mengintegrasikan 
konsep-konsep tradisional dengan temuan dan teori ilmu 
pengetahuan kontemporer. Sementara itu, ijtihad (penalaran) dan 
tafsir (penafsiran) menjadi instrumen penting dalam memahami 
realitas dan keberadaan, terutama dalam kaitannya dengan teks-teks 
suci Islam. 

Maka, ontologi dalam filsafat Islam kontemporer tidak hanya 
menjadi landasan untuk memahami hakikat keberadaan, tetapi juga 
suatu upaya untuk membawa pemahaman agama ke dalam konteks 
modern. Melalui eksplorasi yang mendalam terhadap konsep-konsep 
ini, para pemikir menciptakan suatu pemahaman yang lebih kaya dan 
relevan terhadap dinamika kompleks dunia yang terus berubah. 

B. Konsep Epitemologi 

Kata “epistemologi” berasal dari bahasa Yunani kuno, di mana 

“episteme” berarti “pengetahuan” atau “kepastian,” dan “logos” 

berarti “kajian” atau “ilmu.” Jadi, secara etimologis, epistemologi 

merujuk pada kajian atau ilmu tentang pengetahuan atau kepastian 

(Suriasumantri, 2005). Epistemologi adalah cabang dalam filsafat 

yang berkaitan dengan pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang 

sumber, sifat, batasan, dan validitas pengetahuan (Mufid, 2013). 

Secara terminologi, menurut (Hardono Hadi, 2017) menjelaskan 

bahwa epistemologi memeriksa bagaimana pengetahuan diperoleh, 

apa yang dapat diketahui, dan bagaimana kita dapat menilai 

kebenaran atau kepastian suatu pengetahuan. Ini mencakup 

pemeriksaan terhadap proses berpikir, sumber-sumber pengetahuan, 

dan kriteria untuk mengukur keabsahan informasi atau keyakinan. 

Sebagai disiplin ilmu, epistemologi membahas pertanyaan-



 

14 | Filsafat Islam Kontemporer 

pertanyaan seperti: Bagaimana pengetahuan dibangun? Apa yang 

dapat diketahui dengan pasti? Apakah ada batasan terhadap 

pengetahuan manusia? Bagaimana cara mengukur kebenaran atau 

ketidak pastian?. 

Epistemologi adalah salah satu cabang utama dalam domain 

filsafat yang membahas segala aspek tentang pengetahuan (Syukur, 

2017). Dalam Pandangan (Sudarminta, 2010) Epistemologi memiliki 

tujuan untuk menyelidiki dan mengidentifikasi ciri-ciri umum serta 

hakikat dari pengetahuan manusia, termasuk cara perolehannya dan 

pengujian kebenarannya. Dengan kata lain, epistemologi sering 

disebut sebagai teori pengetahuan. 

Surajiyo, dengan lebih rinci, menjelaskan bahwa ruang lingkup 

epistemologi mencakup hakikat dan sumber pengetahuan, metode 

perolehan pengetahuan, dan kriteria keabsahan pengetahuan 

(Surajiyo, 2010). Pengetahuan dalam konteks filsafat adalah 

pemahaman logis tentang objek yang bersifat logis dan abstrak, baik 

dalam arti rasional maupun supra-rasional. Logis rasional mengacu 

pada pemikiran yang masuk akal dan sesuai dengan hukum alam, 

sementara logis supra-rasional merujuk pada pemikiran yang 

kebenarannya berdasarkan logika dalam susunan argumennya, yang 

bersifat abstrak meskipun melanggar hukum alam (Tafsir, 2005). 

Perlu diingat bahwa dalam epistemologi, terdapat variasi dalam 

teori pengetahuan karena setiap ilmu memiliki obyek, metode, 

sistem, dan tingkat kebenaran yang berbeda, baik dari sudut pandang 

maupun metode. Dalam konteks pemikiran Islam, para filosof 

Muslim secara historis telah mendiskusikan epistemologi dengan 

memulai pembahasan tentang sumber-sumber pengetahuan yang 

melibatkan realitas. Realitas dalam epistemologi Islam tidak terbatas 

pada realitas fisik, melainkan juga mencakup realitas yang bersifat 

nonfisik, termasuk realitas imajinal (mental) dan realitas metafisika 

murni (Kartanegara, 2012). 

Mengenai alat pencapaian pengetahuan, pemikir Islam umumnya 

sepakat bahwa manusia memiliki tiga alat epistemologi, yaitu indera, 

akal, dan hati. Berdasarkan ketiga alat tersebut, ada tiga metode 

pencapaian pengetahuan: a) metode observasi yang dikenal dalam 

epistemologi Barat atau disebut juga metode bayāni yang 



 

 
Taufik Hidayatulloh | 15  

menggunakan indera sebagai pirantinya, b) metode deduksi logis 

atau demonstratif (burhāni) dengan menggunakan akal, dan c) 

metode intuitif atau ‘irfāni dengan menggunakan hati (Muzakki, 

2018). 

Miska M. Amien menyatakan bahwa epistemologi Islam 

membahas masalah-masalah epistemologi secara umum dan secara 

khusus membicarakan wahyu dan ilham sebagai sumber 

pengetahuan dalam Islam (Amien, 2003). Wahyu diberikan hanya 

kepada para nabi dan rasul melalui Malaikat Jibril dan berakhir 

dengan Nabi Muhammad Saw., sebagai penutup para nabi dan rasul. 

Wahyu terbatas pada para nabi karena merupakan konsekuensi 

kenabian dan kerasulan. Ilham adalah inspirasi atau pancaran ilahi 

yang ditiupkan ke dalam hati nabi atau wali. Inspirasi atau intuisi 

pada dasarnya dapat diterima oleh setiap orang (Mujahidin, 2013).  

Oleh karena itu, epistemologi Islam pada satu sisi berfokus pada 

Allah sebagai sumber pengetahuan dan kebenaran, sementara di sisi 

lain, berfokus pada manusia sebagai pelaku pencarian pengetahuan 

(kebenaran). 

Dalam konteks pembahasan epistemologi Islam, Abdullah 

menjelaskan bahwa dalam wacana filsafat Islam, wilayah metafisika, 

epistemologi, dan etika menyatu dalam bentuk mistik (mysticism). 

Poin menarik yang dapat dijelajahi lebih lanjut dari ketiga ranah 

tersebut adalah hubungan antara "mistisisme" dan "epistemologi 

(Abdullah, 1998).   

Al-Gazālī (1058-1111 M), sebagai tokoh sufi filosof, juga 

menggagas pandangan terhadap epistemologi dengan menyatakan 

bahwa manusia dilengkapi dengan tiga alat untuk memperoleh 

pengetahuan, yakni panca indera, akal, dan qalb. Pertama, panca 

indera menghasilkan pengetahuan inderawi yang dianggap tidak 

meyakinkan karena memiliki berbagai kelemahan dan bukan 

merupakan ilmu yang riil. Kedua, akal berperan sebagai alat berpikir 

yang menghasilkan pengetahuan; dalam proses berpikirnya, akal 

memerlukan bantuan indera sebagai abdi dan pengikut setia. Akal 

berfungsi untuk mengolah rangsangan inderawi dalam memperoleh 

pengetahuan, sehingga memiliki banyak kelemahan. Ketiga, qalb 

(hati) dianggap sebagai alat untuk memperoleh pengetahuan hakiki, 



 

16 | Filsafat Islam Kontemporer 

dikenal sebagai ilmu ladunni yang berupa ilhām. Ilmu ini 

didefinisikan sebagai pengetahuan yang masuk secara mendadak ke 

dalam hati, seolah-olah disusupkan tanpa diketahui sumbernya, 

diperoleh tanpa usaha dan tanpa perlu memerinci argumentasi 

(Saumantri, 2019). 

Keberadaan epistemologi dalam filsafat Islam kontemporer 

melibatkan suatu perenungan mendalam terhadap sumber-sumber 

pengetahuan, nilai-nilai Islam, dan hubungan antara agama dan ilmu 

pengetahuan dalam konteks dunia modern. Pemikir-pemikirnya 

berusaha membangun landasan yang seimbang antara akal dan 

wahyu, mengintegrasikan warisan filosofis dan teologis Islam dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan modern. Mereka memandang Al-

Qur'an dan Sunnah sebagai panduan utama, sambil tetap terbuka 

terhadap dialog kritis dengan ilmu pengetahuan modern. 

Epistemologi Islam kontemporer juga menyoroti keterbukaan 

terhadap pluralitas pemikiran serta mencoba mengatasi dampak 

negatif dari orientalisme dan kolonialisme, dengan tujuan 

mengembalikan martabat ilmiah Islam dalam konteks global. 

C. Konsep Aksiologi 

Dari segi linguistik, istilah Aksiologi berasal dari kata axios dalam 

bahasa Yunani yang memiliki arti nilai, dan logos yang berarti teori. 

Oleh karena itu, Aksiologi dapat diartikan sebagai teori yang 

membahas mengenai nilai-nilai. Dalam konteks filsafat, nilai yang 

dimaksudkan merujuk pada aspek-aspek yang hadir dalam 

kehidupan manusia dan menjadi dasar pertimbangan universal 

untuk menilai berbagai hal (Tafsir, 2006). 

Dalam Kamus Filsafat (Bagus, 2005), aksiologi dapat dijelaskan 

melalui tiga pendekatan. Pertama, aksiologi menjadi analisis 

mendalam terhadap nilai-nilai, yang mencakup aspek-aspek seperti 

ciri-ciri, asal, tipe, kriteria, dan status epistemologis dari setiap nilai 

tersebut. Kedua, aksiologi dipahami sebagai studi yang merangkum 

teori umum mengenai nilai, mencakup semua hal yang memiliki nilai 

dalam konteks filsafat. Terakhir, aksiologi diartikan sebagai studi 

filosofis yang mengeksplorasi hakikat nilai-nilai, yang pada dasarnya 



 

 
Taufik Hidayatulloh | 17  

merupakan cara atau pandangan tertentu terhadap aspek kehidupan 

atau realitas yang dianggap bernilai. 

Dari tiga poin di atas, dapat disimpulkan bahwa fokus utama 

Aksiologi adalah nilai-nilai yang melekat dalam suatu ilmu 

pengetahuan. Meskipun tampak simpel, namun secara praktis, 

konsep ini dapat menjadi kompleks karena nilai memiliki sifat yang 

abstrak. Kattsoff, menegaskan bahwa nilai merupakan kualitas 

empiris yang tidak dapat didefinisikan secara tegas, hanya dapat 

dipahami melalui pengalaman (Kattsoff, 2000). 

Filsafat etika memiliki dimensi tersendiri dalam kajian nilai, 

meskipun sering kali terjadi penggabungan antara keduanya karena 

adanya keterkaitan mendalam. Filsafat etika lebih rinci menjelaskan 

penerapan “nilai” dalam kegiatan sehari-hari, yang tercermin dalam 

aturan perilaku (etika) manusia dan secara pasti melibatkan 

pertanyaan seputar “nilai” (Hanum, 2022). 

Menurut M. Judrah, Aksiologi dapat disamakan dengan Value 

dan Valuation, yang mengacu pada "Nilai baik" dalam berbagai 

bentuk seperti kata benda abstrak, kata benda konkret, atau kata 

kerja. Dari berbagai definisi ini, dapat disimpulkan bahwa esensi 

Aksiologi berkaitan erat dengan permasalahan nilai. Nilai tersebut 

mencakup aspek yang dimiliki manusia untuk melakukan 

pertimbangan mengenai hal-hal yang dinilai. Oleh karena itu, teori 

nilai dalam filsafat, dalam praktiknya, sering dikaitkan dengan isu-

isu etika dan estetika (Judrah, 2020). 

Surajiyo mengkategorikan etika menjadi dua bagian, pertama 

adalah etika deskriptif yang hanya memberikan gambaran atau cerita 

tentang keberadaan tanpa memberikan penilaian atau petunjuk 

mengenai bagaimana seharusnya suatu perbuatan dilakukan. Kedua 

adalah etika normatif yang tidak hanya menjelaskan tentang 

kebaikan, tetapi juga memberikan penilaian moral baik dan buruk, 

serta memberikan arahan mengenai tata cara pelaksanaan tindakan 

tersebut. Etika normatif dibagi menjadi dua jenis, yaitu etika umum 

dan etika khusus. Etika umum membahas prinsip-prinsip umum 

seperti nilai, motivasi perbuatan, dan suara hati. Sementara itu, etika 

khusus membahas implementasi prinsip-prinsip umum tersebut 



 

18 | Filsafat Islam Kontemporer 

dalam konteks tertentu, seperti etika dalam hubungan sosial, 

pekerjaan, dan sebagainya (Surajiyo, 2008). 

Dalam bahasa Inggris, etika dikenal sebagai “ethic,” yang 

diartikan sebagai sistem, prinsip moral, atau cara berprilaku. Secara 

etimologis, dalam bahasa Yunani, etika berasal dari kata “ethos” yang 

merujuk pada adat istiadat, watak, perasaan, sikap, dan cara berpikir. 

Atau kata "ethikos," yang berarti karakter, kebiasaan, kecenderungan, 

dan sikap yang melibatkan analisis konsep seperti harus, mesti, 

benar-salah, dalam tindakan moral kehidupan manusia (Franz 

Magnis Suseno, 2005). 

Dengan demikian, etika dapat dipahami sebagai sebuah teori 

yang berusaha merumuskan nilai dalam konteks kehidupan praktis, 

dengan berlandaskan pada sifat universal kesusilaan. Etika berfungsi 

sebagai panduan tindakan manusia, memfokuskan pada perbuatan 

dari perspektif baik dan buruk, benar dan salah, serta harus dan tidak 

harus. 

Franz Magnis-Suseno menjelaskan bahwa etika bertujuan 

memberikan batasan atau standar dalam mengatur aktivitas 

pergaulan manusia, yang kemudian diinterpretasikan dalam aturan-

aturan tertentu berdasarkan prinsip-prinsip moralitas universal 

seperti yang telah dijelaskan sebelumnya. Etika membahas kebaikan 

atau keburukan sesuatu dengan fokus pada ilmu pengetahuan dilihat 

dari perspektif kesusilaan (Franz Magnis-Suseno, 2006). Di sisi lain, 

seni, tradisi, dan kebudayaan, yang merupakan bagian integral dari 

kehidupan manusia, dinilai berdasarkan "keindahan" yang 

terkandung dalam aspek seni tersebut. Pada dasarnya, nilai kebaikan 

selalu berkaitan dengan nilai keindahan (Tafsir, 2005). Meskipun 

dalam perkembangan selanjutnya, banyak orang cenderung lebih 

memusatkan perhatian pada keindahan dan mengabaikan aspek 

kebaikan dalam tindakan. Pada tingkat ini, kita dapat memahami 

bahwa Estetika merupakan cabang ilmu filsafat yang mempelajari 

sifat keindahan dalam ilmu pengetahuan. 

Immanuel Kant menekankan bahwa jiwa manusia memiliki 

indera perasa sebagai indra ketiga yang melampaui daya pikir dan 

kemauan, sehingga mampu menikmati keindahan tanpa dipengaruhi 

oleh kepentingan. Keindahan dalam konteks ini difokuskan pada 



 

 
Taufik Hidayatulloh | 19  

objek, melekat pada objek itu sendiri, dan tidak dapat dipisahkan (Al 

Azis, 2021). Kajian Estetika menekankan pada isu seni dan keindahan. 

Istilah Estetika berasal dari "Aisthesis" yang merujuk pada 

pengalaman indrawi, pemahaman intelektual, atau pengalaman 

spiritual. Estetika dibagi menjadi dua pokok kajian: Estetika 

Deskriptif yang menggambarkan dan melukiskan pengalaman 

keindahan, dan Estetika Normatif yang menyelidiki hakikat, dasar, 

dan ukuran dari pengalaman keindahan tersebut (Hosnan & Warits, 

2017). 

Estetika berusaha untuk memberikan deskripsi mendalam 

tentang keindahan, mencakup bagaimana keindahan dibentuk, sifat 

rasa keindahan itu sendiri, dan proses penilaian keindahan. Namun, 

ketika kita membahas proses penilaian terhadap keindahan, seperti 

yang diungkapkan oleh Kant, yang terkait dengan "rasa" subjektif 

dalam diri manusia, terdapat kebingungan mengenai standar 

keindahan itu sendiri. Oleh karena itu, banyak pihak berpendapat 

bahwa studi Estetika cenderung bersifat subjektif (Abadi, 2016). 

Dalam era filsafat Islam kontemporer, aksiologi muncul sebagai 

landasan intelektual yang menggali nilai-nilai esensial dalam ajaran 

Islam, merespons tuntutan moral masyarakat modern. Dalam kajian 

ini, pemikir-pemikir mencermati nilai-nilai utama seperti keadilan, 

kebenaran, dan moralitas yang terkandung dalam ajaran Islam. 

Mereka secara kritis berdialog dengan konsep hak asasi manusia, 

memadukan filsafat dan teologi untuk menyusun kerangka nilai yang 

sesuai dengan realitas (Y. Ismail, 2019). Dengan demikian, aksiologi 

dalam filsafat Islam kontemporer menjadi sumber inspirasi moral 

yang membimbing umat Islam menghadapi tantangan-tantangan 

kompleks dunia modern.



 

20 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat 

 

BAB 3 

PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN 
 
 

 

A. Biografi Intelektual Fazlur Rahman 

Bush merupakan anak tertua dari enam bersaudara dari pasangan 

George H. W. Bush atau 

Fazlur Rahman dilahirkan pada hari Minggu, 21 September 1919, di 

wilayah bernama Hazara di Barat Laut Pakistan. Wilayah ini dikenal sebagai 

tempat lahirnya banyak pemikir terkemuka, seperti Syah Waliullah 

alDahlawi, Sayyid Khan, dan M. Iqbal. Fazlur Rahman mewarisi semangat 

kebebasan berpikir, kritis, dan pendekatan neo-modernis dari lingkungan 

intelektual ini. Kelahirannya terjadi dalam konteks sosial yang kompleks, di 

mana terjadi perdebatan sengit antara tiga kelompok yang berbeda, yakni 

kelompok modernis, tradisionalis, dan fundamentalis, yang masing-masing 

mengklaim kebenaran terhadap pandangan mereka. Perdebatan semakin 

memuncak ketika Pakistan menyatakan kemerdekaannya dari India pada 

tanggal 14 Agustus 1947. (Mustaqim & Sahiron, 2008). 

Di tengah perdebatan antara ketiga kelompok yang berseteru, 

perdebatan utamanya berkisar pada bagaimana merancang Negara Pakistan 

setelah memperoleh kemerdekaan dari India. Kelompok modernis 

merumuskan ide konsep negara Islam dengan menggunakan kerangka 

ideologi modern. Sementara kelompok tradisionalis menawarkan konsep 

negara yang berakar pada teori politik Islam tradisional, seperti konsep 

khalifah dan Imamah. Di sisi lain, kelompok fundamentalis mengusulkan 

konsep negara sebagai "kerajaan Tuhan". Diskusi intens ini berlanjut hingga 

menciptakan konstitusi dengan berbagai amandemen. Dalam konteks 

fenomena sosial ini, Fazlur Rahman kemudian mengembangkan gagasannya 

yang bersifat neo-modernis (Zulyadain, 2018). 



 

Diana Mutiara Bahari | 21  

Rahman lahir dan dibesarkan dalam keluarga yang sangat mendukung 

pendidikan. Ayahnya, Maulana Syihab al-Din, adalah seorang ulama 

tradisional yang mengikuti mazhab Hanafi, suatu mazhab Sunni yang 

dikenal lebih rasional dibandingkan dengan mazhab lain seperti Maliki, 

Syafi’i, dan Hanbali. Terlepas dari tradisionalis, Syihab Al-Din memiliki 

pandangan yang berbeda dengan sebagian ulama pada zamannya yang 

menentang pendidikan modern karena dianggap dapat merusak iman dan 

moral. Baginya, Islam perlu menghadapi realitas kehidupan modern sebagai 

sebuah tantangan sekaligus peluang. Keyakinan ini kemudian diteruskan 

kepada Fazlur Rahman, yang terlihat dari sikapnya yang tidak ingin 

terperangkap dalam pemikiran tradisionalis yang terbatas dan terikat oleh 

tradisi mazhab (Mustaqim & Sahiron, 2008). 

Perjalanan pendidikan Fazlur Rahman dimulai dalam lingkup 

keluarganya, khususnya dalam konteks wacana pendidikan tradisional yang 

dipandu secara langsung oleh ayahnya. Tradisi pendidikan ini umumnya 

dimulai dengan tahap menghafal ayat-ayat al-Qur’an, seiring dengan 

pembelajaran bahasa Arab, bahasa Persia, ilmu retorika, sastra, logika, 

filsafat, kalam, fikih, hadis, dan tafsir. Pada usia 14 tahun, Rahman 

memasuki dunia pendidikan modern di Lahore pada tahun 1933. Meskipun 

mengejar pendidikan modern, ia tetap melanjutkan pembelajaran dari 

ayahnya. Pada tingkat pendidikan tinggi, Rahman mengambil jurusan sastra 

Arab di Punjab University dan berhasil meraih gelar BA pada tahun 1940. 

Pada tahun 1942, ia juga memperoleh gelar master di bidang studi ketimuran 

di universitas yang sama (Salim & Ihkamuddin, 2022). 

Melihat rendahnya standar pendidikan di India pada waktu itu, Fazlur 

Rahman memutuskan untuk meneruskan studi di Inggris. Keputusannya ini 

dianggap berani mengingat pandangan masyarakat saat itu, yang 

beranggapan bahwa belajar di Barat akan mempengaruhi nilai-nilai Islam 

dan dianggap sebagai perilaku "kafir." Meskipun harus menghadapi potensi 

penindasan dan sulit diterima oleh masyarakat, Rahman tetap teguh untuk 

melanjutkan studi di negara Barat, yang dianggap kafir oleh kelompok 

tradisionalis dan fundamentalis. 

Pada tahun 1946, Rahman memulai studi S3 di Oxford University, 

dengan fokus penelitian pada Psikologi Ibnu Sina yang kemudian dijadikan 

disertasinya di bawah bimbingan Profesor Simon Van Den Berg. Selama 

masa studi, Rahman memperoleh kemampuan dalam berbagai bahasa, 



 

22 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat 

termasuk bahasa Inggris, Latin Yunani, Prancis, Jerman, Turki, Urdu, Arab, 

dan Persia. Setelah menyelesaikan pendidikannya di Oxford, Rahman tidak 

kembali ke Pakistan. Sebaliknya, ia memilih untuk mengajar bahasa Persia 

dan Filsafat Islam di Durham University, Inggris, dari tahun 1950 hingga 

1958. Kemudian, Rahman pindah ke McGill University di Kanada sebagai 

associate professor dalam bidang Islamic studies. Namun, ketika 

pemerintahan Ayyub Khan di Pakistan mengadopsi pendekatan yang lebih 

modern, Rahman dipanggil kembali untuk membantu reformasi dalam 

negerinya, meninggalkan karir akademisnya demi keterbukaan mazhab 

(Abdul, 2012). 

Pada periode 1961-1968, Rahman menjabat sebagai direktur pusat 

Lembaga Riset Islam dan sebagai Anggota Dewan Penasihat Ideologi Islam. 

Selama masa ini, ia memimpin inisiatif untuk menerbitkan Journal of Islamic 

Studies sebagai platform untuk ide-ide cemerlangnya. Dengan kepercayaan 

yang diberikan dalam berbagai jabatan tersebut, Rahman memanfaatkannya 

sebagai peluang untuk menyampaikan kembali gagasan-gagasan Islam, 

memberikan interpretasi baru untuk menjawab tantangan pada zamannya, 

khususnya di Pakistan. Namun, gagasan-gagasan Rahman mendapat 

tantangan sengit dari kelompok tradisionalis dan fundamentalis di Pakistan. 

Kontroversi mencapai puncaknya ketika dua bab pertama dari bukunya, 

"Islam," diterjemahkan ke dalam bahasa Urdu dan dipublikasikan di jurnal 

Fikr-u-Nazr. Permasalahan utamanya berkaitan dengan hakikat wahyu al-

Qur'an. Rahman berpendapat bahwa al-Qur'an secara keseluruhan adalah 

kalam Allah dan, dalam pengertian umumnya, seluruhnya merupakan 

perkataan Muhammad (Zulyadain, 2018). 

Dari tahun 1961 hingga 1968, Fazlur Rahman menjabat sebagai direktur 

pusat Lembaga Riset Islam selama satu periode. Selain itu, ia juga 

menduduki posisi sebagai Anggota Dewan Penasihat Ideologi Islam. Pada 

masa ini, Rahman memainkan peran kunci dalam mendirikan Journal of 

Islamic Studies sebagai platform untuk menyajikan gagasan-gagasan 

briliannya. Melalui sejumlah jabatan yang diamanahkan kepadanya, 

Rahman menggunakan kesempatan ini untuk mengenalkan kembali 

interpretasi Islam, menjawab tantangan-tantangan yang dihadapi umat 

Islam, terutama di Pakistan. 

Namun, gagasan-gagasan yang diusung oleh Rahman mendapat 

perlawanan yang kuat dari kelompok tradisionalis dan fundamentalis di 



 

Diana Mutiara Bahari | 23  

Pakistan. Kontroversi mencapai puncaknya ketika dua bab pertama dari 

bukunya, “Islam,” diterjemahkan ke dalam bahasa Urdu dan dipublikasikan 

dalam jurnal Fikr-u-Nazr. Pokok permasalahannya berfokus pada hakikat 

wahyu al-Qur’an. Rahman mengungkapkan pandangannya bahwa Al-

Qur’an secara keseluruhan merupakan kalam Allah dan, dalam pengertian 

umumnya, adalah perkataan Muhammad. 

Dengan adanya peristiwa tersebut, Fazlur Rahman terpaksa 

meninggalkan tanah kelahirannya. Ia merasa bahwa negaranya belum 

menyiapkan lingkungan akademik yang bebas dan bertanggung jawab. 

Pada tahun 1970, Rahman memutuskan untuk pergi ke Chicago, di mana ia 

diangkat sebagai guru besar dalam bidang pemikiran Islam di Universitas 

Chicago. Selama waktu ini, Universitas Chicago menjadi tempat di mana ia 

menghasilkan banyak karyanya. Universitas ini juga menjadi tempat 

terakhirnya, di mana ia menetap hingga meninggal pada tanggal 26 Juli 1988. 

Selama 18 tahun terakhir hidupnya, selain mengajar di Universitas Chicago, 

Rahman sering diundang untuk memberikan kuliah di berbagai universitas 

lain. Ia menjadi Muslim pertama yang menerima medali Giorgio Levi della 

Vida, sebuah penghargaan yang mencerminkan puncak prestasi dalam studi 

peradaban Islam dari Gustave E. Von Grunebaum Center for Near Eastern 

Studies di UCLA (Hamim, 2022). 

B. Gagasan Pemikiran dan Metodologi fazlur Rahman 

Gagasan, pemikiran, dan metodologi Fazlur Rahman dalam menafsirkan 

al-Qur'an mencakup prinsip-prinsip kunci. Menurutnya, seorang Mufasir 

harus memiliki kemampuan untuk menemukan makna autentik dari ayat-

ayat tersebut dengan membaca dan memahami konteks sosiohistoris pada 

masa lalu ketika ayat-ayat tersebut diturunkan. Selanjutnya, Mufasir perlu 

mengkontekstualisasikan makna autentik ayat tersebut dalam konteks 

kehidupan masa kini. Pendekatan ini dikenal sebagai metode gerak ganda 

(double movement). Rahman menekankan bahwa penafsiran harus tetap 

terkait dengan nilai-nilai etik dasar yang menjadi esensi dari metafisis ideal 

yang terkandung dalam ayat-ayat tersebut. Penafsiran ini dimaksudkan agar 

tidak kehilangan nilai etik dasar dan dapat diaplikasikan dalam realitas 

kehidupan masa kini secara realistis, empiris, dan solutif (Mustaqim, 2015).  

Selain itu, Rahman menerapkan metode tematik yang menggali 

pandangan dasar al-Qur'an secara holistik dan komprehensif. Tujuannya 



 

24 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat 

adalah untuk meminimalisasi subjektivitas dan bias ideologi Mufasir. 

Metode ini menekankan pada perlunya interpretasi selalu berdasarkan pada 

“kerangka autentisitas” al-Qur'an. Untuk mencapai ini, Mufasir harus 

memahami secara komprehensif unsur-unsur yang meliputi konteks 

sosiohistoris masa lalu dan melakukan pembacaan menyeluruh terhadap 

ayat-ayat yang memiliki tema serupa atau identik. Setelah itu, interpretasi 

dilakukan dengan mempertimbangkan konteks sosial masa kini (Iyubeny, 

2017). 

Metodologi tafsir al-Qur'an yang diterapkan oleh Fazlur Rahman 

dihubungkan dengan hermeneutika, bukan tafsir atau ta'wil dalam arti 

konvensional yang umumnya digunakan oleh para mufasir. Rahman sendiri 

tidak pernah secara eksplisit menyatakan jenis hermeneutika yang 

diterapkannya. Meskipun demikian, karena teorinya dalam interpretasi al-

Qur'an menunjukkan inovasi dan progresivitas, para pengamat 

mengategorikannya sebagai studi hermeneutika. Ada tiga kata kunci yang 

mencakup pemahaman terhadap hermeneutika al-Qur'an Fazlur Rahman, 

yaitu pendekatan sosio-historis, teori gerakan ganda, dan pendekatan 

sintetis-logis (Gusmian, 2013). 

Lebih lanjut, Rahman mengadopsi langkah-langkah tertentu dalam 

proses interpretasi. Langkah pertama yang ditekankan adalah meninjau 

kembali sejarah yang melatarbelakangi penurunan ayat. Pemahaman 

tentang ilmu asbâbun nuzûl (sebab turunnya ayat) menjadi sangat signifikan 

dalam konteks ini. Sebagai dasar untuk memahami mengapa dan dengan 

motif apa suatu ayat diturunkan, penafsiran tersebut didorong oleh 

pemahaman terhadap sejarah. Pendekatan historis ini disandingkan dengan 

pendekatan sosiologis yang secara khusus mencerminkan kondisi sosial 

pada saat al-Qur'an diturunkan. Dalam dimensi sosiologis ini, pemahaman 

terhadap al-Qur'an mencerminkan elastisitas perkembangannya tanpa 

mengesampingkan warisan historisnya (Rahman, 2004). Oleh karena itu, 

Rahman merangkul ilmu penafsiran tradisional seperti ilmu asbâbun-Nuzûl 

dan konsep naskh dan mansûkh, dan mengusulkan keterlibatan mereka 

dalam konteks interpretasi masa kini. 

Perlu dibedakan antara Islam normatif dan Islam historis. Islam normatif 

merupakan sumber norma dan nilai yang mengatur seluruh aspek 

kehidupan dengan cakupan yang bersifat universal. Sementara itu, Islam 

historis adalah bentuk Islam yang diinterpretasikan oleh umat Islam 



 

Diana Mutiara Bahari | 25  

sepanjang sejarah. Meskipun Islam normatif berfungsi sebagai penilaian 

terhadap Islam historis, yang terakhir tidak dapat diabaikan begitu saja 

karena memiliki peran penting dalam konteks sosio-historis. Dengan 

demikian, umat Islam akan memiliki dasar untuk mengkaji ajaran agama 

mereka. 

Perlu dibedakan antara Islam normatif dan Islam historis dalam konteks 

ini. Islam normatif adalah sumber norma dan nilai yang mengatur seluruh 

aspek kehidupan dan bersifat universal. Sementara itu, Islam historis 

mencerminkan interpretasi Islam oleh umat Muslim sepanjang sejarah. 

Meskipun Islam normatif berfungsi sebagai penilai terhadap Islam historis, 

yang terakhir tidak diabaikan karena memiliki peran penting dalam konteks 

sosio-historis. Hal ini diperlukan untuk pengoperasian praktis dalam sejarah 

umat Islam, memberikan landasan untuk mendiskusikan ajaran agama 

mereka. Dalam kerangka ini, pendekatan sosio-historis menjadi krusial 

untuk membedakan antara legalitas spesifik dan ideal moral, yang dikenal 

sebagai gerakan ganda (double movement) (Rahman, 2010). 

Ideal moral mencerminkan tujuan moral dasar yang dipesankan oleh al-

Qur'an dan bersifat universal, sementara legalitas spesifik adalah ketentuan 

hukum yang ditetapkan secara khusus. Menurut Rahman, ideal moral al-

Qur'an seharusnya lebih diutamakan daripada ketentuan hukum spesifik 

karena bersifat universal. Oleh karena itu, harapannya adalah agar hukum 

yang dibentuk dapat melayani ideal moral al-Qur’an, bukan hanya legalitas 

spesifiknya, karena al-Qur’an selalu memberikan dasar rasional bagi 

pernyataan hukumnya. Rahman mengusulkan langkah-langkah tertentu 

dalam pendekatannya, pertama dengan memperhatikan konteks mikro dan 

makro saat ayat diwahyukan. Kedua, menerapkan nilai dan prinsip umum 

tersebut pada konteks pembaca al-Qur'an kontemporer. Pendekatan ini 

digunakan oleh Rahman dalam menafsirkan ayat-ayat hukum dan sosial. 

C. Melacak Akar Teori Double Movement 

Apabila diperhatikan, teori double movement yang diusulkan oleh 

Rahman terlihat sebagai sintesis antara tradisionalis Muslim dan 

hermeneutika Barat Kontemporer. Hal ini menunjukkan bahwa Fazlur 

Rahman dalam mengembangkan teori double movement-nya tidak terlepas 

dari pengaruh kedua pemikiran tersebut (R. Irawan, 2020). 



 

26 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat 

Pengaruh atau persamaan dengan tradisionalis Muslim terhadap teori 

double movement Rahman dapat terlihat pada langkah pertama dalam 

gerakan pertama. Dalam langkah ini, Rahman menekankan pentingnya 

"memahami suatu pernyataan dengan memperhatikan konteks mikro dan 

makro saat al-Qur'an diturunkan." Ide tentang konteks mikro dan makro 

sebenarnya telah diajukan oleh Syah Waliullah Al-Dahlawi dalam karyanya 

“Fauzul Kabir fi Ushul al-Tafsir.” Dalam tulisannya, seperti yang dikutip oleh 

Hamim Ilyas, Al-Dahlawi menyebutkan kedua konteks tersebut dengan 

istilah asbab al-nuzul al-khassah dan asbab al-nuzul al-‘ammah.  

Selain itu, kesamaan juga terdapat dalam pernyataan Al-Dahlawi bahwa 

al-Qur'an turun sebagai respons terhadap kehidupan masyarakat Arab, 

dengan tujuan mendidik jiwa manusia dan menghilangkan kepercayaan 

yang keliru serta tindakan jahat lainnya. Sejalan dengan pernyataan tersebut, 

Rahman juga menyatakan bahwa al-Qur'an merupakan tanggapan ilahi 

melalui ingatan dan pikiran Nabi Muhammad terhadap situasi moral dalam 

masyarakat dagang Mekkah, baik dari segi kepercayaan maupun kehidupan 

sosial (Amin, 2015). 

Tambahan informasi terkait, jauh sebelum Al-Dahlawi mengemukakan 

teorinya, konsep ini juga telah diusulkan oleh Al-Syatibi, seorang ahli ushul 

fiqh terkemuka yang dikenal dengan teori maqashid Al-Syari'ah. Terkait 

dengan masalah konteks, Syatibi menyatakan bahwa untuk memahami al-

Qur'an, penting untuk mengetahui situasi dan kondisi di mana al-Qur'an 

diturunkan. Selain itu, Syatibi juga menyoroti bahwa memahami teks bahasa 

Arab, di mana Al-Qur'an diungkapkan, memerlukan pemahaman tentang 

sejumlah faktor, termasuk keadaan (muqtadha al-ahwal), keadaan bahasa (hal 

nafs al-khithab), keadaan mukhatib (penulis), dan keadaan mukhatab 

(pendengar). Pemahaman ini juga mencakup konteks-konteks yang lebih 

luas di luar konteks teks itu sendiri (alumur al-kharijiyyah) (Hakim, 2017). 

Menurut (Rahman, 1983) dalam mendekati kajian Al-Qur'an, penelitian 

tentang situasi sosial masyarakat, agama, adat istiadat, lembaga-lembaga, 

dan bahkan kehidupan menyeluruh bangsa Arab saat Al-Qur'an diturunkan 

sangat penting. Kesamaan di antara keduanya terlihat dalam penekanannya 

pada perlunya mempertimbangkan kajian mengenai konteks sosial 

masyarakat Arab. 

Bila diperhatikan, konstruksi pemikiran Rahman menunjukkan banyak 

kesamaan dengan konstruksi pemikiran Al-Syatibi, terutama dalam 



 

Diana Mutiara Bahari | 27  

kerangka hermeneutik. Kesamaan lain yang mencolok antara pemikiran 

Syatibi dan Rahman adalah dalam pandangan mereka terhadap pemahaman 

Al-Qur'an. Syatibi berpendapat bahwa petunjuk umum atau hukum 

universal bersifat pasti, sementara petunjuk khusus bersifat mungkin dan 

kondisional; oleh karena itu, petunjuk umum dan universal harus 

mendapatkan prioritas. Pernyataan Syatibi ini sejalan dengan konsep ideal 

moral yang diusung oleh Fazlur Rahman (Musolli, 2018). Rahman, pada 

pandangan (Musolli, 2018). Fazlur Rahman menganggap bahwa ideal moral 

bersifat universal, dan Al-Qur'an dipandang sebagai kitab yang elastis dan 

fleksibel. 

  



 

28 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat 

BAB 4 

PEMIKIRAN NASR HAMID ABU 

ZAYD 
 
 

 

A. Biografi Intelektual Nasr Hamid Abu Zayd 

Nasr Hamid Abu Zayd, yang lebih dikenal sebagai Nasr Hamid, lahir di 

Tantha, Mesir, pada 10 Juli 1943. Keluarganya sangat taat beragama, 

sehingga sejak kecil Nasr Hamid telah terbiasa dengan pengajaran agama. 

Dia bahkan telah menjadi qari dan hafiz sejak usia delapan tahun 

(Rahmatullah, 2019). Perjalanan keilmuannya dimulai di Sekolah Teknik 

Tantha, dan ia lulus dari sekolah tersebut pada tahun 1960. Pada tahun 1968, 

Nasr Hamid memulai studi di jurusan bahasa dan sastra Arab di Fakultas 

Sastra Universitas Kairo. Bakatnya dalam ilmu bahasa dan sastra muncul di 

sini, dan dia mengembangkan pendekatan linguistik baru dalam studi Al-

Qur'an. Pada tahun 1972, Nasr Hamid meraih gelar sarjana, dan kemudian 

menjadi asisten dosen di jurusan yang sama. Ia melanjutkan studi magister 

di jurusan yang sama, menyelesaikan program tersebut pada tahun 1981. 

Antara tahun 1976 dan 1987, Nasr Hamid mengajar untuk orang asing di 

Pusat Diplomat dan Menteri Pendidikan (Imron, 2010). 

Melihat bakat luar biasa Nasr Hamid, pengurus jurusan menunjuknya 

sebagai asisten dosen dengan mata kuliah utama "Studi Islam" pada tahun 

1982. Ia diberi kehormatan sebagai "professor penuh" pada tahun 1995 di 

bidang yang sama. Antara tahun 1975 dan 1977, Nasr Hamid menerima 

dukungan dana beasiswa dari Ford Foundation Fellowship untuk studi di 

Universitas Amerika Kairo. Selanjutnya, ia juga mendapatkan beasiswa 

pada tahun 1978 hingga 1979 untuk belajar di Center For Middle East Studies 

(Hamdani, 2016).  

Pada tahun 1981, Abu Zayd berhasil meraih gelar PhD dalam studi Islam 

dan Bahasa Arab dari jurusan yang sama dengan predikat cum laude. 

Disertasinya berjudul "Falsafah Al-Ta’wil: Dirasah fi Ta’wil al-Qur’an ’inda 



 

Diana Mutiara Bahari | 29  

Muhy Al Din ibnu ‘Arabi" (Filosofi Takwil: Studi Hermeneutika al-Qur’an 

Muhy Al-Din ibnu ‘Arabi) dan dipublikasikan pada tahun 1983. Pada tahun 

1982, Abu Zayd naik jabatan menjadi asisten profesor, di mana pada tahun 

yang sama ia menerima penghargaan ‘Abd Al-‘Aziz Al-Ahwani untuk 

Humanitas sebagai pengakuan atas kontribusinya pada bidang humanitas 

dan budaya Arab (Tamer, 2011). 

Pada tahun 1992, pada usia 49 tahun, Abu Zayd menikah dengan Dr. 

Ibtuhal Yunis. Tahun yang sama, ia mengajukan karyanya untuk 

dipertimbangkan mendapatkan gelar profesor penuh di Fakultas Sastra 

Universitas Kairo. Beberapa karyanya yang diajukan termasuk "Naqd al-

Kitab al-Dini" yang pertama kali diterbitkan pada tahun 1992, dan karya ini 

segera membuat namanya dikenal luas di dunia Islam. Karirnya semakin 

bersinar dengan penunjukan sebagai Profesor Tamu di Osaka University of 

Foreign Studies Jepang pada tahun 1985 hingga 1989 dan di Universitas 

Leiden Belanda pada tahun 1995 hingga 1998 (Ichwan, 2007). 

B. Paradigma Penafsiran Nasr Hamid Abu Zayd 

Paradigma interpretasi al-Qur'an yang dikembangkan oleh Nasr Hamid 

Abu Zayd berakar dari pemahaman mengenai hakikat teks al-Qur'an. 

Paradigma ini terkait dengan perdebatan antara Mu'tazilah dan Asy'ariyah 

mengenai hakikat al-Qur'an. Bagi Mu'tazilah, al-Qur'an bukanlah sifat tetapi 

suatu perbuatan Tuhan; oleh karena itu, al-Qur'an tidak bersifat kekal, 

melainkan baru dan diciptakan oleh Tuhan. Sementara menurut Asy'ariyah, 

al-Qur'an adalah sifat Tuhan dan sebagai sifat Tuhan haruslah kekal 

sebagaimana kekekalan Tuhan sendiri (Nasution, 2006). 

Dari dua pandangan tersebut, Nasr Hamid cenderung setuju dengan 

pandangan Mu'tazilah bahwa al-Qur'an diciptakan oleh Tuhan. Pandangan 

ini menghasilkan pemahaman bahwa al-Qur'an adalah fenomena historis 

dengan konteks spesifiknya sendiri. Implikasinya terhadap tiga aspek: 

pertama, al-Qur'an merupakan teks, terutama teks linguistik. Karena bahasa 

tidak dapat dipisahkan dari budaya dan sejarah, al-Qur'an juga dianggap 

sebagai teks kultural dan historis. Kedua, teks ini perlu dianalisis dengan 

pendekatan linguistik dan sastra yang mempertimbangkan aspek-aspek 

kultural dan historisitasnya. Dan ketiga, pendekatan ini tidak berlandaskan 

pada keyakinan keagamaan, melainkan pada obyektivitas ilmiah, sehingga 

baik Muslim maupun non-Muslim dapat memberikan kontribusi pada studi 



 

30 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat 

al-Qur'an (Ichwan, 2007). Sejauh ini, al-Qur'an tidak dianggap sebagai kitab 

yang bersifat ahistoris atau mitologis. 

Di antara banyak pemikir kontemporer, Nasr Hamid menonjol dalam 

menguraikan isu keterciptaan al-Qur'an dengan sangat artikulatif. 

Argumentasinya menyatakan bahwa setelah diwahyukan kepada Nabi 

Muhammad, al-Qur'an menjadi sejarah manusia dan berubah menjadi teks, 

sebagaimana halnya dengan teks lainnya. Nasr Hamid membuat perbedaan 

antara teks metafisika dan teks fisik. Menurutnya, "keadaan asli dari teks 

suci bersifat metafisika dan tidak dapat diketahui melalui teks fisik yang 

sampai kepada kita melalui dimensi kemanusiaan yang selalu berubah 

secara historis” (Hamdani, 2016). Poin awal Nasr Hamid adalah ketika al-

Qur'an yang bersifat metafisika dan sakral diwahyukan kepada Nabi 

Muhammad, ia mulai memasuki ranah sejarah dan tunduk pada aturan 

main sejarah dan sosiologis. Berbeda dengan sifat ilahi awalnya, teks ini 

menjadi manusiawi dan menyerap dalam dirinya segala elemen masyarakat 

Arab abad ke-7 M, seperti elemen kultural, politik, dan ideologi (Fauzan, 

2015). 

Seperti yang dijelaskan sebelumnya, al-Qur'an adalah kitab berbahasa 

Arab dan diturunkan dalam Bahasa Arab (sebagaimana disebutkan dalam 

Surah Yusuf ayat 2; Qur'anan 'Arabiyyan). Dalam bukunya, "Mafhum al-

Nas," Nasr Hamid menyatakan bahwa sebagai teks bahasa, al-Qur'an 

dianggap sebagai teks sentral dalam sejarah Arab. Ini berarti bahwa dasar-

dasar ilmu dan budaya Arab-Islam tumbuh dan berkembang di atas fondasi 

teks ini. Meskipun demikian, teks tidak akan membentuk sebuah peradaban 

jika berdiri sendiri. Namun, peradaban dan kebudayaan akan terbentuk 

melalui proses dialektika antara realitas manusia dan teks (N. H. Zayd, 

2005). 

Ketiga elemen tersebut saling terkait, sehingga paradigma utama dalam 

konsep yang dikembangkan oleh Nasr Hamid adalah bahwa teks al-Qur'an 

tidak dapat dipisahkan dari realitas budaya dan masyarakat pada saat al-

Qur'an diturunkan. Oleh karena itu, Nasr Hamid memandang al-Qur'an 

sebagai "produk budaya". Istilah "Muntaj al-Tsaqafi" yang digunakan oleh 

Nasr Hamid merujuk pada teks yang terbentuk dalam suatu konteks 

budaya selama lebih dari dua puluh tahun. Ini berarti bahwa semua aspek 

dalam al-Qur'an, termasuk aspek bahasa, hukum, dan aspek lainnya, terikat 

erat dengan realitas budaya pada masa itu (Martanti, 2019). 



 

Diana Mutiara Bahari | 31  

Pandangan serupa diungkapkan oleh Quraish Shihab, yang menyatakan 

bahwa bahasa yang digunakan oleh Tuhan dalam al-Qur'an adalah bahasa 

manusia, yang pada dasarnya adalah produk budaya. Quraish Shihab 

berpendapat bahwa al-Qur'an menyampaikan pesan-pesannya dalam 

masyarakat yang memiliki budaya, dan Allah berinteraksi dengan 

masyarakat yang berbudaya tersebut melalui al-Qur'an untuk memberikan 

contoh dan bimbingan (Shihab, 2013). Meskipun Quraish Shihab mungkin 

tidak sepenuhnya setuju dengan istilah "produk budaya," karena ia 

melihatnya lebih terkait dengan gagasan bahwa teks al-Qur'an adalah hasil 

karya, rasa, dan cipta manusia, namun dari segi maksud dan tujuan, 

Quraish Shihab sepakat dengan pandangan Nasr Hamid (M. M. Arifin et al., 

2019). 

Meskipun terdapat perdebatan seputar penggunaan istilah "produk 

budaya," pada dasarnya istilah tersebut mencerminkan pandangan bahwa 

al-Qur'an, yang berbahasa Arab, sangat dipengaruhi oleh kondisi sosial saat 

diturunkan. Bahasa tersebut merupakan representasi dari sistem tanda 

dalam struktur budaya secara umum. Nasr Hamid membahas ulum al-

Qur'an, termasuk konsep Makki Madani, untuk mengamati periodesasi atau 

fase yang dianggap berperan dalam pembentukan teks. Hal ini 

menunjukkan bahwa teks merupakan hasil dari interaksi dengan realitas 

historis yang dinamis. Pembahasan mengenai Asbab al-Nuzul, Nasikh 

Mansukh, juga merupakan bagian dari ulum al-Qur'an yang 

mengeksplorasi dialektika antara teks dan realitas (N. H. Zayd, 2005). 

Menurut (N. H. Zayd, 2005) diperlukan suatu metodologi baru dalam 

membaca al-Qur'an, yaitu dengan mempertimbangkan aspek di luar teks 

(sosio-kultural) dan pendekatan kebahasaan/linguistik (al-Manhaj al-Tahli 

al-Lugawi), yang melibatkan fonologi, morfologi, sintaksis, dan semantik. 

Pemikiran Nasr Hamid ini tidak muncul secara mandiri, melainkan banyak 

dipengaruhi oleh guru-gurunya, khususnya Amin al-Khuli, yang terkenal 

sebagai pemikir dan pelopor metode sastra/linguistik dalam studi al-

Qur'an. 

Al-Khuli berpendapat bahwa metode tafsir sastra memiliki tujuan untuk 

mengurangi atau membatasi subyektivitas penafsir yang cenderung bersifat 

teologis dan ideologis (Al-Khuli, 2004). Pendapat ini menjadi landasan bagi 

Nasr Hamid dalam studi al-Qur'an, di mana ia mengembangkan metode al-

Khuli dengan menitikberatkan pada makna dan signifikansi teks atau ayat 



 

32 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat 

al-Qur'an. Dalam penyempurnaan ini, Nasr Hamid mengacu pada teori E. 

D. Hirsch tentang makna dan signifikansi (Al-Khuli, 2004). Menurut Nasr 

Hamid, makna merupakan representasi yang disajikan oleh teks, sementara 

signifikansi merujuk pada hubungan dinamis antara makna dan pembaca. 

Makna bersifat statis, sementara signifikansi dinamis, menyesuaikan diri 

dengan konteks yang mengitarinya. Makna digunakan untuk menelusuri 

makna historis atau makna awal dari kosa kata al-Qur'an, sedangkan 

signifikansi digunakan untuk menghubungkan al-Qur'an dengan realitas 

kontemporer, menjadikannya solusi untuk menanggapi berbagai 

permasalahan yang muncul (Wijaya, 2009). 

C. Metode Penafsiran Nasr Hamid 

Berdasarkan paradigma bahwa al-Qur'an adalah "teks kebahasaan dan 

realitas berperan dalam membetuk teks itu," Nasr Hamid menciptakan 

sebuah metodologi untuk mengungkap makna asli (meaning/ma'na) al-

Qur'an, yang kemudian melahirkan makna baru (significance/magzha). 

Sebagai fondasi metodologi yang dibangunnya, Nasr Hamid membedakan 

antara konsep tafsir dan ta'wil. Tafsir diartikan sebagai proses mengungkap 

sesuatu yang tersembunyi atau tidak diketahui yang dapat diketahui 

melalui media tafsirah (Abdul, 2012). 

Sementara itu, ta'wil merupakan upaya untuk kembali ke asal usul suatu 

konsep guna mengungkapkan ma'na dan maghza. Ma'na dibangun 

berdasarkan analisis gramatikal teks, sehingga makna yang dihasilkan 

terkait erat dengan struktur gramatikal. Di sisi lain, maghza menunjukkan 

makna dalam konteks sosio-historis. Dalam proses penafsiran, keduanya 

saling terkait kuat, dimana maghza selalu mengikuti ma'na, dan sebaliknya 

(Imron, 2010). 

Penafsiran al-Qur'an sebagai teks bahasa tidak dapat dianalisis hanya 

dengan menganalisis bahasa secara inheren. Sebagaimana al-Qur'an turun 

dalam masyarakat yang memiliki budaya, keberadaan asbab al-nuzul 

setidaknya membuktikan bahwa teks al-Qur'an merespons kondisi 

masyarakat pada masa itu. Oleh karena itu, bagi Nasr Hamid, memahami 

konteks budaya secara luas (asbab al-nuzul makro) yang berkembang pada 

masa itu menjadi penting dan tidak dapat diabaikan. Oleh karena itu, 

konteks pada saat al-Qur'an diturunkan menjadi hal yang sangat mendesak 

untuk diperhatikan oleh seorang penafsir (N. H. A. Zayd, 2003). Dengan 



 

Diana Mutiara Bahari | 33  

demikian, melihat hal yang substansial dalam teks atau ideal moral, 

sebagaimana istilah yang digunakan oleh Fazlur Rahman, harus dilihat 

dalam konteks tersebut. Perbedaan dalam konteks dan metode penafsiran 

menghasilkan pemahaman yang bervariasi seiring berjalannya waktu 

(Sibawaihi, 2007). 

Pemahaman yang dimiliki oleh generasi muslim pertama terhadap pesan 

teks tidak dianggap sebagai pemahaman yang final dan absolut. Bahasa al-

Qur'an, seperti bahasa-bahasa lainnya, merupakan suatu entitas dinamis 

yang terus mengalami perkembangan. Hal ini menyiratkan bahwa teks 

memiliki makna yang terus berkembang menjadi signifikansi, atau dengan 

kata lain, terus mengalami produksi makna. Dinamika dalam makna teks 

menciptakan kemungkinan-kemungkinan untuk terus menafsirkan teks 

tersebut secara berkelanjutan. Oleh karena itu, proses interpretasi tidak 

pernah mencapai kesimpulan final, dan reinterpretasi akan terus terjadi 

sepanjang waktu. 

Dalam merumuskan teori penafsirannya, Nasr Hamid memberikan 

penekanan yang signifikan pada konsep al-siyaq (konteks) dalam 

menghasilkan makna. Baginya, al-Qur'an memiliki beberapa tingkat 

konteks, antara lain: konteks sosio-kultural, konteks eksternal, konteks 

internal, konteks linguistik, dan konteks pembacaan atau penakwilan. 

Menurut Nasr Hamid, dengan menggali makna dalam kelima konteks ini, 

interpretasi teks sudah dapat dilakukan secara memadai. Pendekatan ini 

sejalan dengan kerangka teori semiotika (Ichwan, 2007). 

Semiotika memandang fakta-fakta dan fenomena-fenomena dalam 

masyarakat dan kebudayaan sebagai tanda-tanda yang bermakna, di mana 

bahasa merupakan bagian integral dari fakta tersebut. Oleh karena itu, 

untuk mengungkap makna suatu teks bahasa tertentu, diperlukan analisis 

terhadap berbagai konteks yang terkait dengan teks tersebut (Ratmanto, 

2004). 

D. Penafsiran Al-Qur’an Melalui Teori Interpretasi Teks 

Penafsiran terhadap Al-Qur'an melalui teori interpretasi teks melibatkan 

pemahaman bahwa Al-Qur'an adalah sebuah pesan yang tidak dapat 

dipisahkan dari kesadaran seorang penafsir terkait dengan sifat 

linguistiknya yang unik. Nasr menyoroti bahwa dalam makna bahasa, 

terdapat dua dimensi yang muncul kontradiktif namun sejatinya saling 



 

34 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat 

melengkapi. Dalam konteks ini, perbedaan antara tafsir dan ta'wil menjadi 

relevan. Tafsir diartikan sebagai upaya mengungkap sesuatu yang 

tersembunyi atau tidak diketahui, yang dapat diungkapkan karena adanya 

media tafsirah (Muhammad & Hafid Turmudzi, 2022). 

Sementara itu, ta’wil merupakan pendekatan kembali ke asal usul suatu 

hal untuk mengungkapkan makna dan magza. Ma'na, yang merupakan arti, 

dibangun berdasarkan struktur gramatikal teks sehingga makna yang 

dihasilkan adalah makna-makna gramatik (ma'ani al-naḥwi). Di sisi lain, 

magza menunjukkan makna dalam konteks sosio-historis. Dalam proses 

interpretasi, keduanya saling terkait erat, dengan magza senantiasa 

mengikuti ma'na dan sebaliknya (Robikah, 2020). 

Perbedaan signifikan antara keduanya mencerminkan bahwa proses 

penafsiran selalu membutuhkan media tafsirah agar penafsir dapat 

mengungkapkan maksudnya. Sementara itu, dalam proses ta'wil, tidak 

selalu diperlukan media tafsirah, bahkan kadang-kadang ta'wil didasarkan 

pada upaya mental-intelektual dalam menemukan asal mula "gejala." Hal 

ini menunjukkan bahwa ta'wil dapat dilakukan berdasarkan hubungan 

langsung antara subjek dan objek, sementara tafsir memerlukan media 

sebagai perantara, seperti teks bahasa atau penanda tertentu. 

Penafsiran terhadap al-Qur'an sebagai teks bahasa tidak dapat dilakukan 

hanya dengan menganalisis bahasa secara inheren. Dalam konteks ini, teks 

Al-Qur'an turun dalam suatu masyarakat yang jelas memiliki budaya. 

Keberadaan asbab al-nuzul setidaknya menjadi bukti bahwa Al-Qur'an 

merespon kondisi masyarakat pada waktu itu. Oleh karena itu, bagi Nasr, 

pertimbangan terhadap konteks budaya yang luas saat itu menjadi esensial 

dan tidak dapat diabaikan. 

Analisis terhadap teks Al-Qur'an dan tradisi otentik Nabi Muhammad 

harus dilakukan dengan mempertimbangkan latar belakang konteks yang 

terjadi pada waktu itu selama proses penafsiran. Hal ini disebabkan karena 

pesan Islam tidak akan memiliki dampak yang signifikan jika masyarakat 

yang pertama kali menerimanya tidak mampu memahami pesan tersebut. 

Masyarakat pada waktu itu hanya dapat memahami pesan dalam konteks 

sosial-budaya mereka sendiri. Pandangan semacam ini memberikan 

kontribusi pada munculnya perbedaan dalam pemahaman pesan teks yang 

dilakukan oleh masyarakat dalam konteks sosial-budaya yang berbeda. 



 

Diana Mutiara Bahari | 35  

Perbedaan dalam konteks dan metode penafsiran menghasilkan 

pemahaman yang beragam seiring dengan berjalannya waktu. Oleh karena 

itu, pemahaman yang dimiliki oleh generasi muslim pertama terhadap 

pesan teks tidak dianggap sebagai pemahaman yang final dan mutlak. 

Bahasa teks Al-Qur'an, pada hakikatnya, memiliki sifat yang sama dengan 

bahasa-bahasa lainnya. Bahasa selalu mengalami perkembangan dinamis 

melalui proses pengkodean yang terus menerus, tidak pernah berhenti. Ini 

berarti bahwa teks memiliki makna yang terus berkembang menjadi 

signifikasi, atau dengan kata lain, produksi makna akan terus terjadi tanpa 

akhir. Dinamika makna teks tersebut menciptakan peluang tak terbatas 

untuk menafsirkan teks secara berkelanjutan (Darsitun, 2021). Oleh karena 

itu, proses interpretasi tidak akan pernah berakhir, dan reinterpretasi akan 

terus terjadi sepanjang masa. 

Apa yang Nasr sampaikan di atas menunjukkan bahwa interpretasi teks 

bisa dilakukan oleh siapa pun yang memiliki kompetensi. Walaupun begitu, 

Nasr memberikan catatan penting sebelum penafsir melakukan interpretasi 

(H. A. Said, 2015). Beberapa teori kontemporer cenderung menekankan 

aspek internal teks sebagai hubungan semantis, sehingga menghasilkan 

pembacaan yang terkait (al-qira’ah gair albariah)  (Mustaqim, 2005).  

Hubungan antara teks, pengarang, masa, dan realitas yang memproduksi 

teks itu sendiri harus diidentifikasi. Pembacaan semacam ini menyebabkan 

teks selalu terikat pada data kebahasaan yang terdapat dalam teks itu. 

Hubungan antara teks dan dunia di luar teks diabaikan, padahal 

kenyataannya teks tidak bisa dipisahkan dari faktor-faktor eksternal yang 

ikut memengaruhi teks. Pembacaan yang terikat atau tidak bebas seperti ini 

harus dihindari dalam proses interpretasi  (Mahmudah, 2018). 

Model pembacaan lain yang perlu dihindari oleh penafsir adalah 

pembacaan tendensius (al-qira’ah al-mugridah). Pembacaan tendensius 

adalah pembacaan teks yang dilakukan sesuai dengan ideologi yang dianut 

oleh penafsir. Pembacaan tendensius ini dilakukan atas dasar kepentingan, 

sehingga hasilnya selalu bersifat subjektif. Ini disebabkan oleh fakta bahwa 

penafsir memiliki kepentingan sejak awal dan berusaha agar hasil 

interpretasinya sesuai dengan keinginannya. Oleh karena itu, sebelum 

melakukan interpretasi, penafsir harus melepaskan segala jenis horizon 

subjektif yang mungkin ada dalam pikirannya. 



 

36 | Dunia Islam dalam Kebijakan Politik Luar Negeri Amerika Serikat 

Memang, melepaskan diri dari ideologi-ideologi yang dimiliki oleh 

penafsir bukanlah hal yang mudah. Dalam konteks ini, Nasr memisahkan 

dua dimensi, yaitu makna dalam teks, antara dalalah dan magza. 

Pembedaan antara dalalah dan magza menjadi tuntutan utama agar 

metodologi interpretasi teks tidak tunduk pada ideologi pengkaji secara 

serampangan dan vulgar (Muflihah, 2015). Dengan tegas, Nasr menolak 

kegiatan interaksi dengan teks dan interpretasi terhadapnya dengan dasar 

oportunis-pragmatis, karena menurutnya, interaksi dan interpretasi 

semacam itu dianggap mengabaikan gerak teks (harakah al-naṣṣ) dalam 

konteks historis dan menyangkal data yang dapat membantu mengungkap 

makna teks (Ichwan, 2007). 

Dalam menanggapi permasalahan di atas, Nasr menyajikan suatu model 

pembacaan yang disebut al-qira’ah al-muntijah (pembacaan produktif). 

Model al-qira’ah al-muntijah yang dia tawarkan sebenarnya terlibat dalam 

pembahasan hubungan antara ma’na dan magza. Dalam konteks ini, Nasr 

menggunakan dialektika antara istilah dalalah dan magza (N. H. A. Zayd, 

2003). Terlihat bahwa penggunaan istilah oleh Nasr tidak selalu konsisten; 

terkadang dia menggunakan perbedaan magza dan dalalah, namun pada 

saat lain menggunakan perbedaan magza dan ma’na (Rohmah, 2016). 

Secara dasarnya, dalalah dan magza merupakan dua bentuk yang 

digunakan untuk mencapai tujuan yang sama. Magza tidak dapat 

dipisahkan dari pengaruh dalalah, karena dalalah berperan dalam 

membawa magza kepada makna yang paling mendalam. Sebaliknya, untuk 

mengungkap makna dalalah, harus melalui medium al-tafsirah 

(denotatum/tanda). Oleh karena itu, al-qira’ah al-muntijah berasal dari 

analisis tanda bahasa untuk mendapatkan makna tekstual, dan kemudian 

mengembalikannya ke akar atau menghubungkannya dengan makna 

konteks sosio-historis untuk mendapatkan magza (Syamsuddin, 2018). 

Proses membaca ini pada dasarnya adalah transfer pesan dari pengirim 

pesan (al-mursil) yang selalu membaca teks kepada penerima pesan (al-

mutalaqqi). Dalam dunia penafsiran, banyak tafsir yang beragam. Ini tidak 

hanya karena jumlah pembaca yang banyak, tetapi juga karena perbedaan 

latar belakang pemikiran dan ideologi. Seorang pembaca dalam 

menafsirkan teks harus menyadari hal ini (Budi, 2022). Nasr berpendapat 

bahwa konteks pembacaan termasuk sebagai bagian dari struktur teks. Oleh 

karena itu, Nasr ingin menekankan bahwa resepsi para penafsir yang telah 



 

Diana Mutiara Bahari | 37  

ada merupakan aspek yang tidak boleh diabaikan dalam upaya menggali 

makna teks (Alfian, 2018).



 

38 | Filsafat Islam Kontemporer 

BAB 5 

PEMIKIRAN MOHAMMED 

ARKOUN 
 
 

A. Biografi Intelektual Mohammed Arkoun 

Mohammed Arkoun dilahirkan di Ajazair pada 1 Februari 1928 di 
Taourirt-Mimoun, Kabilia, sebuah wilayah pegunungan dengan mayoritas 
penduduk Berber di sebelah timur Algeria. Sejak masa kecilnya, Arkoun 
terpapar oleh tiga bahasa utama: bahasa Kabilia, salah satu bahasa Berber 
yang telah mewarisi tradisi Afrika Utara sejak zaman pra-Islam dan pra-
Romawi; bahasa Arab yang tersebar melalui ekspansi Islam sejak awal Hjriah; 
dan bahasa Perancis, yang diperkenalkan oleh penjajah Perancis yang 
menguasai Algeria dari tahun 1830 hingga 1962. Ketiga bahasa ini 
mencerminkan tiga tradisi budaya yang berbeda: bahasa Kabilia, sebagai 
bahasa lisan tanpa tulisan, menyampaikan warisan tradisi dan nilai-nilai 
yang terkait dengan kehidupan sosial dan ekonomi selama ribuan tahun; 
bahasa Arab, sebagai alat ekspresi dan penjaga tradisi keagamaan melalui 
teks tertulis, menghubungkan Algeria dengan wilayah lain di Afrika Utara 
dan Timur Tengah; dan bahasa Perancis, sebagai bahasa pemerintahan dan 
pengantar nilai dan tradisi ilmiah Barat yang diperkenalkan melalui sistem 
pendidikan Perancis selama masa penjajahan  (Arkoun, 2004). 

Arkoun tumbuh dalam lingkungan yang intensif dengan ketiga bahasa 
tersebut; bahasa Kabilia digunakan dalam kehidupan sehari-hari, bahasa 
Perancis digunakan di sekolah dan urusan administratif, sementara bahasa 
Arab mulai dipelajarinya ketika ia memasuki sekolah menengah atas di Oran, 
kota utama di bagian barat Algeria. Kesadaran Arkoun terhadap persaingan 
antarbahasa dan perbedaan antara bahasa lisan dan tulisan, serta hubungan 
antar bahasa, pemikiran, sejarah, dan kekuasaan menjadi fokus perhatiannya. 
Upaya untuk menggabungkan berbagai cara berpikir, terutama mengenai 
semangat keagamaan di kalangan Muslim dan pendekatan rasional dan kritis 
yang lebih berkembang di dunia Barat, menjadi tujuan utamanya (Nasrullah, 
2017). 



 

Taufik Hidayatulloh | 39  

Pada periode 1950 hingga 1954, Mohammed Arkoun mengejar studi 
bahasa dan sastra Arab di Universitas Ajir. Selama periode ini, sambil 
menjadi pengajar bahasa Arab di sebuah sekolah menengah di pinggiran ibu 
kota Ajazair, Arkoun aktif dalam kegiatan akademis. Di tengah perang 
pembebasan Ajazair dari penjajahan Prancis (1954-1962), Arkoun 
mendaftarkan diri sebagai mahasiswa di Paris, di mana ia kemudian 
menetap. Pada tahun 1961, ia diangkat sebagai dosen di Universitas Sorbonne 
di Paris, dan pada tahun 1969, berhasil meraih gelar Doktor Sastra. Dari tahun 
1970 hingga 1972, Arkoun mengajar di Universitas Lyon, lalu kembali ke Paris 
sebagai guru besar sejarah pemikiran Islam. Ia menjabat sebagai profesor di 
Sorbonne dari tahun 1961 hingga 1991, mengikuti program 
Wissenschaftkolleg di Berlin pada 1986-87, serta mengambil bagian dalam 
Institute for Advanced Studies di Princeton pada 1992-93. Selain itu, Arkoun 
menjadi Visiting Professor di berbagai universitas di berbagai negara, 
termasuk UCLA, Los Angeles (1969), Princeton (1985), Louvain-La-Neuve 
(1977-1979), Institut Pontifical d'Etudes Arabes, Rome, Temple University, 
Philadelphia (1988-90), Amsterdam (1991-1993), dan New York University 
pada Maret-April 2001 dan 2003. Ia juga memberikan Gifford Lectures di 
Edinburgh University pada November 2001 (Nurmajah, 2019). 

Penelitian Arkoun terhadap Islam mencakup beberapa aspek. Pertama, ia 
menelaah Qur'an dan pengalaman Madinah serta pertentangan antara mitos 
dan rasionalitas yang membentang di antara keduanya, yang telah 
memengaruhi pemikiran, karya, dan tindakan generasi umat Islam sepanjang 
sejarah. Kedua, pemikiran Islam yang tetap setia pada tradisi umat masa lalu. 
Ketiga, fokusnya pada masalah politik dan polemik dalam Islam, sementara 
masalah politik dan psikologi historis di luar konteks politik dan polemik 
cenderung terabaikan. Keempat, kurangnya pembahasan mengenai masalah 
tradisi Islam dalam analisis dan pemahaman antropologis. Kelima, kritiknya 
terhadap pengajaran usul ad-din dan usul al-fiqh di fakultas teologi modern, 
yang dianggapnya sebagai akumulasi tanpa perkembangan dari beberapa 
buku pelajaran klasik. Keenam, ia menyoroti kurangnya penelusuran 
terhadap unsur-unsur sosial-budaya yang mempengaruhi keberhasilan dan 
kegagalan filsafat Islam dalam periode 150-450/768-1058 oleh umat Islam, 
yang hingga saat itu lebih banyak fokus pada pengembangan jalur transmisi 
teks Yunani ke bahasa Siria dan Arab, dan kemudian Arab ke Latin (Sovia, 
2021). 

Realitas yang ada sebenarnya tidak sejalan dengan nilai-nilai yang 
terdapat dalam al-Qur'an, menurut Arkoun, disebutnya sebagai Islam 
sebagai suatu fakta. Arkoun mengemukakan perlunya membedakan antara 
al-Qur'an sebagai fakta dan Islam sebagai fakta. Al-Qur'an sebagai fakta 
mengacu pada kemunculan fenomena baru secara historis yang terbatas oleh 
waktu dan ruang, tidak dapat dibatasi hanya pada bentuk teks sejak saat 



 

40 | Filsafat Islam Kontemporer 

resmi berdiri. Hal ini memerlukan strategi analisis dan kehati-hatian 
epistemologis tertentu. Sementara itu, Islam sebagai fakta tidak sepenuhnya 
berasal dari al-Qur'an sebagai fakta, berbeda dengan pandangan tradisional, 
dan kurang mengutamakan kritisisme dan sering kali enggan untuk 
menjalani proses pendidikan. Penelitian mengenai hubungan antara 
keduanya menuntut jenis penelitian historis, sosiologis, dan linguistik yang 
sering diabaikan hingga saat ini (Arkoun, 2002). Arkoun juga mencatat 
kegagalan dalam berbagai upaya memahami Islam dalam semua dimensinya, 
baik religiusitas, sosial, politik, antropologi, psikologi, maupun budaya. 
Untuk mengatasi kegagalan tersebut, dia mengusulkan pengembangan 
bidang studi yang disebut "Islamologi Terapan" (Arkoun, 2003). 

Dengan dasar pemikiran ini, tampaknya Arkoun mengarahkan 
tulisannya pada pembebasan pemikiran Islami dari kejumudan dan 
ketertutupannya melalui pendekatan historis dan kritis. Pendekatannya 
menggunakan kontribusi berbagai ilmu pengetahuan Barat mutakhir dalam 
mengkritisi nalar Islami. Meskipun pola pemikirannya mengikuti tradisi 
studi Islam dengan merujuk pada teks klasik, namun Arkoun melampaui 
batas tradisi tersebut. Ia tidak hanya berhenti pada analisis ujaran eksplisit 
dari teks yang bersangkutan, tetapi juga melibatkan analisis informasi 
implisit yang tersirat di dalamnya. Dengan demikian, pendekatan Arkoun 
mencerminkan suatu penelaahan yang bersifat transdisiplin, 
menggabungkan ilmu sejarah, sosiologi, antropologi, ilmu bahasa, dan 
filsafat. 

B. Gagasan Pemikiran Mohammad Arkoun 

Mohammed Arkoun meluncurkan proyek prestisiusnya yang dikenal 

sebagai "Kritik Akal Islam," yang tercermin dalam karyanya "Pour de la raison 

Islamique" (Menuju Kritik Akal Islam). Dalam edisi Arabnya, karya ini 

berjudul "Tarikhiyat al-Fikr al-Arabi al-Islami." Dalam proyek ini, ia 

memperkenalkan tiga konsep yang cukup asing bagi para sarjana Muslim, 

dengan tujuan menganalisis sejarah sistem pemikiran Arab-Islam. Ketiga 

konsep tersebut adalah "yang terpikirkan" (le pensable/thinkable), "yang tak 

terpikirkan" (Umpinse/unthinkable), dan "yang belum terpikirkan" 

(Umpensable/not yet thought). Istilah "thinkable" merujuk pada hal-hal yang 

mungkin sudah dipikirkan oleh umat Islam, jelas, dan dapat 

dipertimbangkan. Sementara itu, "unthinkable" mengacu pada hal-hal yang 

berkaitan dengan praktik kehidupan dan tidak terkait dengan ajaran agama. 

"Not yet thought" mencakup hal-hal yang belum pernah dipertimbangkan 

oleh umat Islam  (Fuadi, 2016). 



 

Taufik Hidayatulloh | 41  

Arkoun mengungkapkan bahwa ketika al-Qur'an masih dalam bentuk 

lisan dan belum diwujudkan dalam mushaf resmi, semua hal dianggap dan 

direspon sebagai "thinkable." Namun, situasinya berubah secara drastis ketika 

al-Qur'an diwujudkan menjadi korpus resmi tertutup atau mushaf resmi 

Usmani di bawah pengawasan Khalifah Usman, serta adanya upaya untuk 

mensistematiskan konsep sunah dan memperkuat usul fiqh oleh Imam 

Shafi'i, sesuai dengan standar tertentu. Pada periode ini, domain-domain 

yang sebelumnya dianggap "thinkable" berubah menjadi "unthinkable" (Sovia, 

2021). 

Dampak logis dari pergeseran ini adalah terjadinya proses penjarakan 

antara al-Qur'an dengan realitas. Hal ini menyebabkan al-Qur'an menjadi 

seperti harimau tanpa gigi yang kesulitan merespons tantangan modernitas 

dan menghadapi berbagai masalah yang timbul darinya. al-Qur'an hanya 

diurai dalam literatur tafsir yang hanya mampu menjelaskan dunia, tetapi 

tidak mampu mengubahnya. al-Qur'an menjadi sekadar "warisan antik" dari 

abad VII M yang sesekali diingat, diabadikan, dinyanyikan, dan diperingati 

dalam seremoni-seremoni. al-Qur'an telah menjauh dari peran aslinya 

sebagai "kitab pencerahan" (kitab munif). Dan menurut Arkoun, tragisnya, 

wilayah "yang tak terpikirkan" terus berkembang.  

Metode yang digunakan oleh Arkoun dalam proyeknya adalah metode 

Historisisme, yang berfungsi sebagai alat untuk merekonstruksi makna 

dengan menghapus relevansi antara teks dan konteks. Melalui pendekatan 

historisisme, yang tercermin dalam "kritik nalar Islami," teks-teks klasik 

dianalisis secara dekonstruktif untuk menuju rekonstruksi makna yang 

terkandung dalam konteks. Dalam konteks teks agama, Arkoun 

mengupayakan pencarian makna-makna baru yang potensial tersemat dalam 

teks-teks tersebut (Sari, 2019). 

Luthfi Asysaukanie mengklasifikasikan Arkoun sebagai pemikir Arab 

kontemporer dengan tipologi "reformistik-dekonstruktif." Jenis wacana 

pemikiran ini masih mempertahankan tradisi sejauh itu dapat disesuaikan 

dengan tuntutan modernitas. Arkoun membedakan dua tradisi, yaitu Tradisi 

dengan "T" besar yang mewakili tradisi transendental, abadi, dan tidak 

berubah; dan tradisi dengan "t" kecil yang merupakan produk sejarah dan 

budaya manusia, baik sebagai warisan turun temurun maupun hasil 

penafsiran atas wahyu Tuhan melalui teks-teks suci. Bagi Arkoun, hanya 

tradisi kedua yang dapat diuji melalui kritisisme, sehingga ia mengabaikan 



 

42 | Filsafat Islam Kontemporer 

tradisi pertama. Dalam metodologi "cara membaca Qur'an"-nya, perbedaan 

Arkoun terhadap kedua tradisi ini juga terlihat (Assyaukanie, 2023).  

Arkoun menganggap proyek "kritik akal Islam"-nya sebagai perluasan 

makna dari ijtihad klasik. Pergeseran dari ijtihad klasik ke kritik akal Islam 

merupakan upaya untuk memperkuat dan mematangkan posisi ijtihad itu 

sendiri. Karena pentingnya proyek ini dalam pemikiran Arkoun, penjelasan 

Arkoun tentang makna dari kata "kritik" dan "akal" serta aplikasinya akan 

diuraikan berikutnya. 

Arkoun menjelaskan bahwa istilah "kritik akal" dalam karyanya tidak 

merujuk pada konsep filsafat, melainkan pada kritik sejarah. Meskipun istilah 

ini seringkali terkait dengan karya-karya filosof besar seperti Critique of Pure 

Reason dan Critique of Practical Reason oleh Immanuel Kant, serta Critique 

of Dialectical Reason oleh Sartre, Arkoun menunjukkan bahwa Francois 

Furet, seorang sejarawan, kemudian menggunakan istilah ini untuk 

penelitian sejarah. Furet berusaha untuk secara kritis merevisi seluruh 

literatur sejarah tentang Revolusi Perancis, peristiwa sejarah yang kompleks 

dan berdampak besar, serupa dengan banjir literatur yang muncul setelah 

turunnya Al-Qur'an. Menurut Arkoun mengaitkan kondisi ini dengan situasi 

literatur dan komentar yang muncul setelah Revolusi Perancis, yang memicu 

banyak interpretasi dan teori selama dua ratus tahun terakhir (1789-1989). Ia 

mengajukan perbandingan dengan literatur yang dihasilkan setelah turunnya 

Al-Qur'an, yang juga beragam dan kadang bertentangan satu sama lain 

(Arkoun, 2003). 

Selanjutnya, penggunaan kata "akal" merujuk pada kemampuan berpikir 

dalam diri manusia. Manusia berpikir dengan menggunakan alat-alat seperti 

kata-kata dalam bahasa, kategori-kategori logika, dan postulat atau hipotesis 

tentang realitas. Arkoun menekankan bahwa akal bukanlah konsep abstrak 

yang mengambang, melainkan konsep konkret yang dapat berubah seiring 

dengan perkembangan alat-alat berpikir dan penemuan-penemuan ilmiah 

yang revolusioner. Ia membedakan antara akal religius dan akal filosofis, 

dengan akal religius digunakan dalam diskursus agama seperti Yahudi, 

Kristen, dan Islam, sementara akal filosofis digunakan oleh filosof Yunani. 

Arkoun juga menyoroti bahwa perubahan radikal dalam akal terjadi 

melalui revolusi Galileo di bidang astronomi, revolusi Lutherian yang 

menegaskan otonomi akal terhadap kitab suci, dan revolusi politik di Inggris 

dan Perancis pada abad ke-18. Namun, perubahan semacam itu tidak terjadi 



 

Taufik Hidayatulloh | 43  

dalam masyarakat Islam, sehingga akal umat Islam masih terikat pada 

mentalitas abad pertengahan yang dipenuhi ortodoksisme dan dogmatism 

(Soekarba, 2006). 

Dalam melakukan penelusuran sejarah pemikiran Islam, seperti seorang 

arkeolog, Arkoun melakukan ekskavasi pada lapisan geologis pemikiran 

Arab-Islam dengan menggunakan alat analisis epistemologi Michael 

Foucault. Arkoun mengklasifikasikan pembentukan pemikiran Arab-Islam 

menjadi tiga tingkatan: klasik, skolastik, dan modern. Tingkatan klasik 

mencakup sistem pemikiran yang diwakili oleh para pionir dan perintis 

peradaban Islam. Skolastik adalah fase kedua yang merupakan arena taklid 

dalam sistem berpikir umat. Sedangkan tingkatan modern mencakup periode 

kebangkitan dan revolusi. Dengan membagi sejarah menjadi tiga ruptur 

epistemik ini, Arkoun tampaknya bermaksud untuk menjelaskan konsep 

"yang terpikirkan," "yang tak terpikirkan," dan "yang belum terpikirkan," 

untuk kemudian diterapkan dalam analisis sejarah sistem pemikiran Arab-

Islam (Arkoun, 2004). 

Untuk menggali lapisan terdalam dalam geologi pemikiran Islam, Arkoun 

fokus pada elemen-elemen eksistensialnya: al-Qur'an, sunnah, dan Ushul. 

Bagi Arkoun, al-Qur'an tunduk pada sejarah, dan pencapaian Assyafi'i dalam 

membentuk sistematika konsep sunnah serta pembakuan ushul ke standar 

tertentu menyebabkan berbagai ranah pemikiran yang sebelumnya 

"terpikirkan" berubah menjadi hal-hal yang "tak terpikirkan." Menurutnya, 

hingga saat ini, di tengah tantangan modernitas Barat, ranah pemikiran yang 

tak terpikirkan terus berkembang. Arkoun melihat bahwa ortodoksisme dan 

dogmatisme dari periode skolastik masih hadir dalam pemikiran Arab-Islam 

kontemporer (Nurmajah, 2019). 

Dengan kritik historisnya, Arkoun mengidentifikasi karakteristik umum 

dalam pemikiran Islam. Pertama, adalah ketaatan akal-akal terhadap wahyu 

yang dianggap "terberi" dan memiliki watak transendentalitas yang 

mengatasi manusia, sejarah, dan masyarakat. Kedua, adalah penghormatan 

dan ketaatan kepada otoritas agung, di mana imam mujtahid dalam setiap 

madzhab dianggap tidak boleh dipertanyakan atau didebat. Ketiga, adalah 

operasi akal dengan pandangan tertentu terhadap alam semesta, yang 

mencerminkan karakteristik abad pertengahan sebelum ilmu astronomi 

modern lahir (Nurmajah, 2019). 



 

44 | Filsafat Islam Kontemporer 

Bagi Arkoun, syarat utama untuk mencapai keterbukaan atau pencerahan 

dalam pemikiran Islam di era modern adalah melakukan dekonstruksi 

terhadap epistema ortodoksi dan dogmatisme abad pertengahan. Melalui 

kritik historisnya, Arkoun menyimpulkan bahwa tumpukan literatur tafsir al-

Qur’an bisa diibaratkan sebagai endapan lapisan-lapisan geologis bumi. 

Dengan cara pandang yang radikal, ia memandang sejarah tafsir sebagai 

sejarah penggunaan al-Qur’an sebagai dalih semata. Menurutnya, ketika 

melihat khazanah tafsir dengan segala macam madzhabnya, al-Qur’an 

seakan hanya menjadi "alat" untuk membangun teks-teks lain yang 

memenuhi kebutuhan dan selera suatu masa setelah masa turunnya al-

Qur’an. Tafsir dipandang sebagai karya intelektual dan produk budaya yang 

lebih terkait dengan konteks kultural, lingkungan sosial, atau teologi yang 

melatarinya daripada dengan konteks al-Qur’an itu sendiri. 

Arkoun mengamati bahwa hubungan terus-menerus antara teks pertama 

(al-Qur’an) dan eksploitasi teologis serta ideologis yang bervariasi oleh 

berbagai latar kultural dan sosial membuat teks kedua (tafsir) memiliki 

sejarahnya sendiri. Sejarah tafsir dianggap sebagai sejarah pernyataan yang 

berulang-ulang, dengan berbagai tingkat intensitas, mengenai sifat 

kebenaran, keabadian, dan kesempurnaan risalah yang diterima dan 

disampaikan oleh Nabi Muhammad. Arkoun menyimpulkan bahwa tafsir 

lebih bersifat sebagai "apologi defensif" daripada sebagai upaya pencarian 

pemahaman yang lebih mendalam. 

Menurut Arkoun, al-Qur’an sebenarnya tidak membutuhkan suatu 

apologi untuk menunjukkan kekayaan yang terkandung di dalamnya. 

Meskipun literatur tafsir dapat membantu pemahaman terhadap al-Qur’an, 

di sisi lain, sejarah tafsir yang "menggeologis" dapat merintangi pemahaman 

yang lebih autentik terhadap al-Qur’an. Dalam pandangan Arkoun, al-

Qur’an saat ini mungkin lebih mengalami kemandegan daripada pencerahan 

dan kemajuan, karena seringkali ditentang, digagalkan, dihalangi oleh kaum 

Muslim sendiri, dan direduksi menjadi kejadian budaya semata oleh 

ilmuwan orientalis (Djalal, 2016). 

Dalam konteks tersebut, penting untuk dicatat bahwa yang dianggap tidak 

relevan atau memandegankan bukanlah al-Qur’an itu sendiri, melainkan 

pemikiran yang digunakan oleh para teolog dan fuqaha dalam menafsirkan 

al-Qur’an. Penegasan ini dilakukan untuk menghindari kesalahpahaman, 

bahwa Arkoun tidak menyatakan bahwa al-Qur’an tidak relevan. Yang ia 



 

Taufik Hidayatulloh | 45  

sampaikan adalah bahwa pemikiran yang digunakan oleh para teolog dan 

fuqaha untuk menafsirkan al-Qur’an dianggap tidak relevan, mengingat 

adanya perkembangan ilmu baru seperti antropologi, linguistik, metode 

sejarah, biologi, yang tidak dikuasai oleh mereka. 

Sejarah tafsir yang kompleks dan rumit menjadikan pentingnya 

restrukturisasi melalui penulisan sejarah dengan cara yang jelas dan kritis. 

Dalam menghadapi tantangan ini, Arkoun merumuskan pertanyaan kritis: 

Bagaimana kita dapat melakukan klarifikasi sejarah seperti yang dijelaskan 

di atas? Bagaimana kita dapat membaca al-Qur’an dengan cara yang "baru"? 

Dan bagaimana kita dapat memikirkan ulang pengalaman kesejarahan Islam 

selama empat belas abad? Untuk menjelajahi pendekatan metodologi Arkoun 

dalam memahami al-Qur’an, dua pertanyaan mendasar diajukan: (1) apa 

hakikat teks al-Qur’an; dan (2) apa tujuan dari membaca al-Qur’an. Dalam 

konteks metodologis, cara membaca al-Qur’an dipengaruhi oleh pandangan 

terhadap hakikat al-Qur’an (postulat ontologis) dan tujuan membacanya 

(postulat Aksiologis). 

Di antara teks-teks keagamaan, kitab suci tentu menduduki posisi sentral 

karena mengandung pewahyuan ilahi kepada manusia. Proses pewahyuan 

ini dianggap unik, sebagai suatu yang sekali untuk selamanya dan tidak 

dapat digantikan. Berbagai nama seperti al-Furqan, al-Kitab, Kalam, Nur, 

Mau’idzah, al-Shirat al-Mustaqim, mencerminkan pandangan umat Muslim 

terhadap status kitab suci yang sangat dimuliakan dan disucikan (Djalal, 

2016). 

C. Analisis Semiotik Mohammad Arkoun 

Dalam analisis semiotik, Mohammad Arkoun menekankan bahwa teks 

yang ada di tengah-tengah kita merupakan hasil dari tindakan pengujaran 

(enonciation). Dengan kata lain, teks tersebut berasal dari bahasa lisan yang 

kemudian diubah menjadi bentuk teks. Hal ini berlaku juga untuk teks-teks 

kitab suci, termasuk al-Qur'an. al-Qur'an dianggap sebagai kalam Allah 

yang diterima dan disampaikan oleh Nabi Muhammad kepada umat 

manusia selama tidak kurang dari dua dasawarsa. Arkoun secara konsisten 

menegaskan keyakinannya ini, baik melalui ungkapan spontannya sebagai 

seorang muslim maupun dalam pernyataan-pernyataannya yang bertujuan 

"membuktikan" keniscayaan petanda terakhir (signifie dernier) (Nurita & 

Masruhan, 2021). 



 

46 | Filsafat Islam Kontemporer 

Dalam menerapkan proses linguistik pada proses turunnya wahyu 

(tanzil), Arkoun mengklasifikasikan tahap-tahap kalam Allah (KL), Wacana 

Qur'ani (WQ), Korpus Resmi Tertutup (KRT), dan Korpus Tertafsir (KT). 

Kalam Allah mengacu pada Logos atau sabda Allah yang tak terbatas, 

sebagaimana dijelaskan dalam al-Qur'an (31:27): "Seandainya semua pohon 

yang ada di atas bumi diubah menjadi pena dan lautan yang diperluas 

dengan tujuh lautan lain dengan tinta, kata-kata Allah tidak akan habis (oleh 

usaha mentranskripsinya)". 

Demikian pula, dalam perspektif orang Kristen yang menyatakan bahwa 

"Isa adalah Sabda Allah", wahyu-wahyu yang disampaikan kepada manusia 

melalui para rasul dianggap sebagai fragmen dari Kalam Allah yang tak 

terbatas, suatu Kalam yang tidak tertulis dan didefinisikan dalam teologi 

klasik sebagai identik dengan Allah dalam keabadian-Nya. Fragmen-

fragmen dari kalam Allah secara linguistik telah diekspresikan dalam 

bahasa Ibrani (Al-kitab), bahasa Aram (Isa, meskipun ajarannya dilaporkan 

dalam bahasa Yunani), dan bahasa Arab (Qur'an). Tahap pengujaran lisan 

setara dengan tahap wacana (maksudnya wacana dalam konteks linguistik 

yang mengasumsikan adanya pembicara dan pendengar dengan niat dari 

pembicara untuk menyampaikan pesan kepada pendengar dan 

kemungkinan bagi pendengar untuk bereaksi secara langsung) Alkitab, 

Injil, dan Qur'an. Komunikasi antara Tuhan dan Nabi selalu terkait dengan 

situasi wacana atau konteks semiologis ketika pelepasan dan penangkapan 

pesan terjadi, yang hanya terjadi sekali untuk selamanya dan tidak dapat 

diulang. Ini adalah tahap semio-linguis pertama (Nurmansyah et al., 2023). 

Tahap semio-linguis kedua melibatkan proses pencatatan secara tertulis 

dalam mushaf Utsmani (Korpus Resmi Tertutup). Dengan menyebut istilah 

Corpus officiel clos, atau Korpus resmi tertutup, Arkoun menekankan aspek 

historis dari mushaf, yang, suka atau tidak, tidak dapat diabaikan. Arkoun 

menyatakan: "This is extremely important: it refers to many historical facts 

depending on social and political agents, not on God. Let us elaborate it more 

clearly." Tahap semio-linguis ketiga melibatkan penafsiran dari Korpus 

Resmi Tertutup tersebut. Secara linguistik, ini berkaitan dengan 

pengeksplorasian makna-makna al-Qur'an, dengan pemahaman bahwa 

yang selalu ditafsirkan adalah teks tertulis dan bukan lagi wacana pertama..   

Dalam terminologi semiotika bahasa, teks Qur'an sebagai parole 

dipengaruhi oleh teks langue. Berkaitan dengan langue bahasa Arab sebagai 



 

Taufik Hidayatulloh | 47  

tempat turunnya al-Qur'an, Arkoun menyatakan: "Pada kenyataannya, 

wacana Qur'an adalah suatu orkestrasi musikal sekaligus semantis dari 

anggitan-anggitan kunci yang diambil dari kosa kata Arab biasa yang telah 

mengalami transformasi radikal selama berabad-abad" (Arkoun, 1997). 

Terlepas dari semua itu, Arkoun berpendapat bahwa meskipun al-Qur'an 

saat ini berfungsi sebagai teks tertulis, al-Qur'an tetap menjadi parole bagi 

para mukmin. Oleh karena itu, jelas terlihat bahwa (Arkoun, 1997) 

mengaitkan (menarik korelasi positif) proses pembekuan tafsir al-Quran 

tersebut yang tercermin dalam berbagai tumpukan literatur, dengan proses 

penetapan al-Qur'an secara tertulis dan dengan perubahan dari wacana 

kenabian menjadi wacana pengajaran, seperti yang dijelaskan sebelumnya. 

Pendapat Arkoun ini tentu tidak lepas dari kritik. Van Koningsveld, dalam 

kritiknya terhadap Arkoun, menyatakan bahwa Arkoun terlalu 

mengeksagerasi pentingnya pencatatan teks Qur'an secara tertulis sebagai 

faktor pembakuan penafsiran. 

Berdasarkan Hjemselv, yang memandang suatu teks sebagai 

keseluruhan dan sebagai suatu sistem dari hubungan-hubungan internal 

tanpa interpretasi atau asumsi sebelumnya, Arkoun tampaknya melihat al-

Qur'an sebagai suatu keseluruhan teks yang saling terkait secara koheren. 

Oleh karena itu, Arkoun ingin memahami al-Qur'an sesuai dengan cara al-

Qur'an itu sendiri berbicara dan memandang dirinya. 

Dari seluruh proses historis tersebut, Arkoun ingin menegaskan bahwa 

telah terjadi pembatasan kemungkinan untuk memahami wahyu dari 

semua dimensinya. Firman kenabian dikurangi menjadi firman yang 

berfokus pada pengajaran, yaitu orientasi pada abstraksi tanpa 

memperhitungkan dengan serius pihak yang pertama kali dituju oleh 

firman tersebut. Dalam istilah semiotika bahasa, teks Qur'an sebagai parole 

ditekan oleh teks langue. Terkait dengan langue bahasa Arab sebagai tempat 

turunnya al-Qur'an, Arkoun menyatakan bahwa sebenarnya, wacana 

Qur'an adalah orkestrasi musikal dan semantik dari unsur-unsur kunci 

yang diambil dari kosakata Arab biasa yang mengalami transformasi 

radikal selama berabad-abad. Di atas segalanya, Arkoun berpendapat 

bahwa meskipun al-Qur'an sekarang lebih berfungsi sebagai teks tertulis, al-

Qur'an tetap menjadi parole bagi para mukmin (Arkoun, 1994). 

  



 

48 | Filsafat Islam Kontemporer 

BAB 6 

PEMIKIRAN HASSAN HANAFI 
 
 

 

A. Biografi Intelektual Hassan Hanafi 

Hassan Hanafi, dikenal sebagai pemikir Muslim kontemporer, 

mengalami pembentukan intelektualnya melalui dua tradisi keilmuan yang 

sangat berbeda, yaitu tradisi keilmuan Timur dan tradisi keilmuan Barat. 

Dari tradisi keilmuan Timur, Hanafi menerima kontribusi intelektual yang 

signifikan dari warisan keilmuan klasik Islam. Sebagai individu yang 

tumbuh dalam lingkungan Islam yang kuat, ia memiliki pemahaman 

mendalam terhadap tradisi keilmuan Muslim klasik, terutama di Mesir, 

kota kelahirannya yang terkenal sebagai pusat kajian Islam yang terkemuka 

dan tertua dalam sejarah Islam. Sebaliknya, dari tradisi keilmuan Barat, 

Hassan Hanafi mengeksplorasi berbagai teori dan metode ilmiah 

kontemporer dalam berbagai disiplin keilmuan (Rakhman, 2007). 

Hassan Hanafi dilahirkan pada 13 Februari 1935 di Kairo, Mesir, 

khususnya di perkampungan al-Azhar dekat benteng Salahuddin. Kairo, 

sebagai pusat pertemuan mahasiswa Muslim dari seluruh dunia untuk 

belajar, terutama di Universitas al-Azhar, memberikan pengaruh besar pada 

perkembangan intelektualnya. Keluarganya berasal dari Bani Suwayf, 

sebuah provinsi pedalaman Mesir, sebelum pindah ke Kairo, ibu kota Mesir. 

Keturunan mereka memiliki akar di Maroko, di mana kakeknya berasal dari 

Maroko dan neneknya berasal dari kabilah Bani Mur, yang termasuk dalam 

keturunan Bani Gamal Abd al-Nasser, Presiden Mesir kedua(Taufik, 2020). 

Hassan Hanafi dibesarkan dalam lingkungan keluarga yang sangat 

religius, mulai menghafal al-Qur'an sejak usia 5 tahun dengan bimbingan 

Syaikh Sayyid di kompleks bab asy-Sya’riyah di Kairo bagian selatan. 

Pendidikan dasarnya dimulai di Madrasah Sulaiman Gawisy, bab al-Futuh, 

di kompleks perbatasan Benteng Salahuddin al-Ayyubi selama 5 tahun. 

Setelah menyelesaikan pendidikan dasarnya, Hanafi melanjutkan ke 



 

Taufik Hidayatulloh | 49  

sekolah pendidikan guru, al-Muallimin. Setelah 4 tahun di sana, ia 

memutuskan untuk pindah ke Madrasah Silahdar, di kompleks masjid al-

Hakim bin Amrillah, dan langsung diterima di kelas dua, mengikuti jejak 

kakaknya hingga menyelesaikan studinya. Di sekolah baru ini, ia 

mendapatkan banyak kesempatan untuk belajar bahasa asing. 

Pada tahun 1956, Hassan Hanafi meraih gelar Sarjana Muda Filsafat dari 

Universitas Kairo. Setelah itu, ia memutuskan untuk pergi ke Sorbonne, 

Perancis, dan menetap di sana selama 10 tahun. Selama masa tinggalnya di 

Perancis, Hanafi menyelesaikan program master dan doktor di Universitas 

Sorbonne Paris, berhasil meraih gelar doktor pada tahun 1966 dengan 

disertasi berjudul "L'Exegese de la Phenomenologie, L’etat actual de la methode 

Phenomenologue et son Aplication au phenomeno Religiux". Disertasi ini 

mencoba untuk mempertemukan Ilmu Ushul Fiqih dengan Filsafat 

Fenomenologi Edmund Husserl. Prestasinya ini diakui oleh Pemerintah 

Mesir, dan Hanafi diakui sebagai penulis karya ilmiah terbaik di Mesir. 

Dengan kecerdasannya, Hanafi berhasil memahami budaya, tradisi, dan 

pemikiran Barat dengan baik selama studinya di Perancis. Pengalaman di 

Perancis memberikan wawasan baru pada pemikirannya dan 

membantunya mengembangkan keterampilan berpikir secara metodologis. 

Selain itu, Hanafi mendalamai berbagai disiplin ilmu, termasuk ilmu mantiq 

dan fenomenologi yang dipelajarinya dari Paul Ricour. Ia juga belajar 

tentang analisis kecerdasan dari Husserl dan memahami bidang perubahan 

dari Massignon, yang juga menjadi pembimbing disertasinya. 

Setelah kembali ke Mesir, Hanafi membangun karir akademiknya. Ia 

menjadi dosen mata kuliah Pemikiran Kristen Pertengahan dan Filsafat 

Islam di Universitas Kairo pada tahun 1967 dan akhirnya meraih gelar 

Professor dalam bidang Filsafat pada tahun 1980. Tidak hanya di Mesir, 

Hanafi aktif memberikan kuliah di beberapa perguruan tinggi di negara 

lain, seperti Perancis (1969), Belgia (1970), Temple University, Philadelphia, 

Amerika Serikat (1971-1975), Universitas Kuwait (1979), Universitas Fez 

Maroko (1982-1984), dan menjadi guru besar tamu di Universitas Tokyo 

(1984-1985), Persatuan Uni Emirat Arab (1985), serta sebagai penasehat 

program di Universitas PBB di Jepang (1985-1987). Salah satu gagasan 

paling signifikan yang diusungnya adalah tentang Kiri Islam (al-Yasar al-

Islami), yang menjadi nama sebuah jurnal yang diterbitkan pada tahun 1981. 



 

50 | Filsafat Islam Kontemporer 

Meskipun hanya terbit sekali, jurnal ini memiliki dampak penting dalam 

pengembangan pemikiran Islam kontemporer (Suharti, 2017). 

B. Oksidentalisme sebagai Pilar Pembaharuan 

Dalam kebijakan politik luar negeri, pemerintahannya memicu 

kontroversi lebih lanjut Ketika 

Oksidentalisme yang diusulkan oleh (Hanafi, 2005) ada tahun 2005 

merangkul tiga aspek utama pembaharuan melalui inisiatifnya dalam 

proyek Tradisi dan Pembaharuannya (at-Turats wa at-Tajdid). Aspek-aspek 

tersebut melibatkan sikap kritis terhadap tradisi lama, pandangan kritis 

terhadap Barat, dan evaluasi kritis terhadap realitas yang dihadapi. Pilar 

pertama, yaitu sikap kritis terhadap tradisi lama, dianggap sebagai langkah 

awal dalam menghentikan proses westernisasi dan memulai rekonstruksi 

identitas ketimuran. Upaya ini bertujuan untuk menghindari penetrasi 

pemikiran Barat yang dapat menyebabkan konflik antara kelompok 

pembela tradisi lama (al-Anshar al-qadim) dan kelompok pembela modern 

(al-Anshar al-jadid), serta mengatasi perpecahan identitas bangsa. Beberapa prinsip 

utama yang dapat diambil sebagai contoh dalam rangka mempertahankan 

identitas dan melawan westernisasi adalah sebagai berikut: 

1. Tidak mendukung atau menjalin hubungan akrab dengan musuh serta 

menghindari konsiliasi dengannya, sesuai dengan larangan al-Qur'an. 

Hal ini karena musuh memiliki tujuan untuk merusak identitas ego, 

menjatuhkannya ke dalam jurang taqlid, dan menghapus eksistensinya 

sehingga hanya pihak lain (the other) yang tersisa. Berpegang pada ajaran 

al-Qur'an juga berarti mempertahankan tradisi rakyat, sebagai sumber 

kekuasaan, dan kontrol bagi kesadaran manusia.   

2. Menolak sikap taqlid baik dalam aqidah maupun akhlak, karena hal ini 

dianggap tidak sesuai dengan ajaran agama. 

3. Mengambil teladan dari pemikiran Islam klasik yang mampu 

merepresentasikan peradaban pendahulu tanpa mengabaikan 

identitasnya. Pemikiran ini tidak hanya mengkritik, tetapi juga 

mengembangkan dan menyempurnakan keberhasilan-keberhasilannya 

agar tetap relevan dengan zamannya dan dapat berinteraksi dengan 

pihak lain (the other), sehingga Islam dapat menjadi perwakilan 

peradaban umat manusia secara keseluruhan. 



 

Taufik Hidayatulloh | 51  

4. Menegaskan kemandirian atau setidaknya semi-kemandirian pemikiran 

Islam agar tidak kehilangan karakteristiknya saat berinteraksi dengan 

Barat. Meskipun pemikiran Islam modern menghargai pencapaian Barat 

dalam industri, pendidikan, sistem parlemen, perundang-undangan, dan 

pembangunan, namun tetap mengkritik Barat sebagai peradaban yang 

tidak lepas dari konteks waktu dan tidak harus selalu diadopsi tanpa 

kritis. 

5. Mengadopsi sikap gerakan Islam saat ini terhadap Barat yang 

membedakan antara ego dan the other, kemudian merasionalisasikan 

hubungan ini melalui kritik yang cerdas. Tujuannya adalah mengubah 

hubungan antagonistis antara ego dan the other menjadi hubungan yang 

lebih objektif, seperti hubungan seorang pakar dengan ilmu 

pengetahuan, subyek dengan obyek, atau pengkaji dengan yang dikaji 

(Hanafi, 2005). 

Sejalan dengan Hanafi, (Arkoun, 2003) juga menyoroti kepentingan 

untuk mengkaji ulang perspektif lama yang bersifat statis dan apatis, yang 

meletakkan tradisi semata-mata sebagai pandangan ulama dan sarjana 

terdahulu. Baik itu berupa pandangan pribadi maupun kutipan dari 

pemikiran masa sebelumnya. Generasi penerus kemudian cenderung 

bersikap pasif dan menyerah pada pandangan-pandangan lampau, seolah-

olah menganggap masa lalu sebagai makna utama. Namun, sikap seperti ini 

sebenarnya malah membuat mereka kehilangan semangat kritis.   

Pendekatan baru terhadap tradisi menjadi sesuatu yang mendesak di 

tengah dinamika zaman yang sangat cepat. Hal ini dikarenakan tradisi 

diproduksi pada periode tertentu dan terpisahkan oleh jarak waktu tertentu 

dari masa kini. Dalam konteks ini, Hanafi mengusulkan tujuh elemen 

pendekatan terhadap tradisi lama, termasuk pergeseran dari teologi ke 

revolusi, transferensi ke inovasi, teks ke realitas, kefanaan menuju 

keabadian, teks ke rasio, peran akal dan alam, serta hubungan manusia 

dengan Sejarah (Al-Jabiri, 2010). 

Pilar kedua adalah sikap kritis terhadap tradisi Barat, atau yang sering 

disebut sebagai oksidentalisme. Hanafi menyoroti perlunya menyesuaikan 

ulang pandangan terhadap dunia Barat, karena oksidentalisme pada 

dasarnya diciptakan sebagai respons terhadap westernisasi, yang 

dijalankan melalui orientalisme. Praktik ini memiliki dampak luas, tidak 

hanya pada budaya dan konsep kita tentang alam, tetapi juga mengancam 



 

52 | Filsafat Islam Kontemporer 

kemerdekaan peradaban kita dan gaya hidup sehari-hari (Kasdi & Farida, 

2013). Implikasi besar dari westernisasi ini, terutama orientalismenya, 

adalah munculnya pandangan Barat yang superior terhadap Timur, 

memandang Timur sebagai dunia yang barbar dan terbelakang. 

Seharusnya, pandangan Barat terhadap Timur ini akan berbeda jika dilihat 

dari perspektif Timur itu sendiri (Malli, 2017). 

Jika orientalisme melihat ego (Timur) sebagai "the other," maka 

oksidentalisme berusaha untuk mengungkap simpul sejarah yang kompleks 

antara ego dan "the other." Dalam dialektika ini, kompleksitas inferioritas 

pada ego bertentangan dengan kompleksitas superioritas pada pihak "the 

other." Orientalisme tumbuh dan berkembang melalui kekuasaan dan 

imperialisme Barat yang mengumpulkan informasi sebanyak mungkin 

tentang masyarakat yang dijajah, menjadikan Barat sebagai subyek yang 

menganggap Timur sebagai obyek. 

Di sini, teori (Foucault, 1980) nampak relevan, menunjukkan bahwa 

kekuasaan selalu menindas, karena kekuasaan menciptakan kebenaran 

sesuai dengan kerangka pandangnya sendiri. Kebenaran selalu terkait 

dalam relasi sirkular dengan sistem kekuasaan yang memproduksi dan 

mempertahankan kebenaran tersebut. Foucault mengakui bahwa kebenaran 

yang dihasilkan oleh kekuasaan dan dominasi sebenarnya membatasi 

kebebasan manusia untuk menjalin relasi seimbang dan egaliter, tanpa 

didasarkan pada pengaruh dan dominasi (Saumantri, 2022). 

Oksidentalisme, seperti yang diusulkan oleh Hanafi, berupaya 

mengambil peran yang seimbang dalam hubungan Barat-Timur. Jika 

sebelumnya ego Barat berperan sebagai pengkaji, kini ia menjadi obyek 

yang dikaji, sementara the other Timur yang sebelumnya menjadi obyek 

yang dikaji, kini berperan sebagai subyek pengkaji. Hal ini membawa 

perubahan dalam dialektika antara ego dan the other, dari dialektika Barat 

dan Timur menjadi dialektika Timur dan Barat. Oksidentalisme berusaha 

untuk mengatasi inferioritas dalam sejarah hubungan antara ego dan the 

other, yakni Barat dan Timur. Melalui oksidentalisme, diharapkan Timur 

tidak lagi merasa inferior terhadap Barat dalam berbagai aspek seperti 

bahasa, peradaban, budaya, ideologi, bahkan ilmu pengetahuan. Tujuan 

utamanya adalah menghilangkan asumsi bahwa peradaban Barat 

merupakan satu-satunya sumber ilmu pengetahuan (E. W. Said, 2010). 



 

Taufik Hidayatulloh | 53  

Oksidentalisme mempunyai tanggung jawab untuk mengembalikan 

emosi Timur ke akar tradisinya, menghapuskan keterasingan serta 

inferioritasnya, dan menempatkannya pada posisi yang realistis untuk 

kemudian dianalisis secara langsung. Hal ini bertujuan agar peradaban 

Barat dapat dihadapi dengan sikap yang tepat, tanpa memuja-mujanya 

(Suharti, 2017). Hanafi menegaskan bahwa oksidentalisme tidak bermaksud 

merendahkan kebudayaan lain, melainkan hanya ingin memahami proses 

pembentukan dan strukturnya. Baginya, ego oksidentalisme lebih bersih, 

objektif, dan netral dibandingkan dengan ego orientalisme. Terlebih, 

meskipun Barat sering kali menekankan pentingnya obyektivitas dan 

netralitas, pada kenyataannya mereka sering kali menyembunyikan 

egosentrisme dan keberpihakan Barat dalam proyek orientalismenya 

(Hanafi, 2005). 

Selain itu, oksidentalisme berperan dalam menghapus eurosentrisme, 

mengembalikan kebudayaan Barat ke batas alaminya setelah periode 

imperialisme yang merambah ke berbagai bidang, seperti media informasi, 

budaya, penelitian, penerbitan, regulasi ekonomi, pertahanan negara, dan 

bahkan spionase. 

Oksidentalisme juga diharapkan dapat memecahkan mitos bahwa hanya 

peradaban Barat yang maju dan harus diadopsi oleh bangsa-bangsa lainnya. 

Sebenarnya, peradaban Barat bukanlah peradaban universal yang 

mencakup semua model eksperimen manusia. Ia bukan pula hasil 

akumulasi pengetahuan dari Timur hingga Barat, melainkan sebuah 

pemikiran yang tumbuh dalam konteks sejarah Eropa yang mungkin tidak 

sesuai jika diterapkan dalam situasi dan lingkungan bangsa lainnya (Nata, 

2015). 

Dalam tahap berikutnya, oksidentalisme diharapkan mampu 

mengembalikan keseimbangan dalam kebudayaan umat manusia, sehingga 

tidak hanya memberi keuntungan kepada kesadaran Eropa tetapi juga 

menghindari kerugian bagi kesadaran non-Eropa. Dengan kata lain, 

oksidentalisme harus mampu menghapus dikotomi sentrisme dan 

ekstrimisme di tingkat kebudayaan dan peradaban. Selama kebudayaan 

Barat tetap menjadi sentris dan kebudayaan Timur menjadi ekstremis, 

hubungan keduanya akan tetap bersifat monolitik. 

Hanafi menyadari bahwa penilaian Timur terhadap Barat dapat 

menjerumuskannya ke dalam subjektivitas, ketidaknetralan, atau bahkan 



 

54 | Filsafat Islam Kontemporer 

reaksi balas dendam. Pemikir (Timur) mungkin tergoda untuk lebih banyak 

melihat apa yang ada dalam dirinya daripada melihat kenyataan di luar 

dirinya. Pengkaji juga dapat terperangkap dalam premis-premis retoris atau 

fanatisme, dengan menyerang peradaban lain yang menjadi objek 

kajiannya. Risiko terperangkap ini dapat dihindari melalui perkembangan 

kesadaran dan keaslian dalam diri pengkaji (Noorhayati, 2016). 

Tantangan utama oksidentalisme adalah menciptakan keselarasan dalam 

hubungan antara ego (Barat) dan the other (Timur), mengingat kompleksitas 

inferioritas sejarah ego di hadapan the other yang masih membayangi. 

Hubungan ini digambarkan sebagai ketidakseimbangan, di mana satu 

pihak memiliki superioritas dan yang lainnya terbebani inferioritas. Selain 

itu, hubungan ini cenderung menjadi hubungan pihak tunggal tanpa 

adanya pergantian peran, di mana pihak pertama selalu menjadi produsen 

dan pihak kedua selalu menjadi konsumen. 

Pilar ketiga, yaitu sikap terhadap realitas, menempatkan ego pada posisi 

di mana ia dapat mengamati realitas secara langsung untuk menemukan 

teks sebagai bagian integral dari elemen-elemen realitas tersebut. Ini 

mencakup teks agama yang terkodifikasi dalam kitab-kitab suci dan teks 

lisan tradisional yang terdiri dari kata-kata mutiara dan pepatah. 

Berikutnya, (Hanafi, 2005) menjelaskan bahwa pilar ketiga ini 

menghadapi tujuh tantangan, antara lain: Pertama, memerdekakan tanah 

air dari serangan eksternal kolonialisme dan zionisme. Kedua, perjuangan 

untuk kebebasan universal melawan penindasan, dominasi, dan 

kediktatoran yang berasal dari dalam. Ketiga, upaya mencapai keadilan 

sosial di tengah kesenjangan yang lebar antara kaum miskin dan kaya. 

Keempat, semangat persatuan untuk mengatasi keterpecahan dan diaspora. 

Kelima, perlawanan terhadap pertumbuhan yang lambat di bidang sosial, 

ekonomi, politik, dan budaya. Keenam, pelestarian identitas diri 

menghadapi arus westernisasi dan pengkultusan. Ketujuh, mobilisasi 

kekuatan massa untuk melawan sikap apatis. 

Melalui pilar ketiga ini, Hanafi merekomendasikan sikap kritis terhadap 

realitas (kekinian). Ini dimaksudkan sebagai upaya rehabilitasi psikologis 

yang masih dirasakan oleh dunia Timur akibat dampak gelombang 

imperialisme dan modernitas Barat. Gelombang ilmiah sekuler secara intens 

merangsang kita untuk mengadopsi Barat sebagai model modernisasi yang 

ideal guna mencapai kemajuan dalam kehidupan. Dampaknya, pandangan 



 

Taufik Hidayatulloh | 55  

bahwa selain Barat tidak dianggap memiliki potensi kualitatif yang setara 

dengan Barat, sehingga modernitas yang dikembangkan oleh dunia Timur 

justru memperkuat eurosentrisme. Hal ini menjadi pemicu kemunduran 

peradaban Timur yang terlanjur terpikat oleh Barat yang dianggap sebagai 

"peradaban modern dan rasional", padahal sejarah dan doktrin Timur 

memiliki kekhasan dan keunikan yang tak kalah agungnya dengan Barat. 

C. Alternatif Sikap terhadap Barat 

Menurut Hanafi, perlu dilakukan upaya demitologisasi terhadap Barat 

untuk meruntuhkan superioritas yang telah dibangun oleh Barat selama 

beberapa dekade melalui proses westernisasinya. Westernisasi tersebut 

telah menghapuskan identitas dunia Timur, menciptakan citra Barat sebagai 

model modernisasi dan pembebasan. Hanafi berpendapat bahwa 

pembaharuan Islam yang terikat pada tradisi Barat sebenarnya hanya 

membawa pembebasan yang semu, karena tetap menjadikan ego di dunia 

Timur sebagai yang rendah di hadapan the other (Prawira Negara & Muhlas, 

2022). 

Dalam menanggapi Barat, Hanafi mendorong perlunya penyeimbangan 

perspektif yang netral antara ego (Timur) dan the other (Barat). Hubungan 

keduanya perlu dibongkar dari hierarki superior dan inferior menuju model 

dialektika yang seimbang. Hanafi menekankan perlunya hubungan 

dialektis yang saling mengisi dan saling mengkritik, menghindari relasi 

yang hegemonik dan dominatif dari Barat terhadap Timur (Taufik, 2020). 

Hanafi juga mengkritisi pendekatan total terhadap tradisi Barat yang 

hanya memamerkan tokoh-tokoh pemikir tanpa memilah kelebihan dan 

kekurangan mereka. Menurutnya, langkah semacam ini dapat menjadi 

bumerang jika tidak diikuti dengan tahap representasi, penolakan, dan 

analisis langsung terhadap realitas. Hanafi berpendapat bahwa pendekatan 

seperti itu tidak efektif. 

Kemudian, Hanafi berusaha mengintegrasikan ego dunia Timur ke 

dalam realitas Barat. Ia berharap bahwa dengan sikap ini, ego (Timur) dapat 

menyelesaikan masalahnya sendiri setelah belajar dari pengalaman the 

other (Barat) dengan mempertimbangkan persamaan dan perbedaannya. 

Hanafi melihat sikap ini sebagai bentuk qiyas syar'i, yaitu menganalogikan 

satu hal dengan hal lain dalam hukum karena adanya kesamaan antara 

keduanya (Zuhry, 2016). 



 

56 | Filsafat Islam Kontemporer 

Sikap ini, menurut Hanafi, juga dapat menghapuskan taqlid di kalangan 

masyarakat Timur. Dengan demikian, pemikiran dan peradaban Barat yang 

muncul dalam konteks tertentu tidak dapat diadopsi tanpa kajian ulang 

atau kritik berdasarkan kesadaran tentang tradisi ego, tuntutan zaman, dan 

tradisi the other (Munir, 2010). 

Selanjutnya, sikap seperti ini semakin mengukuhkan oksidentalisme 

dalam kajian ilmiah yang obyektif. Oksidentalisme berusaha menurunkan 

masalah sejarah pembentukan superioritas Barat ke dalam wilayah 

epistemologi, tanpa dominasi atau penindasan. Dengan demikian, Hanafi 

berharap bahwa gagasan oksidentalisme dapat menjadi gerakan 

penyeimbangan Timur terhadap Barat dengan prinsip relasi yang egaliter, 

transformatif, dan ilmiah. 

  



 

Taufik Hidayatulloh | 57  

BAB 7 

PEMIKIRAN ALI SYARI'ATI 
 
 

A. Biografi Intelektual Ali Syari'ati 

Biografi intelektual Ali Syari'ati mencerminkan perjalanan hidup seorang 

pemikir dan cendekiawan Muslim yang memainkan peran penting dalam 

perkembangan pemikiran Islam modern di abad ke-20. Lahir pada 24 

November 1933 di Mashhad, Iran, Ali Syari'ati tumbuh dalam suasana 

politik dan intelektual yang penuh gejolak. Ayahnya, Sayyid Mustafa 

Syari'ati, adalah seorang ulama dan aktivis politik yang berpengaruh. 

Meskipun keluarganya memiliki latar belakang keagamaan yang kuat, Ali 

Syari'ati juga terpengaruh oleh pemikiran sosial dan politik modern 

(Rahnena, 2006). 

Ali Syari'ati menempuh pendidikan dasarnya di Mashhad dan kemudian 

melanjutkan studi agama di Qom, pusat pembelajaran agama di Iran. Di 

Qom, ia belajar di bawah bimbingan ayahnya dan para ulama terkemuka 

lainnya. Namun, pemikiran Ali Syari'ati mulai mengambil arah yang 

berbeda ketika ia pergi ke Paris untuk melanjutkan studi. Pada awal 1950-

an, ia belajar di Universitas Sorbonne, di mana ia terpapar pada pemikiran-

pemikiran Barat dan ideologi-ideologi sekuler (Nugroho, 2014). 

Pada masa studinya di Paris, Ali Syari'ati tidak hanya memperdalam 

pemahamannya tentang Islam, tetapi juga terlibat dalam lingkaran 

pemikiran politik dan sosial Eropa. Pengalaman ini memainkan peran 

krusial dalam membentuk pandangannya yang kritis terhadap situasi 

politik dan sosial di Iran. Ia juga terinspirasi oleh pemikiran Marxis dan 

sosialis yang berkembang di lingkungan universitas di Paris. 

Kembali ke Iran pada akhir 1950-an, Ali Syari'ati menjadi aktif dalam 

gerakan politik dan sosial yang berusaha mengubah masyarakat Iran yang 

dianggapnya terbelakang dan terjajah. Meskipun kembali ke tanah airnya 

dengan pemahaman yang lebih mendalam tentang Islam, Ali Syari'ati tetap 

mempertahankan pandangan kritisnya terhadap kenyataan sosial dan 

politik di Iran. 



 

58 | Filsafat Islam Kontemporer 

Ali Syari'ati mendalaminya dan mendapatkan inspirasi dari karya-karya 

Saddeq-e Hedayat, Akhavan-e Saless, dan Maurice Maeterlinck. Ia sangat 

terkesan oleh pertanyaan kritis Maeterlinck, "Bila kita meniup mati sebatang 

lilin, kemanakah perginya nyala lilin itu?" Pertanyaan ini memberikan 

inspirasi besar dalam pemikiran Ali Syariati. Setelah menyelesaikan sekolah 

menengah atas pada tahun 1950, Ali Syari'ati memasuki lembaga 

pendidikan Primary Teacher’s Training College di Mashhad. Sambil 

menempuh pendidikan tinggi, ia memulai karir sebagai pengajar, 

memberikan kuliah kepada mahasiswa dan kaum intelektual di "Pusat 

Pengembangan Dakwah Islam," serta mengajar di Sekolah Dasar selama 

empat tahun. Selama periode tersebut, ia menerjemahkan surat Kasyf al-

Gita untuk Gerald Ivan Hopkins, wakil presiden "Paguyuban Amerika" di 

Timur Tengah, yang berisi keluhan dan protes dunia Islam terhadap Barat  

(Ismah, 2020). 

Pada tahun 1952, Ali Syari'ati lulus dari Primary Teacher’s Training 

College di Mashhad. Tiga tahun kemudian, pada usia 23 tahun, ia 

bergabung dengan fakultas Sastra di Universitas Mashhad yang baru 

diresmikan. Bakat, pengetahuan, dan minatnya dalam bidang sastra 

membuatnya populer di kalangan sesama mahasiswa. Pada masa ini, Ali 

Syari'ati menjadi cukup terkenal di lingkungan politik dan intelektual. 

Selain mengekspresikan bakat sastranya melalui syair-syair, ia juga 

berupaya keras mengidentifikasi dan menguraikan secara garis besar 

penjelasan nonkonvensional, progresif, dan modern tentang Islam 

(Rahnena, 2006). 

Salah satu konsep sentral dalam pemikiran Ali Syari'ati adalah 

"Keislaman Sosialistik." Ia berusaha menyatukan prinsip-prinsip Islam 

dengan ide-ide sosialisme untuk menciptakan sistem yang adil dan merata. 

Pemikirannya mencerminkan upayanya untuk menyatukan tradisi Islam 

dengan aspirasi modernitas dan keadilan sosial. Ali Syari'ati percaya bahwa 

pesan fundamental Islam adalah perjuangan melawan ketidakadilan dan 

penindasan, dan ia mencoba menggabungkan nilai-nilai ini dengan konsep-

konsep sosialisme (Damanik, 2016). 

Ali Syari'ati juga dikenal karena pendekatan interpretatifnya terhadap 

Islam, khususnya Shiisme. Ia menafsirkan kembali sejarah dan ajaran Islam 

dalam konteks perjuangan melawan penindasan. Pemahamannya terhadap 

Islam lebih bersifat revolusioner dan progresif, menekankan tanggung 



 

Taufik Hidayatulloh | 59  

jawab individu dan masyarakat untuk melawan kezaliman (Syari’ati, 

2003a). Gagasan-gagasan Ali Syari'ati menemukan resonansi khusus di 

kalangan pemuda Iran yang haus akan perubahan sosial dan politik. 

Pemikirannya menjadi semacam katalisator untuk gerakan sosial dan 

politik yang mengarah pada Revolusi Islam pada tahun 1979. Ali Syari'ati 

menjadi sumber inspirasi bagi banyak tokoh yang kemudian terlibat aktif 

dalam perjuangan untuk menggulingkan rezim Pahlavi yang otoriter. 

eskipun dampak pemikiran Ali Syari'ati signifikan, peran dan 

pengaruhnya dikurangi oleh pemerintahan Pahlavi yang mendukung Barat. 

Ali Syari'ati secara terbuka menentang rezim tersebut, dan sebagai 

akibatnya, ia ditangkap dan dipenjarakan. Kondisi kesehatannya yang 

semakin memburuk selama penahananannya membuat Ali Syari'ati 

meninggal dunia pada tanggal 19 Juni 1977, beberapa bulan sebelum 

Revolusi Islam mencapai puncaknya. 

B. Gagasan Dan Pemikiran Ali Syariati Tentang Humanisme 

Biografi intelektual Ali Syari'ati mencerminkan perjalanan hidup seorang 

pemikir dan cendekiawan 

Ali Syari'ati menaruh perhatian yang besar pada humanisme, yang 

tampaknya menjadi "agama baru" bagi masyarakat Barat. Namun, ia tidak 

segan untuk mengkritik tajam pandangan sarjana Barat mengenai 

humanisme, menilai bahwa mereka cenderung merusakkannya. Menurut 

Syari'ati, kebebasan dan penguasaan manusia atas alam dapat 

mengakibatkan kerusakan pada kemanusiaan itu sendiri. Akhirnya, 

kehidupan manusia terperangkap dalam dampak penguasaan alam, ilmu, 

dan teknologi yang dihasilkannya. Dalam pandangannya, manusia menjadi 

sekadar salah satu faktor produksi, terjebak dalam sistem yang tidak 

manusiawi, menjadi "budak" dari ciptaannya sendiri. Di sinilah tokoh-tokoh 

eksistensialis mengajukan jeritan agar manusia menyadari eksistensinya 

sebagai manusia, bukan hanya sebagai robot yang dikendalikan oleh sistem 

yang membelenggu kebebasan manusia (Syari’ati, 1996b). 

Ali Syari'ati mengidentifikasi empat pengertian humanisme yang luas 

dikenal. Pertama, humanisme dalam pengertian liberalisme Barat. Kedua, 

humanisme dalam pengertian Marxisme. Ketiga, humanisme eksistensialis. 

Keempat, humanisme agama  (Ramadhan, 2016). Dalam perspektif religius, 

manusia sebagai entitas yang diciptakan oleh Tuhan memiliki keterkaitan 



 

60 | Filsafat Islam Kontemporer 

unik dengan Tuhannya. Pandangan ini mencakup perbedaan dalam 

penafsiran terkait ketinggian harkat dan nilai manusia, di mana ada yang 

melihat manusia sebagai entitas yang luhur, sementara yang lain 

menafsirkannya sebagai makhluk yang rendah (Saumantri, 2022). 

Dari sudut pandang eksistensial mengenai manusia dan kemanusiaan, 

dapat diambil kesimpulan bahwa seorang humanis, seperti yang 

digambarkan oleh (Assyaukanie, 2023) adalah manusia yang: a) makhluk 

tertinggi, b) makhluk independen, c) makhluk yang sadar akan dirinya 

sendiri, d) makhluk kreatif, e) makhluk idealistis, dan f) makhluk yang 

bermoral. Dengan demikian, (Syari’ati, 1998) cenderung mengidentifikasi 

dirinya sebagai seorang humanis religius, sebagaimana terlihat dalam 

uraian selanjutnya. Meskipun begitu, interaksinya dengan para pemikir di 

Prancis selama masa studinya di sana tampaknya memberikan kontribusi 

besar terhadap pembentukan pandangannya. 

Dalam perspektif (Syari’ati, 2003), polarisasi yang terjadi dalam 

masyarakat sebenarnya merupakan dua kutub yang bersifat dialektis. 

Dalam konsepnya, ia merujuk pada dua kutub ini sebagai kutub Qabil dan 

kutub Habil, terinspirasi dari nama dan karakter dua anak Nabi Adam AS. 

Ali Syari'ati menggunakan istilah kutub Qabil untuk merujuk pada makna 

kelas penguasa yang memiliki kekuasaan. Kelas penguasa ini mencakup 

aspek politik, ekonomi, dan pemilik otoritas keagamaan. Kekuasaan politik 

diwakili oleh tokoh Firaun sebagai simbol penindas, sedangkan kekayaan 

ekonomi dilambangkan oleh tokoh Qarun sebagai simbol kapital dan 

kapitalisme. 

Ali Syari'ati juga menyatakan bahwa manusia memiliki posisi sebagai 

wakil Tuhan di bumi, the representatives of God. Ia mencatat fakta bahwa al-

Qur'an dimulai dengan nama Allah dan diakhiri dengan nama rakyat (an-

nas). Kabah, sebagai kiblat umat Islam, juga disebut sebagai rumah Allah 

(house of God), bukan dalam arti bahwa Allah membutuhkan rumah, 

melainkan untuk menegaskan makna yang universal, milik semua orang 

(rakyat). Mekkah juga disebut sebagai al-bayt al-'atiq, yang berarti rumahnya 

kebebasan (Syari’ati, 1998). 

Penting untuk dicatat bahwa penyamaan antara an-Nas (rakyat) dengan 

Allah hanya berlaku dalam ranah sosial, bukan dalam ranah teologis 

aqidah. Dalam ranah teologis, tidak mungkin menyamakan antara Allah 

dan an-Nas. Namun, dalam ranah sosiologis, menurut (Syari’ati, 1998), 



 

Taufik Hidayatulloh | 61  

keduanya dianggap egaliter. Meskipun mungkin ada ketidaksepakatan, 

kontribusi pemikiran Syariati terletak pada kemampuannya 

menerjemahkan kosa kata agama ke dalam kosa kata sosiologis. 

Bagi Ali Syari'ati, dalam konteks historis, Islam dianggap sebagai 

kekuatan yang memulai perjalanan baru dalam sejarah sosial Islam. Islam 

diartikan tidak hanya sebagai kumpulan doa, melainkan juga sebagai 

perlawanan yang penuh semangat untuk memberikan manfaat kepada 

sebanyak-banyaknya manusia. Ali Syari’ati mengadopsi nilai-nilai dan 

sikap revolusioner perjuangan Nabi ke dalam filsafat pembebasan 

pergerakannya. Dalam kerangka ini, terdapat kesamaan pandangan dengan 

filsuf Mesir kontemporer, Hasan Hanafi. Kedua pemikir ini memiliki 

agenda untuk menyegarkan pembacaan al-Qur’an, dengan tujuan 

merekonstruksi konsep Islam menjadi ideologi yang modern, orisinal, dan 

progresif guna membebaskan serta memberdayakan massa (Kasdi & Farida, 

2013). 

Keterlibatan aktif dan proaktif Nabi dalam masyarakat, khususnya 

masyarakat tertindas (mustad’afun), menjadi contoh konkret bahwa Nabi 

adalah "proklamator" ideologi yang mendorong masyarakat keluar dari 

penindasan dan penjajahan manusia oleh manusia, atau oleh dirinya 

sendiri, menuju pembebasan manusia secara hakiki. Nabi dilahirkan dalam 

sejarah masyarakat yang tertindas dan mengalami dekadensi moralitas. 

Tugas Nabi adalah membangun dan mengubah kerusakan moral, 

keterbelengguan, kezaliman, dan ketertindasan yang bersifat eksploitatif 

(Nugroho, 2014). 

Menurut (Syari’ati, 1995), perbedaan misi kenabian yang diwakili oleh 

ulama dan intelektual dengan ilmuan dan filosof terletak pada keterlibatan 

aktif dalam perubahan sosial. Ilmuan terbatas pada pencarian keterangan 

tentang fakta dan substansi, serta terkendala pada penilaian dan 

pertimbangan subjektif dan impersonal terhadap realitas eksternal. 

Sebaliknya, intelektual berusaha terlibat dalam persoalan, memberikan 

penilaian, melakukan kritik terhadap realitas untuk membentuk 

lingkungan mental dan sosial tertentu, dan mengusulkan gagasan untuk 

mengubah status quo dengan mengadopsi ideologi yang dianutnya. 

Pemikiran ideologi Islam Syari’ati memandang iman sebagai landasan 

berpijak, bertolak, dan tempat kembali dari asas perjuangan pergerakan 

Islam. Perjuangan ini secara konseptual mengambil bentuk dan corak 



 

62 | Filsafat Islam Kontemporer 

perubahan dan pembenahan sosial, sebagaimana dicontohkan oleh al-

Qur’an dan Sunnah. Selain itu, landasan struktur pemikiran Syari’ati 

sebagai penganut Syi’ah terinspirasi oleh semangat dan perjuangan Imam 

Ali bin Abi Thalib yang dianggap sebagai pewaris kenabian, serta peristiwa 

terbunuhnya Imam Husein sebagai syahid di Padang Karbala, yang 

dianggap sebagai manifestasi perjuangan kaum tertindas. Penghormatan 

terhadap Imam Ali dan keturunannya (ahl bait) sebagai pemimpin 

perjuangan untuk menegakkan keadilan dan kebenaran menjadi fondasi 

kepercayaan ajaran Syi’ah, dan tragedi Karbala dianggap sebagai puncak 

perjuangan kaum tertindas melawan kekejaman penguasa tiran (Syari’ati, 

2003). 

Pandangan ideologi Islam Syari’ati menegaskan bahwa iman berfungsi 

sebagai dasar, titik awal, dan tujuan utama dalam perjuangan gerakan 

Islam. Perjuangan ini secara konseptual membentuk pola dan karakter 

dalam transformasi dan penyempurnaan sosial, sebagaimana yang telah 

diilustrasikan oleh ajaran al-Qur’an dan tuntunan Sunnah. 

C. Kritik Ali Syari’ati Terhadap Humanisme Barat 

Ali Syari’ati tidak pernah secara sistematis menunjukkan sikap anti 

Barat. Terdapat hubungan yang kompleks antara pemikiran Ali Syari’ati 

dan pandangan terhadap Barat, yang mencerminkan campuran perasaan 

cinta dan kebencian terhadap pemikiran Barat. Kritiknya terhadap filsafat 

Barat tidak terorganisir dalam buku-buku utuh, melainkan tersebar dalam 

berbagai kumpulan tulisan dan ceramah seperti "Marxism and Other Western 

Fallacies," "Man and Islam," "What is to be Done," dan "Doa." Pemikirannya 

juga mencakup kritik terhadap filsafat Barat dalam karya-karya seperti 

"Kavir" (Salt Desert) dan "Islamsyinasi" (Islamologi) (Lee, 2010). Ali Syari’ati 

menyoroti bahwa keterasingan manusia dapat terjadi dalam dua aspek, 

yaitu sistem masyarakat dan ideologi. Dua aspek tersebut menjadi 

penyebab manusia menjauh dari hakikat dirinya, yang sebenarnya terletak 

di luar dimensi materialitas manusia itu sendiri(Malaky, 2004). 

Teori Homo economicus, yang menjadi dasar bagi dua sistem ideologi yang 

bertentangan pada masa modern, yaitu komunisme dan kapitalisme, 

merupakan fokus perhatian Ali Syari’ati. Meskipun kapitalisme faktualnya 

menjadi dominan, pandangan bahwa manusia adalah homo economicus 

selaras dengan pernyataan Francis Bacon bahwa "masyarakat industrial 



 

Taufik Hidayatulloh | 63  

adalah masyarakat yang meninggalkan ilmu untuk mencari kebenaran, dan 

mengarah pada pencarian kekuasaan" (Syari’ati, 1996). 

Logika yang beroperasi dalam masyarakat industrial adalah logika 

konsumerisme, yang hanya dapat berjalan jika kebutuhan material 

diciptakan secara massif setiap hari. Teknologi, yang seharusnya 

membebaskan manusia dari pekerjaan berat, justru menjadi alat yang 

membelenggu manusia. Dalam konteks ini, nilai-nilai tradisional yang 

seharusnya menjadi pijakan masyarakat terkikis oleh dominasi logika 

masyarakat industrial. Masyarakat terperangkap sepenuhnya dalam 

pengejaran kebutuhan material tanpa batas (Saumantri, 2022).  

Namun, dekadensi ini tidak hanya terbatas pada masyarakat kapitalis; 

bahkan di dalam masyarakat komunis, terdapat kecenderungan kerusakan 

moral yang serupa. Meskipun terdapat perbedaan mendasar antara 

masyarakat kapitalis dan komunis, namun pada beberapa aspek tertentu, 

terdapat kesamaan dalam psikologi sosial, filsafat hidup, psikologi sosial, 

dan sifat kemanusiaan. Sebagai contoh, aspek konsumerisme 

menggambarkan kesamaan di antara keduanya. Jika dalam masyarakat 

kapitalis, konsumerisme dialami secara individual, dalam masyarakat 

komunis, konsumerisme menjadi pengalaman kolektif (Syari’ati, 2003). 

Kerusakan pada manusia modern juga dapat diidentifikasi dalam ranah 

ideologi. Menurut (Syari’ati, 1996), ideologi berperan sebagai penyamar 

nilai-nilai intrinsik yang ada dalam diri manusia, dan humanisme menjadi 

bagian integral dari ideologi tersebut. Historisisme, dengan keyakinan 

bahwa perjalanan sejarah umat manusia sepenuhnya ditentukan oleh 

proses-proses material, menghasilkan pandangan bahwa manusia menjadi 

pasif di hadapannya. Biologisme, yang menganggap bahwa tidak ada 

perbedaan esensial antara binatang dan manusia, meyakini bahwa manusia 

adalah mata rantai terakhir dalam evolusi makhluk hidup. Selain itu, 

sosiologisme memandang manusia seperti tanaman yang tumbuh dalam 

lingkungan sosialnya, dan perubahan pada taman tersebut dianggap dapat 

menghasilkan panen manusia, sesuai dengan hukum ilmiah yang tidak 

dapat diubah oleh campur tangan manusia (Sugiharto, 2012). 

Pandangan sosiologismenya menggambarkan manusia sebagai 

tumbuhan yang tumbuh dalam kebun lingkungan sosialnya, bergantung 

pada kondisi iklim dan tanah yang sesuai. Sosiologisme percaya bahwa 

panen manusia hanya dapat terjadi jika kebun itu mengalami perubahan. 



 

64 | Filsafat Islam Kontemporer 

Proses ini dianggap berlangsung sesuai dengan hukum ilmiah, di luar 

kemampuan campur tangan manusia dan hukum-hukum yang mengatur 

tindakan serta kepribadian manusia (Syari’ati, 1996). 

Pada dasarnya, sosiologisme menganggap manusia sebagai suatu 

struktur atau bangunan. Manusia dipandang sebagai sebuah komunitas 

yang terdiri dari individu-individu, tidak lebih dari itu. Dalam pandangan 

ini, manusia dilihat sebagai produsen yang menciptakan produk-produk 

materi. Dalam konteks ini, alat-alat produksi menentukan bentuk produk-

produk tersebut, sehingga pada akhirnya, humanisme dan Marxisme 

muncul dari perspektif bahwa manusia hanyalah alat semata. Berbeda 

dengan pandangan Islam yang menyatakan bahwa manusia adalah 

keturunan Adam, Marxisme menggambarkan manusia sebagai "keturunan 

teknologi" (Syari’ati, 2003). 

Ali Syari’ati berpendapat bahwa jika ditambahkan dengan pandangan 

materialisme dan naturalisme yang menganggap manusia sebagai objek 

atau binatang yang memiliki sifat biologis, maka muncul malapetaka lain 

dalam keyakinan pada era modern ini. Dalam konteks ini, Marxisme 

memiliki pandangan yang kontradiktif. Meskipun sebagai aliran 

materialisme, sehingga tidak mungkin melihat manusia sebagai suatu 

"keberadaan" kecuali sebagai unsur materi, namun Marx pernah 

menyatakan dalam surat kepada Engels setelah mempelajari karya Darwin, 

bahwa ia menerima teori evolusi sebagai suatu prinsip biologis bagi filsafat 

Sejarah (Syari’ati, 2003). 

Dalam kaitannya dengan Marxisme, Ali Syari’ati tidak hanya 

mengkritiknya, tetapi juga memperlihatkan pengaruhnya. Meskipun 

terdapat keterpengaruhannya oleh Marxisme, Ali Syari’ati hanya 

mengambil ajaran ini secara selektif dan hati-hati dalam beberapa 

ceramahnya. Marxisme, sebagai antitesa dari ideologi kapitalisme, 

menentang prinsip kepemilikan pribadi alat produksi, akumulasi modal, 

dan elemen-elemen lainnya. Namun, yang paling signifikan adalah 

penolakannya terhadap hakikat manusia dalam konteks sistem produksi 

dan interaksi sosial. 

Revolutionary Marxist bertujuan menciptakan struktur diktator-

proletariat untuk menggantikan masyarakat yang berdasarkan prinsip 

kebebasan. Oleh karena itu, dalam tatanan ini, masyarakat sepenuhnya 

dikendalikan dari puncak ke bawah oleh birokrasi proletariat sebagai 



 

Taufik Hidayatulloh | 65  

pengganti pola birokrasi borjuis. Ali Syari’ati menyoroti bahwa martabat 

manusia dalam "birokrasi dengan pemerintahan yang tersentralisasi" 

menggantikan gagasan pembebasan manusia dari "polarisasi berdasarkan 

kekhususannya" yang diterapkan oleh kekejaman kapitalisme, khususnya 

polarisasi kerja berdasarkan spesialisasi. 

Ali Syari’ati mencatat bahwa Marxisme tidak menciptakan manusia yang 

bebas dari "lembaga administratif-ekonomi kapitalis", melainkan 

menciptakan "masyarakat yang diorganisasi secara ketat". Sebagai hasilnya, 

daripada menghilangkan "taklid dan penyembahan terhadap gereja", 

muncul fenomena taklid dan penyembahan kepada "biro ideologi". Ali 

Syari’ati juga menyoroti bahwa daripada "mengagungkan kaidah-kaidah", 

yang muncul adalah "pengingkaran hak pribadi dalam sejarah” 

(Nurrochman, 2016). 

Dari segi ideologi, humanisme runtuh dalam materialisme-ekonomi 

yang rendah. Manusia yang memiliki kebebasan, kehendak, kesadaran, jati 

diri, dan martabat tinggi, serta menguasai alam, kini menjadi mangsa 

dialektika historis yang deterministik dalam materialisme, di mana manusia 

kehilangan kehendaknya dan menjadi makhluk tak berdaya di bawah 

kendali dialektika materialisme yang menguasai eksistensi manusia. 

Pada masyarakat kapitalis, manusia dianggap sebagai makhluk tanpa 

ikatan, sementara dalam masyarakat Marxis, kondisi "terbelenggu dan 

terikat" menjadi karakteristiknya. Pada sistem kapitalis, masyarakat 

terperangkap dalam kondisi tertipu, sementara dalam sistem Marxis, 

manusia hadir dalam kondisi yang dibentuk. Menurut (Syari’ati, 2003), 

kaum dalam Marxisisme setidaknya memiliki "kebenaran" yang muncul 

sebagai elemen perlawanan terhadap penindasan, sejalan dengan implikasi 

keberiman kepada Tuhan.  

Ali Syari’ati menghadapi eksistensialisme dengan dua sikap, yakni kritik 

dan pujian. Dalam pertemuannya dengan Camus dan Sartre, 

eksistensialisme dipandang sebagai aliran yang menjadikan manusia 

sebagai Tuhan, berbeda dengan kapitalisme yang memandang manusia 

hanya sebagai makhluk ekonomi, Katolokisme yang melihat manusia 

sebagai permainan kemauan Tuhan, materialisme dialektika yang 

menganggap manusia sebagai efek deterministik alat produksi, dan 

Marxsisme yang melihat manusia sebagai objek organis.    



 

66 | Filsafat Islam Kontemporer 

Jean Paul Sartre memiliki pandangan dualis terhadap manusia, 

mengenai dimensi sifat bawaan alamiah dan dimensi sifat bawaan manusia. 

Meskipun Sartre tidak ingin membangun eksistensialismenya di bawah 

semangat keagamaan, ia berusaha menyelaraskan eksistensialisme dengan 

materialisme yang ada dalam Marxsisme. Menurut Ali Syari’ati, konsep 

Sartre memiliki kelemahan terutama dalam anggapannya tentang manusia 

yang menciptakan dirinya melalui kerja, tanpa mempertimbangkan 

manusia sebagai entitas yang utuh. Kerja yang didasarkan pada kebebasan, 

menurutnya, tidak ditentukan oleh apapun selain oleh dirinya sendiri, baik 

secara negatif maupun positif (Kambali, 2020). 

  



 

Taufik Hidayatulloh | 67  

BAB 8 

PEMIKIRAN MUHAMMAD 

IQBAL 
 
 

 

A. Biografi Intelektual Muhammad Iqbal 

Muhammad Iqbal, atau lebih dikenal sebagai Allama Iqbal, adalah 

seorang filsuf, penyair, dan politikus yang dikenal sebagai salah satu 

pemikir terkemuka dunia Islam pada abad ke-20. Lahir pada 9 November 

1873, di Sialkot, Punjab, India Britania (sekarang bagian dari Pakistan), Iqbal 

tumbuh dalam kondisi sosial dan politik yang berat, namun berhasil 

mengukir namanya sebagai tokoh yang memberikan kontribusi besar 

terhadap pemikiran Islam modern. (Iqbal, 2006). 

Iqbal berasal dari keluarga kelas menengah yang memiliki nilai-nilai 

pendidikan tinggi. Ayahnya, Sheikh Noor Muhammad, adalah seorang 

yang terdidik dan berhasil memberikan pendidikan awal yang kokoh 

kepada Iqbal. Iqbal menunjukkan kecenderungan intelektual sejak dini dan 

menunjukkan bakat sastra yang luar biasa. Setelah menyelesaikan 

pendidikan dasar di kampung halamannya, Iqbal melanjutkan studi di 

Government College Lahore pada tahun 1895. 

Pada usia yang sangat muda, Iqbal telah menunjukkan minatnya pada 

puisi dan sastra, menulis beberapa karya yang menunjukkan kedalaman 

pemikirannya. Pada tahun 1899, dia meraih gelar sarjana hukum dan 

filsafat, dan kemudian melanjutkan studi ke Eropa. Iqbal belajar di 

Universitas Cambridge dan meraih gelar doktor dalam bidang filsafat pada 

tahun 1908. Di Eropa, Iqbal terpapar pada pemikiran Barat yang 

memperkaya perspektifnya dan membentuk dasar pemikiran 

intelektualnya (M. Ali, 2008). 

Pada awalnya, Iqbal terpengaruh oleh pemikiran Barat, terutama 

idealisme Jerman, yang mengarahkannya pada pemikiran filosofis. Dia 



 

68 | Filsafat Islam Kontemporer 

tertarik pada konsep kebebasan dan hak individu. Namun, seiring 

berjalannya waktu, Iqbal mulai merasa bahwa pemikiran Barat tidak 

sepenuhnya dapat diterapkan pada konteks sosial dan spiritual Islam. 

Pada tahun 1905, atas dorongan dari Thomas Arnold, Iqbal memutuskan 

untuk mengejar pendidikan dalam bidang filsafat Barat di Eropa. 

Keputusannya membawanya ke Trinity College, Universitas Cambridge, 

setelah itu ia melanjutkan studi di Perguruan Lincoln’s Inn, London. Selama 

masa studinya di kampus Eropa, Iqbal mendalami berbagai konsep filsafat 

dengan belajar dari tokoh-tokoh seperti James Ward dan seorang Neo-

Hegelian, J. E. Mac Taggart. Dari London, Inggris, perjalanannya 

membawanya ke Universitas Munich, Jerman, di mana Iqbal meraih gelar 

Doktor dengan disertasinya yang berjudul "The Development of Metaphysics 

in Persia" pada tanggal 4 November 1907 di bawah bimbingan F. Hommel. 

Penting untuk dicatat bahwa dalam perjalanannya ini, Iqbal benar-benar 

menguasai berbagai aliran pemikiran filsafat, mulai dari teologi Thomas 

Aquinas, Henri Bergson, hingga filsafat Nietzche.  (H. H Bilgrami, 1998). 

Pergantian ini tercermin dalam karya-karya awalnya, seperti "Asrar-e-

Khudi" (Secrets of the Self) yang mengeksplorasi konsep ego dan kebebasan 

individu. Namun, kemudian dia menyadari bahwa untuk memajukan 

masyarakat Islam, perlu ada keseimbangan antara spiritualitas dan materi. 

Iqbal mulai mencari inspirasi dalam tradisi intelektual dan spiritual Islam.  

Setelah menyelesaikan studinya di Eropa, Iqbal kembali ke India dan 

memulai karier sebagai pengajar di Government College Lahore. Selain 

sebagai pengajar, dia terlibat aktif dalam politik dan menjadi suara bagi 

kepentingan umat Islam. Iqbal mengkritik sistem politik yang 

mengeksploitasi masyarakat Muslim dan menyerukan kesatuan untuk 

melawan ketidakadilan (Stoddard, 2002).  

Pada tahun 1930, Iqbal diundang untuk memberikan pidato di 

Konferensi Allahabad, yang kemudian dikenal sebagai "Pidato Allahabad." 

Dalam pidato tersebut, Iqbal menguraikan visinya tentang pembentukan 

sebuah negara bagi umat Islam di wilayah India yang akan memberikan 

mereka kebebasan dan hak mereka yang adil. Pidato ini dianggap sebagai 

tonggak sejarah dalam pembentukan Pakistan. 

Iqbal tidak hanya dikenal sebagai seorang filsuf dan politikus, tetapi juga 

sebagai penyair agung. Karya sastra Iqbal mencakup berbagai tema, mulai 

dari cinta, keindahan alam, hingga refleksi mendalam tentang eksistensi 



 

Taufik Hidayatulloh | 69  

manusia. Beberapa karyanya yang terkenal termasuk "Bang-e-Dra" (The Call 

of the Marching Bell), "Zarb-i Kalim" (The Reed-Pen Dipped in the Unseen), dan 

"Bāl-e-Jibrīl" (Gabriel's Wing) (Hawasi, 2013). Puisi Iqbal mencerminkan 

semangat kebangkitan dan kebebasan, sambil menggali kedalaman 

spiritualitas Islam. Dia menggunakan bahasa yang indah dan puitis untuk 

menyampaikan pesan-pesan filosofis dan sosialnya kepada pembaca. Puisi-

puisinya sering kali menggugah semangat patriotisme dan kecintaan pada 

agama. 

Muhammad Iqbal meninggal pada 21 April 1938, tetapi warisannya tetap 

hidup dalam pemikiran dan sejarah Pakistan. Ide-ide Iqbal tentang 

kebebasan, keadilan, dan kesatuan umat Islam menjadi landasan bagi 

perjuangan pembentukan dan pembangunan Pakistan. Iqbal dihormati 

sebagai "Mufakkir-e-Pakistan" (Pemikir Pakistan) dan "Shair-e-Mashriq" 

(Penyair Timur). Karya-karyanya terus menjadi sumber inspirasi bagi 

generasi-generasi berikutnya, dan ia diakui sebagai salah satu intelektual 

dan pemimpin spiritual terbesar dalam sejarah Islam modern. 

Dengan perpaduan pemikiran filsafat, sastra, dan politik, Muhammad 

Iqbal melintasi berbagai bidang intelektual, menciptakan warisan yang 

tidak hanya kaya dalam kualitas, tetapi juga berdampak besar pada 

pembentukan identitas dan arah perjalanan sejarah Islam di Subbenua India 

(Ja’far, 2015). 

B. Pembaharuan Pemikiran M. Iqbal 

M. Iqbal hidup pada masa pemerintahan kolonial Inggris di India, di 

mana kaum Muslim di negara tersebut sangat dipengaruhi oleh pemikiran 

dua tokoh pembaharuan sebelumnya, yaitu Syah Wali Allah (1703-1762) 

dan Sir Sayyid Ahmad Khan (1817-1898). Syah Wali Allah dikenal sebagai 

pemikir Muslim pertama yang menyadari bahwa umat Muslim sedang 

menghadapi era modern di mana asumsi dan keyakinan agama lama 

dihadapkan pada tantangan serius. Sementara itu, Sir Sayyid Ahmad Khan, 

melalui gerakan Aligarhnya, berusaha memperbaharui Islam dengan 

mempopulerkan pendidikan Barat, modernisasi budaya Muslim, dan 

mendorong kerjasama antara kaum Muslim dan pemerintah Inggris untuk 

mendapatkan peran yang adil dalam pemerintahan India di bawah naungan 

Inggris. Semangat intelektual dari kedua tokoh ini kemudian diwarisi oleh 

Iqbal (Bistara, 2021). 



 

70 | Filsafat Islam Kontemporer 

Seperti para pembaharu lainnya, Iqbal berkeinginan untuk 

mengembalikan kejayaan Islam dengan merangkul kembali ajaran-ajaran 

Islam melalui dialog dengan filsafat, sains, dan kemajuan teknologi modern 

yang terus berkembang. Bagi Iqbal, Islam bukan hanya sebagai 

kepercayaan, tetapi juga sebagai gagasan kehidupan yang tumbuh dan 

berkembang, baik bagi individu maupun masyarakat. Oleh karena itu, Islam 

menolak pandangan statis kuno tentang alam semesta dan lebih 

mendukung pandangan yang dinamis (Haluti & Munirah, 2022). 

Iqbal juga menyampaikan bahwa dalam pemikiran filosofis, tidak ada 

yang disebut sebagai kesimpulan mutlak. Seiring dengan kemajuan 

pengetahuan dan terbukanya jalur baru bagi pemikiran, pandangan-

pandangan baru menjadi mungkin. Tanggung jawab kita adalah untuk 

secara cermat mengamati perkembangan pemikiran manusia tersebut dan 

menjaga agar sikap mengecam terhadap pemikiran tersebut tidak muncul. 

Hal ini dapat dicapai dengan mempertahankan kemerdekaan dan 

kebebasan berpikir, yang dikendalikan oleh prinsip-prinsip al-Qur'an dan 

as-Sunnah. Terdapat beberapa pembaruan pemikiran yang diperkenalkan 

oleh Muhammad Iqbal yang memiliki potensi untuk mendorong kemajuan 

masyarakat Islam di India(Lee, 2010).  

C. Bidang Agama 

Iqbal menyatakan bahwa ijtihad dalam Islam tidak pernah berakhir, 

sehingga hukum Islam bersifat dinamis dan tidak statis. Konsep pergerakan 

dalam struktur Islam adalah ijtihad, yang berarti upaya aktif. Dalam konteks 

hukum Islam, ijtihad mengacu pada usaha keras untuk membentuk 

penetapan bebas terkait suatu isu hukum. Iqbal merinci bahwa ide dasar 

ijtihad dapat ditemukan dalam Al-Qur'an, khususnya ayat, "Dan mereka 

yang berusaha keras dalam agama Kami, sungguh akan kami tunjukkan 

kepada mereka itu jalan-jalan Kami" (QS. al-Ankabut: 69). Selain itu, Iqbal 

merujuk pada sebuah hadis Nabi SAW yang mengutus Mu’adz bin Jabal 

sebagai gubernur Yaman (Iqbal, 2006). 

Menurut Iqbal, hukum Islam didasarkan pada prinsip-prinsip dasar 

yang diberikan oleh Al-Qur'an, yang memiliki pandangan hidup yang 

dinamis. Oleh karena itu, bagi Iqbal, ijtihad atau dinamisme memainkan 

peran penting dalam pembaharuan Islam. Dalam karyanya, Iqbal selalu 

mendorong umat Islam untuk bergerak, karena esensi kehidupan adalah 



 

Taufik Hidayatulloh | 71  

pergerakan, dan hukum kehidupan adalah penciptaan. Iqbal mengajak 

umat Islam untuk membangun dan menciptakan dunia baru (Nur & Iqbal 

Irham, 2023). 

Iqbal dengan sungguh-sungguh menekankan pentingnya dinamisme 

dalam kehidupan umat Islam. Dalam tulisannya, ia terus mendorong 

pemahaman diri yang lebih baik, kerja keras yang tanpa henti, dan usaha 

tanpa kenal lelah. Iqbal menggarisbawahi bahwa kehidupan memiliki 

makna dalam kerja (jihad), dan kematian terjadi saat seseorang bersikap 

pasrah dan diam. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa menurut Iqbal, 

Islam mengajarkan konsep dinamisme bukanlah sikap menyerah dan 

pasrah. 

D. Bidang Politik 

Dalam bidang politik, pada tahun 1930, Iqbal memasuki arena politik 

dan terpilih sebagai Presiden Liga Muslimin. Ia aktif dalam perundingan 

Meja Bundar di London dan menghadiri Konferensi Islam di Yerusalem. 

Iqbal, seorang nasionalis India, menggabungkan nasionalisme dengan 

semangat agama dan persaudaraan Islami yang mendalam. Dalam karya-

karyanya, ia mendukung kesatuan dan kemerdekaan India, mendorong 

persatuan umat Islam dan Hindu di India. Namun, meskipun awalnya 

mendukung nasionalisme, Iqbal kemudian menolaknya karena melihat 

adanya unsur materialisme dan ateisme dalam nasionalisme Eropa yang 

dianggapnya sebagai ancaman serius terhadap kemanusiaan (Bistara, 2021). 

Iqbal berpendapat bahwa sulit untuk menggabungkan nasionalisme 

India yang mencakup Hindu dan Muslim karena ada konsep Hinduisme 

dalam bentuk baru di dalamnya. Oleh karena itu, Iqbal menyuarakan 

perlunya negara Islam yang terpisah dari India, yang kemudian dikenal 

sebagai Pakistan. Iqbal secara resmi mengumumkan ide dan tujuan 

pembentukan negara ini pada rapat tahunan Liga Muslimin pada tahun 

1930. Dia menyatakan, "Saya ingin melihat Punjab, daerah perbatasan Utara, 

Sindi, dan Balukhistan bergabung menjadi satu negara." Iqbal dianggap 

sebagai Bapak Pakistan karena perannya dalam membentuk negara tersebut 

(Saepulah, 2021).  

Iqbal berpendapat bahwa berdasarkan pertimbangan ini, diperlukan 

pembentukan negara Islam yang terpisah dari India, yang kemudian 

dikenal sebagai Pakistan. Pada rapat tahunan Liga Muslimin tahun 1930, 



 

72 | Filsafat Islam Kontemporer 

Iqbal dengan tegas menyatakan keinginannya, "Saya ingin melihat Punjab, 

daerah perbatasan Utara, Sindi, dan Balukhistan bergabung menjadi satu 

negara." Pengumuman resmi ide dan tujuan pembentukan negara ini 

membuatnya diakui sebagai Bapak Pakistan (Baharun, 2016). 

Keinginan Iqbal untuk memiliki negara sendiri bagi komunitas Muslim 

tidak bertentangan dengan prinsip Pan-Islamisme. Ia menyatakan bahwa 

Islam bukanlah nasionalisme atau imperialisme, melainkan sebuah liga 

bangsa-bangsa yang mengakui batas-batas wilayah dan menerima 

perbedaan bangsa untuk memfasilitasi hubungan antara mereka, tanpa 

membatasi keragaman sosial di antara anggotanya. 

Pada masa itu, dunia Islam sedang mengalami goncangan politik akibat 

imperialisme Barat. Situasi ini memicu munculnya gerakan dan sentimen 

Pan-Islamisme di wilayah Indo-Pakistan. Iqbal tidak hanya menyebut 

dirinya sebagai seorang Pan-Islamis, melainkan melalui syair-syairnya, ia 

dengan jelas menekankan bahwa ideologi Pan-Islamisme adalah tujuan 

utamanya. Ia menginginkan adanya negara Islam global di mana umat 

Islam dapat hidup adil dan makmur sebagai satu persaudaraan tanpa 

memandang suku, warna kulit, atau wilayah. Gambaran masyarakat Islam 

yang kembali kepada nilai-nilai al-Qur'an dan Sunnah adalah visi Iqbal. 

Baginya, al-Qur'an dan Sunnah akan menjadi pendorong dinamisme dalam 

gerakan Islam dan menjamin kemenangannya. Dengan kata lain, Iqbal 

bermimpi tentang dunia Islam yang diperintah oleh prinsip agama (ad-Din), 

bukan oleh politik model Barat, melainkan politik yang berakar pada ajaran 

al-Qur'an dan Sunnah (Haluti & Munirah, 2022). 

Ide-ide Muhammad Iqbal tampaknya memberikan inspirasi bagi umat 

Islam di India untuk mendirikan sebuah negara Islam. Di bawah 

kepemimpinan Muhammad Ali Jinnah, yang merupakan murid dan 

sahabat Iqbal, umat Islam India berhasil mendirikan negara Islam yang 

sekarang dikenal sebagai Pakistan. Secara resmi, negara ini menjadi terpisah 

dari India pada tahun 1947, sembilan tahun setelah wafatnya Muhammad 

Iqbal.  

Sementara itu, menurut pandangan (Indrajaya, 2013) terkait demokrasi, 

Iqbal sebenarnya tidak menolak konsep demokrasi itu sendiri. Bahkan, Ia 

memandang demokrasi sebagai elemen penting dalam Islam, dianggap 

sebagai cita-cita politik. Dalam konteks Islam, praktik demokrasi hanya 

terjadi selama 30 tahun, yaitu pada masa khulafaur Rasyidin (632-661 M). 



 

Taufik Hidayatulloh | 73  

Namun, Iqbal mengajukan kritik yang tajam terhadap demokrasi Barat. 

Kritiknya dilandaskan pada pandangan bahwa sistem demokrasi Barat 

cenderung menyembunyikan ketidakadilan dan pada saat yang sama 

berfungsi sebagai alat imperialisme dan kapitalisme Eropa. Iqbal melihat 

demokrasi Barat sebagai suatu bentuk demokrasi yang kekurangan dimensi 

spiritual. 

Dalam teori politiknya, Iqbal mengemukakan dua prinsip yang 

seharusnya menjadi perhatian utama. Pertama, bahwa Hukum Allah 

merupakan otoritas tertinggi, dan Islam menentang dominasi otoritas 

perorangan. Kedua, prinsip kesetaraan mutlak antara semua anggota 

komunitas. Berdasarkan prinsip-prinsip ini, Iqbal menegaskan bahwa tidak 

ada alasan bagi umat Islam untuk menolak demokrasi, selama mereka terus 

melakukan evaluasi dan berusaha mengatasi kelemahan dan cacat dalam 

sistem demokrasi. Prinsip kesetaraan, baginya, adalah salah satu 

manifestasi tauhid yang harus diwujudkan sebagai ide pokok dalam 

kehidupan sosio-politik umat Islam. Untuk mencapai tujuan ini, upaya 

sadar dan kreatif dari umat Islam diperlukan dalam mewujudkan nilai-nilai 

tauhid dalam konteks ruang dan waktu, dengan tujuan akhir membangun 

tatanan sosio-politik yang mengarah pada penciptaan demokrasi spiritual 

sebagai tujuan utama umat Islam (Ja’far, 2015). 

E. Bidang Pendidikan 

M. Iqbal dikenal sebagai seorang intelektual yang pernah menempuh 

pendidikan di Barat, khususnya di Inggris. Baginya, pendidikan seharusnya 

tidak terikat pada atau menerima pembagian antara pendidikan Timur dan 

Barat, agama dan sekuler, dan sejenisnya. Iqbal meyakini bahwa 

pengelompokan semacam itu dapat menjauhkan pendidikan dari fitrahnya, 

bahkan dapat menanamkan bibit sektarianisme-primordial yang 

disebutnya sebagai "penyakit otak dan penyakit hati". Menurut Iqbal, kedua 

hal ini dapat meracuni hampir seluruh umat manusia, terutama umat Islam, 

membuat mereka antipati terhadap pendidikan atau ilmu pengetahuan 

yang dianggap berasal dari Barat, seperti filsafat dan bidang lainnya. Sikap 

apologetik masyarakat Islam terhadap hal ini telah membawa mereka pada 

jebakan yang sangat serius, bahkan menyebabkan umat Islam tertinggal dan 

ketinggalan zaman (Muzaki & Tafsir, 2018). 



 

74 | Filsafat Islam Kontemporer 

Oleh karena itu, Iqbal mendorong umat manusia, khususnya umat Islam 

India, untuk bersama-sama bangkit dan mengatasi cara tradisional serta ide-

ide serta teknologi Barat. Tujuannya adalah menemukan kembali daya 

kreativitas, semangat, dan keaslian diri mereka sendiri, atau dengan kata 

lain, standar kebenaran individual. Baginya, kualitas diri ini dapat 

memberikan pencerahan pada peradaban manusia secara menyeluruh. Oleh 

karena itu, pendidikan harus difokuskan pada proses penemuan ilmiah 

setiap manusia, karena filosofisnya, manusia adalah pencipta bagi 

tindakannya sendiri. Iqbal berpendapat bahwa masyarakat Muslim harus 

bersikap terbuka dalam segala hal tanpa dibatasi oleh klasifikasi baik Barat 

atau Timur (Khuza’i, 2012). 

Selain itu, Iqbal telah menyumbangkan pemikirannya dalam bidang 

pendidikan dengan merumuskan prinsip-prinsip dasar pendidikan sebagai 

orientasi untuk mencapai tujuan pendidikan. Prinsip-prinsip tersebut 

melibatkan konsep individualitas, pertumbuhan individualitas, keserasian 

jasmani dan rohani, hubungan individu dan masyarakat, evolusi kreatif, 

peran intelek dan institusi, pendidikan karakter, tata kehidupan sosial 

Islam, dan pandangan kreatif tentang Pendidikan (Dardiri, 2017). 

Walaupun Iqbal mendapatkan banyak pendidikan di Barat, ia 

menegaskan bahwa Barat bukanlah model untuk pembaharuan. Ia menolak 

sisi negatif terkait kapitalisme dan imperialisme Barat, menganggapnya 

terlalu dipengaruhi oleh materialisme dan telah meninggalkan nilai-nilai 

agama. Bagi Iqbal, yang perlu diambil dari Barat hanyalah ilmu 

pengetahuan, sementara ia menyatakan sikap simpatik terhadap gerakan 

sosialisme di Barat dan Rusia karena melihat adanya persamaan antara 

Islam dan sosialisme (Dardiri, 2017). 

F. Bidang Filsafat 

Dalam kerangka pemikiran filsafatnya, Iqbal menyerukan misi kekuatan 

dan kekuasaan Tuhan. Beliau juga menyatakan bahwa pusat dan fondasi 

organisasi kehidupan manusia adalah ego, yang dipahami sebagai seluruh 

cakupan pemikiran dan kesadaran tentang kehidupan. Iqbal 

menggambarkan kehidupan ini sebagai perjuangan dinamis yang 

berkelanjutan untuk mencapai kesempurnaan dengan mendekatkan diri 

pada ego mutlak, yaitu Tuhan. Dengan demikian, kehidupan manusia 

dalam keegoannya melibatkan perjuangan terus-menerus untuk mengatasi 



 

Taufik Hidayatulloh | 75  

rintangan dan hambatan guna mencapai Ego Tertinggi (Masluhah et al., 

2021). 

Dalam konteks ini, mengingat rintangan terbesar adalah benda atau 

alam, manusia harus mengembangkan instrumen-instrumen tertentu dalam 

dirinya, seperti daya indera, daya nalar, dan daya-daya lainnya agar dapat 

mengatasi penghalang-penghalang tersebut. Selain itu, manusia juga harus 

terus menerus menciptakan hasrat dan cita-cita melalui cinta (`isyq), 

keberanian, dan kreativitas yang merupakan inti dari keteguhan pribadi. 

Menurut Iqbal, seni dan keindahan adalah bentuk ekspresi dari kehendak, 

hasrat, dan cinta ego dalam mencapai Ego Tertinggi tersebut (Syarif, 2007). 

Ketika Iqbal merumuskan postulatnya, "Saya berbuat, karena itu saya 

ada (I act, therefore I exist)," ia membedakannya dengan pemikir Muslim 

terdahulu yang banyak terjebak dalam kenikmatan asketisme. Dalam 

pandangan wahdatul wujud, Iqbal menggambarkannya sebagai "kesadaran 

mistis." Kesadaran mistis atau wahdatul wujud dalam konsep Iqbal adalah 

upaya manusia untuk menafikan kehendak pribadi ketika mengidentifikasi 

dirinya dengan Tuhan. Iqbal berpendapat bahwa praktisi aliran tasawuf 

yang mengadopsi sikap ini merasa bahwa semua unsur material adalah 

fana. Iqbal mengajukan argumen bahwa menafikan diri bukanlah jalan 

untuk mencapai kesempurnaan diri (Iqbal, 1981). 

Oleh karena itu, menurut Iqbal, proses penafian diri sepertinya tidak 

sejalan dengan kondisi manusia yang dilengkapi dengan sejumlah potensi 

yang hidup. Untuk menyatukan diri dengan Tuhan, Iqbal berpendapat 

bahwa ini harus melibatkan ego kreatif. Ego kreatif ini diinterpretasikan 

oleh Iqbal sebagai "kesadaran profetik." Kesadaran ini merupakan suatu 

cara untuk mengembangkan kesadaran melalui aktivitas kreatif yang bebas 

dan menyadari bahwa aktivitas kreatif manusia adalah aktivitas Ilahi. 

Konsep wahdatul wujud dalam pemikiran Iqbal adalah sikap 

mengidentifikasi keinginan pribadi dengan kehendak Tuhan melalui 

penyempurnaan diri, bukan dengan menafikan diri. Kehendak manusia 

dalam posisi tersebut dianggap otonom, namun masih dalam kerangka 

bimbingan Ilahi. 

  



 

76 | Filsafat Islam Kontemporer 

BAB 9 

PEMIKIRAN MURTADHA 

MUTHAHHARI 
 
 

A. Biografi Intelektual Murtadha Muthahhari 

Ayatollah Murtadha Muthahhari, lahir pada 02 Februari 1920 di Fariman, 

Khorasan, Iran, adalah seorang ulama besar, filsuf, dan aktivis politik Islam 

yang memberikan kontribusi besar terhadap pemikiran dan perkembangan 

intelektual di dunia Muslim pada abad ke-20. Pemikirannya yang 

mendalam dan kerangka pemikiran keislamannya membuatnya menjadi 

salah satu tokoh paling berpengaruh dalam sejarah modern Iran. Biografi 

intelektual Murtadha Muthahhari mencakup perjalanan pendidikannya, 

pengaruh yang membentuk pemikirannya, dan perannya dalam gerakan 

revolusioner di Iran (Labib, 2015). 

Murtadha Muthahhari dibesarkan dalam lingkungan keluarga yang taat 

beragama di Khorasan. Ayahnya adalah seorang ulama terkemuka, dan dari 

sini, Muthahhari diperkenalkan pada ilmu agama Islam sejak dini. 

Pendidikan awalnya dimulai di hawza, sekolah tradisional Islam, di mana 

ia belajar teologi, hukum Islam, filsafat, dan bahasa Arab. Selanjutnya, 

Muthahhari melanjutkan pendidikan tingginya di Universitas Teheran, 

tempat ia mendalami studi filsafat dan psikologi. Pengalaman ini membuka 

wawasan barunya terhadap pemikiran Barat dan membentuk landasan 

pengetahuannya yang mencakup kedua tradisi pemikiran, Islam dan Barat 

(Muthahhari, 2013). 

Salah satu kontribusi besar Muthahhari adalah dalam bidang filsafat. Ia 

memadukan pemikiran tradisional Islam dengan konsep-konsep modern, 

terutama yang diperolehnya selama studinya di universitas. Pemikirannya 

mencakup isu-isu seperti hubungan antara iman dan ilmu, hakikat manusia, 

dan tata nilai moral dalam masyarakat. Muthahhari sangat terpengaruh 

oleh pemikiran pemikir seperti Allama Muhammad Iqbal dan Ayatollah 

Muhammad Husain Tabatabai. Dari Iqbal, ia mengambil inspirasi tentang 



 

Taufik Hidayatulloh | 77  

urgensi kemandirian intelektual umat Islam dan kebutuhan akan sintesis 

antara pemikiran Timur dan Barat. Dari Tabatabai, ia memperdalam 

pemahaman tentang filsafat eksistensialisme dan metafisika, khususnya 

dalam konteks pemikiran Shia (Labib, 2015). 

Muthahhari juga memainkan peran penting dalam gerakan revolusioner 

di Iran, yang menghasilkan Revolusi Islam pada tahun 1979. Sebagai 

seorang pemikir dan ulama, ia memiliki pengaruh yang signifikan dalam 

mempersiapkan masyarakat untuk perubahan besar ini. Pemikirannya 

tentang konsep kepemimpinan Islam dan keadilan sosial menjadi dasar bagi 

gerakan revolusioner. Sebelum Revolusi, Muthahhari terlibat aktif dalam 

kegiatan politik dan sosial. Ia adalah pendiri dan pemimpin organisasi 

terkenal, seperti Jam'iyyat-i IsIami dan Nahzat-i Azadi-yi Iran. Perannya 

dalam memberikan panduan intelektual dan moral bagi para aktivis 

revolusioner membuktikan signifikansinya dalam peristiwa sejarah ini. 

Pemikiran keislaman Muthahhari sangat berfokus pada pemahaman 

Islam sebagai suatu sistem komprehensif yang mencakup aspek-aspek 

kehidupan, mulai dari individu hingga masyarakat. Ia menekankan konsep-

konsep seperti 'Wilayat al-Faqih' (pemimpin spiritual yang dapat 

mengambil keputusan politik) dan 'Amr bil Ma'ruf wa Nahy 'anil Munkar' 

(memerintahkan yang ma’ruf dan mencegah yang munkar) sebagai bagian 

integral dari kepemimpinan Islam.Pemikirannya juga menyoroti 

pentingnya pendidikan dan penelitian dalam pengembangan masyarakat 

Islam yang berkualitas. Ia percaya bahwa umat Islam harus aktif terlibat 

dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi untuk mencapai 

kemajuan dan kemandirian (Bagir, 2008). 

Selama dua dekade, Murtadha Muthahhari mengabdikan hidupnya di 

lingkungan universitas, bahkan menjabat sebagai ketua jurusan di Fakultas 

Teologi dan Keislaman. Di tengah-tengah kesibukannya sebagai dosen, 

Muthahhari meluangkan waktu untuk memberikan ceramah keagamaan, 

baik di masyarakat umum maupun di organisasi Islam di Teheran. Salah 

satu contohnya adalah saat ia memberikan ceramah pada organisasi yang 

dipimpin oleh Mahdi Bazargan dan Ayatullah Tale Qani (Bagir, 2008). 

Tidak hanya dikenal sebagai akademisi dan penceramah, Muthahhari 

juga terlibat secara aktif dalam politik gerakan revolusi Islam di Iran, 

memperjuangkan melawan rezim Syah Pahlevi. Ia dengan tegas 

menyatakan dirinya sebagai pengikut politik Imam Khomeini dan dalam 



 

78 | Filsafat Islam Kontemporer 

ceramahnya mengajak masyarakat untuk mendukung gerakan tersebut. 

Akibat tindakannya ini, Muthahhari ditangkap dan dipenjarakan. 

Meski mengalami penahanan, pengalaman ini tidak meredam semangat 

perjuangan Muthahhari. Pada tahun 1946, beberapa bulan setelah 

dibebaskan, ia bersama beberapa ulama lain mendirikan organisasi 

Tahiyyat-e Ruhaniyyat-e Mubarriz (Himpunan Ulama Pejuang) dan 

terorganisir melancarkan perlawanan terhadap rezim diktator Pahlevi. 

Peranannya mencapai puncak saat meletusnya Revolusi Iran pada tahun 

1978-1979, di mana Muthahhari menjadi salah satu tokoh di balik layar yang 

membawa revolusi tersebut menuju kemenangan. Setelah itu, Imam 

Khomeini langsung menunjuk Muthahhari untuk memimpin Syuryae 

Inqilab Islam (Dewan Revolusi Islam) (Saihu, 2019). 

Namun, sebelum Muthahhari dapat menerapkan konsep-konsep 

politiknya pada pemerintahan baru, ia meninggal dunia pada 1 Mei 1979, 

hanya tiga bulan setelah Revolusi Islam Iran, akibat pembunuhan oleh 

kelompok Furqoni yang menyuarakan sikap anti-ulama. Meskipun begitu, 

salah satu keberhasilan Muthahhari pada fase ini adalah membawa Iran 

menuju kebebasan dan kemerdekaan. Muthahhari merupakan salah satu 

pemikir Muslim kontemporer Iran yang produktif, menghasilkan lebih dari 

200 karya, termasuk dalam bidang filsafat, kalam, sosiologi, sejarah, 

antropologi, dan etika. Semua karyanya telah dikumpulkan dalam sebuah 

ensiklopedia Muthahhari yang terdiri dari lebih dari 20 jilid (Labib, 2015). 

Karyanya banyak dipublikasikan dan diterjemahkan ke dalam berbagai 

bahasa, termasuk Indonesia, seperti "Falsafah Agama dan Kemanusiaan," 

"Falsafah Kenabian," "Masyarakat dan Sejarah," "Belajar Konsep Logika," 

dan "Falsafah Akhlak." Karya-karya ini menjadi warisan berharga yang 

terus memengaruhi pemikiran dan perjalanan sejarah di Iran dan di seluruh 

dunia Islam. 

B. Filsafat Etika Islam Murthadha Muthahhari 

Dalam ajaran Islam, konsep-konsep seperti keadilan, kebenaran, 

kesucian, takwa, kejujuran, dan kebersamaan dianggap memiliki makna 

yang mendalam. Konsep-konsep ini secara signifikan terkait dengan 

pemaknaan terhadap iman dalam pandangan teologi rasional. Iman, 

menurut pandangan ini, memiliki tiga unsur utama, yaitu iman kepada 

Tuhan, iman kepada alam ghaib, dan pelaksanaan amal perbuatan yang 



 

Taufik Hidayatulloh | 79  

membawa kebaikan, baik bagi diri pelaku maupun bagi sesama manusia 

(Bagir, 2017). 

Naibin menjelaskan bahwa dasar dan pondasi etika memiliki akar yang 

dalam dalam pengenalan terhadap Tuhan. Tanpa iman, akhlak menjadi 

seperti tengkorak tanpa daging. Dalam pandangan Muthahhari, iman 

menjadi dasar pertama filsafat etika, mengakui Tuhan sebagai landasan 

yang mendasari prinsip-prinsip moral. Pondasi kedua dalam pemikiran 

etika Muthahhari adalah pengenalan terhadap diri manusia, di mana 

manusia disadarkan akan eksistensinya. Gagasan ini muncul dari refleksi 

Muthahhari sebelum menyampaikan ceramah di Universitas Tehran, yang 

kemudian dituangkan dalam tulisannya mengenai "Masalah Diri dalam 

Akhlak" (Naibin, 2020). Menurut (Muthahhari, 2014), setiap individu 

memiliki dua sisi diri, yaitu diri agung dan diri yang terkait dengan dimensi 

kemanusiaannya. Dalam kerangka etika Islam, ditekankan untuk 

memuliakan diri di satu sisi, sementara di sisi lain, individu juga diajak 

untuk melawan atau mengendalikan diri. Pertanyaan muncul mengenai 

bagaimana manusia dapat mengelola kedua sisi dirinya yang berbeda ini, 

dan manakah di antara keduanya yang perlu diperjuangkan atau dikelola? 

Menurut Muthahhari, Islam telah memberikan penjelasan dan solusi 

menyeluruh terhadap permasalahan di atas. Walaupun Islam memandang 

manusia sebagai makhluk seperti hewan lainnya, namun al-Qur’an 

mengajarkan bahwa manusia juga dianugerahi roh Ilahi. Terdapat cahaya 

malakut Ilahi dalam diri manusia yang menjadi sumber kesadaran etis. 

Secara substansial, diri manusia bukanlah diri hewani, melainkan diri 

malakut-insani. Muthahhari menjelaskan bahwa ketika kecenderungan 

hewani menguasai kehendak akhlaki, manusia akan merasa kalah dan 

mencela dirinya. Sebaliknya, ketika kehendak akhlaki mendominasi 

kecenderungan hewani, manusia merasakan optimisme. Oleh karena itu, 

yang harus dilawan adalah diri palsu, seperti 'ujub, dengki, sombong, 

dzalim, dan sebagainya (Muthahhari, 2014). 

Dari sini, manusia menyadari bahwa hakikat dirinya terletak pada 

kehendak akhlak yang terkait dengan perintah akal. Kecenderungan dalam 

diri manusia hanya merupakan sarana, bukan hakikat sejati. Muthahhari 

menyebutnya sebagai akal dan penalaran. Manusia harus menundukkan 

diri hewani dengan akalnya. Artinya, kehendak akhlaki atau akal 

mengalahkan kecenderungan hewani (Saihu, 2019). 



 

80 | Filsafat Islam Kontemporer 

Diri manusia merupakan sumber perasaan akhlaki dan pintu menuju 

dimensi spiritual. Roh manusia atau cahaya malakut Ilahi merupakan 

gerbang spiritual untuk memahami bahwa dirinya adalah entitas spiritual 

yang abadi. Muthahhari berpendapat bahwa manusia, melalui bakat 

alaminya, berupaya memenuhi kebutuhan materi dan alamiahnya. Namun, 

dengan kesadaran nonmateril, manusia berusaha memenuhi kebutuhan 

spiritualnya (Chumaedi, 2018). Kesadaran nonmateril ini menghubungkan 

manusia dengan alam metafisika dan abstrak untuk memenuhi tuntutan 

spiritualnya, yang merupakan kesadaran yang lahir dari hakikat diri. 

Muthahhari menjelaskan bahwa Islam memandang bahwa inti dari semua 

kesadaran akhlaki adalah rasa memuliakan dan mengangkat martabat diri 

sejati. Semua itu mencerminkan kemuliaan dan kekuatan sejati. Manusia 

yang memiliki akhlak sempurna dalam perspektif Islam adalah manusia 

yang mampu merasakan kemuliaan dalam dirinya. 

Tuhan menjadi fondasi pertama dalam kerangka filsafat etika Islam. 

Fondasi kedua adalah pemahaman diri secara substansial, sehingga pusat 

perhatian akhlak Islami atau etika Islam adalah "kemulian diri". Konsep ini 

menekankan pentingnya manusia menjalani kehidupan dengan akhlak 

insani, mendorongnya untuk berlaku secara etis. Pemahaman diri juga 

dianggap sebagai sumber perasaan akhlaki dan sebagai gerbang menuju 

dimensi spiritual. Dalam konteks etika Islam, mengenal diri dianggap 

sebagai langkah awal untuk memahami etika, bahkan lebih lanjut lagi, 

untuk memahami Tuhan (Syarifah Habibah, 2015). 

Menurut (Muthahhari, 2011) pengenalan diri memiliki dua tujuan. 

Pertama, melalui introspeksi diri, manusia dapat memahami Allah, yang 

merupakan isu pemikiran manusia dan rahasia alam semesta. Pengenalan 

diri dipandang sebagai titik awal untuk mengenali Allah, sebagaimana 

tubuh fisik menjaga kesatuan dirinya. Tubuh manusia berkaitan erat 

dengan kepribadian rohani dan mental manusia. Kedua, pengetahuan akan 

diri sendiri memungkinkan manusia menentukan tindakan dan perilaku 

yang tepat dalam kehidupan (akhlak dan perbuatan). 

Muthahhari mendefinisikan akhlak sebagai sejumlah fakultas atau bakat 

(malakah) yang membentuk karakter, sikap, dan tindakan seseorang. Bagi 

Muthahhari, untuk memahami rahasia terbesar alam dan isu-isu teoritis 

manusia, terutama Allah, tidak ada cara lain selain melalui pengenalan diri. 

Pengenalan diri juga dianggap sebagai kunci untuk memahami isu-isu 



 

Taufik Hidayatulloh | 81  

alamiah atau praktis yang paling penting bagi manusia, yaitu akhlak 

(akhlak) (Muthahhari, 2015). Dengan demikian, filsafat etika Islam 

Muthahhari secara epistemologis dapat dikategorikan sebagai etika 

teologis, di mana agama menjadi satu-satunya landasan yang mampu 

melegitimasi akhlak atau etika. Dasar dari filsafat etikanya adalah agama 

dan akal. Sebagai seorang yang beragama, Muthahhari konsisten dalam 

menjadikan agama sebagai pijakan dasar untuk hampir semua konsep 

ilmiah yang muncul dari pemikirannya. 

C. Kritik terhadap Epistemologi Etika Barat 

Dalam buku Falsafah Akhlaq, kritik-kritik Muthahhari tidak terfokus 

pada aliran filsafat etika tertentu; sebaliknya, kritiknya lebih 

menitikberatkan pada gagasan-gagasan terkait sistem filsafat etika tanpa 

memandang alirannya. Poin utama kritiknya terletak pada 

ketidaksetujuannya terhadap argumen-argumen mengenai teori tindakan 

dan masalah ego dalam etika yang diajukan oleh beberapa tokoh filsafat 

etika. Evaluasi kritis Muthahhari terhadap sistem filsafat etika Barat dan 

filsafat etika yang berasal dari pemikir Islam terdahulu menjadi jelas dalam 

konteks ini (Muthahhari, 2014). 

Menurut (Muthahhari, 2014), landasan filsafat etika secara umum 

dibangun atas pemahaman tentang makna perbuatan atau tindakan 

manusia. Pandangan Maurice Blondel menyatakan bahwa tindakan 

manusia adalah representasi yang paling umum dan lengkap tentang 

dirinya. Melalui tindakannya, manusia mengekspresikan diri secara 

mendalam dan meresapi eksistensinya. Tindakan juga merupakan bentuk 

realisasi untuk berkomunikasi dengan sesama manusia atau bahkan dengan 

Tuhannya. Singkatnya, Muthahhari menyajikan pandangannya bahwa 

pemahaman epistemologis tentang konsep etika perlu dimulai dari 

penjelasan tentang pernyataan etika, sehingga dapat membimbing kita 

menuju konsep etika yang lebih menyeluruh. 

Muthahari kemudian menguraikan tentang teori tindakan atau 

perbuatan manusia. Ia mengategorikan perbuatan manusia menjadi dua 

jenis, yaitu perbuatan alami dan perbuatan akhlaki yang disebut "tindakan 

etis". Perbuatan alami adalah tindakan yang tidak memberikan 

penghargaan kepada pelakunya, seperti makan saat lapar atau minum saat 

haus, yang juga dilakukan oleh binatang. Sementara itu, perbuatan akhlaki 



 

82 | Filsafat Islam Kontemporer 

"etis" adalah perbuatan yang patut dipuji, seperti menolong sesama tanpa 

mengharapkan imbalan (Muthahhari, 2015). 

Terdapat beberapa penjelasan mengenai kriteria perbuatan akhlaki "etis". 

Pertama, perbuatan akhlaki adalah tindakan yang dilakukan untuk 

kepentingan orang lain, didefinisikan dari perspektif tujuan (ghayah). 

Perbuatan akhlaki bertujuan untuk kebaikan orang lain. Kedua, perbuatan 

akhlaki adalah jenis tindakan yang berasal dari perasaan kasih sayang 

sesama, didefinisikan sebagai penyebab akhir (final cause). Tindakan 

akhlaki yang dilakukan untuk kepentingan orang lain tidak dapat 

terlaksana tanpa adanya perasaan kasih sayang terhadap sesama manusia 

(Muthahhari, 2014). 

Muthahhari melakukan evaluasi kritis terhadap kedua teori perbuatan 

akhlaki di atas dengan memberikan contoh perasaan keibuan. Ia 

menanyakan apakah perasaan tersebut termasuk dalam perbuatan akhlaki 

ataukah perbuatan alami. Misalnya, perbuatan seorang ibu yang memiliki 

tujuan untuk anak yang dicintainya. Meskipun perbuatan tersebut tidak 

berakar dari naluri individu, melainkan dari perasaan cinta terhadap anak. 

Secara emosional, perbuatan keibuan dianggap mulia, tetapi Muthahhari 

menekankan bahwa hal itu tidak dapat dianggap sebagai tindakan 

kebajikan ibu, karena perasaan tersebut berasal dari fitrah dan aturan 

penciptaan. Kesimpulannya, penjelasan dari kedua teori tersebut masih 

tergolong dalam kategori perbuatan alami, menunjukkan adanya 

kebingungan dalam mendefinisikan perbuatan akhlaki. 

Selanjutnya, Muthahhari mengemukakan tanggapan kritis terhadap 

kriteria teori perbuatan akhlaki Immanuel Kant (1724-1804). Meskipun Kant 

dianggap sebagai filosof modern terkemuka, Muthahhari menyamakannya 

dengan syaikh Anshari di kalangan ahli ushul kontemporer. Pendapat Kant 

bahwa kriteria perbuatan akhlaki adalah perasaan kewajiban intuitif, di 

mana seseorang melakukan tindakan semata-mata karena perintah intuisi, 

diakui Muthahhari memiliki kebenaran sejumput. Namun, Muthahhari 

menegaskan bahwa akhlak dalam pandangan Kant hanya bersifat intuitif 

(Al Azis, 2021).  

Meskipun Muthahhari mengakui adanya sejumlah kebenaran dalam 

teori perbuatan akhlaki Kant, masih terdapat celah atau kelemahan dalam 

penjelasan teori tersebut. Kritiknya terhadap kriteria perbuatan akhlaki 

Kant menyoroti bahwa Kant cenderung terlalu memusatkan perbuatan 



 

Taufik Hidayatulloh | 83  

akhlaki pada intuisi, sementara seolah-olah meremehkan kekuatan akal 

teoritis dalam kerangka acuan filosofis. Muthahhari menolak pandangan 

Kant yang menganggap bahwa akal teoritis tidak mampu membuktikan isu-

isu perbuatan akhlaki, karena menurutnya, melalui akal teoritis, manusia 

dapat membuktikan kemerdekaan, keabadian roh, keberadaan Tuhan, dan 

bahkan perintah-perintah akhlaki tanpa menolak akal praktis. Akal juga 

dianggapnya mendukung dan membenarkan validitas perintah-perintah 

akhlaki yang diperoleh manusia melalui ilham intuisinya (Nur, 2016). 

Muthahhari juga memberikan kritik yang tajam terhadap tokoh moral 

lain, yaitu Bertrand Russell (1872-1972). Pengaruh pemikiran Russell 

terutama terasa di kalangan kelompok marxis di Iran, terutama kelompok 

al-Furqon. Dalam kritiknya, Muthahhari menggambarkan Russell sebagai 

seseorang yang menolak eksistensi intuisi akhlaki dan esensi kebaikan 

perbuatan. Russell, menurutnya, meyakini bahwa manusia tidak mampu 

memahami nilai-nilai kebaikan dan keburukan intrinsik pada manusia. 

Pandangan Russell tentang akhlak menekankan pada pencarian 

keuntungan, namun dengan pandangan yang licik dan jauh-sighted (Nur, 

2016). Konsep etika atau akhlak Russel adalah akhlak rasional dengan arti 

akhlak ketajaman nalar. Akal adalah lentera bagi manusia dan ia berada 

pada kendali pemiliknya. Kemanapun dia hendak pergi, lampu itu akan 

setia mengikutinya, serta menerangi jalannya. Manusia menjadikan akalnya 

sebagai pelayan keuntungannya. 

Konsep etika atau akhlak Russell dianggap Muthahhari sebagai akhlak 

rasional yang berarti akhlak ketajaman nalar. Muthahhari menolak 

pandangan Russell bahwa akhlak harus melayani keuntungan semata, dan 

mengkritik bahwa pandangan semacam itu bertentangan dengan prinsip 

altruisme yang dicanangkan oleh (Russel, 2016). Dalam pandangan 

Muthahhari, akhlak seharusnya memiliki nilai tinggi, kesucian, dan lebih 

dari sekadar manfaat semata. Kesimpulannya adalah bahwa pandangan 

Russell tidak sejalan dengan slogannya yang mempromosikan altruisme, 

karena filosofinya sendiri bertentangan dengan konsep tersebut. Selain itu, 

Muthahhari menyoroti bahwa pandangan Russell hanya akan bermanfaat 

dalam konteks di mana semua kekuatan memiliki tingkat kesetaraan. 

Namun, jika kekuatan yang kuat menghadapi kekuatan yang lemah, dan 

kekuatan yang kuat menyadari bahwa kekuatan yang lemah tidak mampu 



 

84 | Filsafat Islam Kontemporer 

mengambil keuntungannya, maka menurut Muthahhari, akhlak tidak 

mendorongnya untuk berbuat baik (Muthahhari, 2011). 

Lalu, teori mana yang sesuai untuk menjelaskan perbuatan akhlaki? 

Muthahhari yakin bahwa satu-satunya teori yang dapat menjelaskan 

perbuatan akhlaki manusia adalah teori penyembahan. Menurut kriteria 

Muthahhari, akhlak merupakan bentuk penyembahan kepada Tuhan yang 

terdapat di alam bawah sadarnya, di mana manusia tunduk kepada 

sejumlah perintah Tuhan yang terdapat dalam alam bawah sadarnya. 

Teisme adalah satu-satunya aliran pemikiran yang mampu membenarkan 

akhlak ini, dan perintah-perintahnya dijelaskan dalam al-Qur'an, 

"Katakanlah: ‘Sesungguhnya sembahyangku, ibadahku, hidupku dan 

matiku hanya untuk Allah, Tuhan semesta Alam’" (Bagir, 2017) 

Muthahhari melakukan evaluasi kritis terkait masalah ego. Dalam 

filsafat etika, pembahasan tentang ego dianggap sebagai hal yang krusial 

karena ego merupakan representasi dari bagaimana sistem filsafat etika 

dibangun. Ada dua pandangan mengenai posisi ego. Pertama, ego sebagai 

dasar akhlak atau etika, di mana filosofi akhlak dibangun berdasarkan pada 

egoisme, penyembahan ego, penguatan ego, perjuangan untuk kekekalan, 

dan pembelaan diri. Kedua, akhlak yang didasarkan pada perlawanan 

terhadap ego, seperti keadilan, kejujuran, amanah, dan nilai-nilai yang 

berlawanan dengan egoisme individual. Semua prinsip akhlaki ini 

merupakan bentuk perlawanan terhadap ego. Dengan sederhana, 

Muthahhari menyatakan bahwa selama manusia belum dapat melepaskan 

ego, ia tidak dapat berkorbannya dan mengutamakan kepentingan orang 

lain dalam perbuatannya, sehingga sulit bagi manusia untuk menerapkan 

nilai-nilai akhlak secara menyeluruh  (Muthahhari, 2011). 

Muthahhari menjelaskan bahwa ada tiga jenis egoisme. Pertama, ego 

individualisme, di mana kelompok ini hanya mempertimbangkan 

kepentingan diri sendiri. Mereka hanya menginginkan segala sesuatu untuk 

keuntungan pribadi mereka. Bagi Muthahhari, ego individualisme 

dianggap sebagai jenis ego yang paling lemah. Kedua, ego kekeluargaan, 

yang lebih melibatkan lingkup lebih luas, termasuk keluarga dan kelompok 

tertentu. Tindakan baik hanya ditujukan kepada orang-orang dalam 

lingkup tersebut, dan menurut Muthahhari, sikap ini tidak termasuk dalam 

akhlak mulia. Ketiga, ego kebangsaan, yang lebih melibatkan kesetiaan 

pada bangsa sendiri. Tindakan baik hanya dianggap benar jika 



 

Taufik Hidayatulloh | 85  

menguntungkan negara adikuasa, dan jika tidak, dianggap tidak benar 

(Naibin, 2020). 

Muthahhari, dengan melebar jangkauan pembatasan ego, berupaya 

mewujudkan konsep masyarakat yang berlandaskan pada tauhid. 

Menggunakan terminologi dari Asghar Ali Engineer, ia mengusung 

gagasan tentang masyarakat yang bersifat inklusif dan bercirikan tauhid 

yang Islami, yang secara tegas menolak segala bentuk diskriminasi, baik itu 

berdasarkan ras, agama, kasta, atau kelas (Saumantri, 2023). Dengan 

demikian, permasalahan ego dalam konteks Islam menjadi jelas. Lingkup 

akhlak yang diusung tidak terbatas pada individu atau wilayah tertentu, 

bahkan tanpa batasan; melibatkan baik orang-orang Muslim maupun non-

Muslim.Lebih lanjut, melalui berbagai kritiknya terhadap teori perbuatan 

dan permasalahan ego yang telah diuraikan sebelumnya, Muthahhari 

membangun suatu sistem filosofi akhlak atau etika yang didasarkan pada 

penjelasan rasionalnya. Dalam sistem ini, landasan dan pondasi pemikiran 

etika Muthahhari ditempatkan pada agama dan akal. 

  



 

86 | Filsafat Islam Kontemporer 

BAB 10 

PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN 

NASR 
 
 

 

A. Biografi Intelektual Seyyed Hossein Nasr 

Seyyed Hossein Nasr adalah seorang intelektual, filsuf, dan cendekiawan 

Islam terkemuka yang lahir pada tanggal 7 April 1933 di Tehran, Iran. 

Dikenal sebagai salah satu tokoh penting dalam dunia akademis Islam 

kontemporer, Nasr telah memberikan kontribusi yang signifikan terhadap 

pemahaman dan penyebaran budaya, filsafat, dan spiritualitas Islam di 

tingkat internasional. Biografi intelektualnya mencakup perjalanan panjang 

dari pemuda yang berbakat di Iran hingga menjadi seorang sarjana terkenal 

di dunia Islam dan Barat (Maksum, 2013). 

Nasr memulai pendidikannya di Iran sejak dini, menunjukkan 

kecenderungan intelektual yang luar biasa. Setelah menyelesaikan 

pendidikan dasarnya di sekolah Iran, ia melanjutkan pendidikan 

menengahnya di Alborz High School, yang merupakan sekolah yang sangat 

dihormati di Tehran. Bakatnya dalam bidang ilmu pengetahuan dan 

kecintaannya terhadap filsafat dan seni tidak hanya terbatas pada akademis, 

tetapi juga pada ketertarikannya terhadap ilmu alam dan metafisika. Pada 

tahun 1950, Nasr berangkat ke Amerika Serikat untuk melanjutkan 

pendidikannya di Universitas Massachusetts Institute of Technology (MIT). 

Ia mengambil jurusan ilmu pengetahuan dan fisika, tetapi minatnya 

terhadap pemikiran filsafat dan spiritualitas mulai tumbuh di tengah-

tengah pendidikan sainsnya. Pada tahun 1954, Nasr meraih gelar sarjana 

dalam bidang fisika dan kemudian melanjutkan studi pascasarjana di 

Harvard University, di mana ia memperoleh gelar doktor dalam bidang 

filsafat sejarah pada tahun 1958 (Hidayat, 2005). 



 

Taufik Hidayatulloh | 87  

Setelah menyelesaikan pendidikan tinggi di Amerika Serikat, Nasr 

kembali ke Iran dan memulai karir akademisnya di Universitas Tehran. Di 

sinilah ia menjadi profesor filsafat sejarah, dan karyanya mulai 

mendapatkan pengakuan di tingkat nasional. Selama periode ini, Nasr 

mengembangkan pandangan filosofisnya yang kuat yang mencakup 

hubungan antara agama, filsafat, dan sains. Namun, ketidakpuasan Nasr 

terhadap pendekatan sekuler terhadap pendidikan di Iran membuatnya 

kembali ke Amerika Serikat pada tahun 1964. Ia kemudian mengajar di 

Universitas Temple di Philadelphia dan kemudian pindah ke Universitas 

George Washington di Washington D.C. Sebagai seorang cendekiawan 

Islam yang mendalam, Nasr membela hak pendidikan berbasis nilai-nilai 

spiritual dan mempromosikan pemahaman yang lebih dalam tentang peran 

agama dalam kehidupan manusia. 

Salah satu kontribusi paling penting Nasr terhadap dunia intelektual 

adalah penyelidikannya tentang hubungan antara agama, filsafat, dan sains. 

Ia membela pandangan bahwa sains dan agama bukanlah dua realitas yang 

bertentangan, melainkan dua bentuk pemahaman yang komplementer 

terhadap kenyataan. Karyanya merangkum pemikiran filsafat Islam klasik, 

terutama dari tradisi Sufi, dan menyelaraskannya dengan konsep-konsep 

modern dalam sains dan filsafat Barat. Sebagai seorang cendekiawan 

universal, Nasr juga terlibat dalam dialog antaragama. Ia mendorong 

pemahaman saling menghormati antara agama-agama besar dunia, 

khususnya antara Islam dan Kristen. Melalui karya-karyanya yang terkenal, 

seperti "Knowledge and the Sacred" dan "Man and Nature: The Spiritual 

Crisis in Modern Man," Nasr menyajikan pandangan yang mendalam 

tentang hubungan manusia dengan alam dan pencarian makna hidup 

(Widayani, 2017). 

Seyyed Hossein Nasr tidak hanya dikenal di Iran atau Amerika Serikat, 

tetapi juga di seluruh dunia Islam. Kontribusinya dalam mempromosikan 

pemahaman Islam yang lebih mendalam dan berdialektika dengan 

pemikiran Barat telah membuatnya diakui sebagai seorang intelektual 

terkemuka di dunia Islam kontemporer. Nasr juga memiliki pengaruh di 

luar dunia akademis. Ia sering diundang untuk memberikan kuliah dan 

pidato di berbagai konferensi internasional dan forum antarbudaya. 

Keberadaannya sebagai seorang intelektual Islam yang tegas dalam 

pendiriannya dan kemampuannya untuk menjembatani kesenjangan antara 



 

88 | Filsafat Islam Kontemporer 

Timur dan Barat menjadikannya seorang pemimpin pemikiran global (Nasr, 

1996). 

Selain kontribusi di bidang filsafat dan ilmu pengetahuan, Nasr juga 

memiliki minat dalam seni dan arsitektur Islam. Ia menyadari bahwa seni 

dan arsitektur adalah ekspresi yang dalam dari spiritualitas Islam. Nasr 

memberikan penekanan khusus pada pentingnya seni tradisional dan 

arsitektur Islam dalam mempertahankan identitas budaya dan roh spiritual 

masyarakat Muslim. Pandangan Nasr tentang seni dan arsitektur 

mencerminkan keyakinannya pada pentingnya nilai-nilai spiritual dalam 

memandu kehidupan manusia. Ia membela warisan seni Islam sebagai 

ekspresi keindahan dan kedalaman pemahaman spiritual yang dimiliki oleh 

peradaban Islam. 

Menurut (Azra, 2003), pemikiran Nasr dapat diklasifikasikan dalam 

beberapa model berfikir, seperti posmodernis, neo-modernis, atau neo-

sufisme. Nasr diakui sebagai salah satu penentang modernisme Islam di 

Barat dan sekaligus sebagai ahli sains modern yang berpendidikan Barat. 

Meskipun memiliki akar tradisi mistis dari Persia sebagai salah satu pusat 

tradisionalitas Islam, ia juga mendalami ilmu terapan dari Barat modern, 

menjadikannya seorang neo-tradisionalis. Pemikirannya mencerminkan 

pendekatan yang holistik, mengintegrasikan nilai-nilai Islam dari aspek 

lahiriah hingga batiniah dengan merangkul akar pemikiran Syi'ah. 

Nasr memiliki peran ganda sebagai penyuara anti-modernisme Islam di 

Barat dan ahli ilmu terapan dengan pendidikan Barat. Di Timur, dia 

mewarisi tradisi mistis Persia dan belajar memaknai Islam dari dimensi lahir 

hingga batin, berdasarkan akar pemikiran Syi'ah. Namun, seiring dengan 

keahliannya dalam ilmu terapan yang dipelajari dari Barat modern, ia juga 

dapat diidentifikasi sebagai seorang neo-tradisionalis. Pandangannya 

menekankan urgensi mengembalikan nilai-nilai Islam yang telah 

terbaratkan untuk mewujudkan spiritualitas Islam. Baginya, agama sebagai 

dasar kekuatan moral sains kehilangan relevansinya, dan Islam yang 

berkembang saat ini adalah Islam yang membawa nuansa baru dalam 

tatanan yang lebih komprehensif, bukan lagi Islam abad pertengahan atau 

klasik. 



 

Taufik Hidayatulloh | 89  

B. Filsafat Perenialialisme Dalam Pandangan Seyyed Hossain Nasr 

Pandangan filsafat perennial memiliki pengaruh besar terhadap 

pemikiran Seyyed Hossein Nasr. Salah satu tokoh perenialis yang sangat 

berpengaruh bagi Nasr adalah Frithjof Schuon, yang diakui sebagai peletak 

dasar pemahaman eksoterik dan esoterik Islam. Schuon, seorang perenialis, 

menciptakan karya berjudul "Islam and Perennial Philosophy" yang sangat 

dipuji oleh Nasr, bahkan memberinya gelar "My Master" (Rukmana, 2013). 

Filsafat perennial yang dipegang oleh Nasr mengacu pada kearifan 

tradisional dalam Islam. Pemikiran Nasr sebagian besar muncul sebagai 

respons terhadap krisis manusia modern yang menurutnya terjadi di Barat 

dan dunia Islam. Nasr berpendapat bahwa peradaban modern, terutama di 

Barat dan dalam konteks dunia Islam, telah gagal mencapai tujuannya, yaitu 

mempertahankan integritas kemanusiaan (Amallia, 2019). 

Menurut Nasr, manusia modern telah kehilangan identitas sejati. Hidup 

di pinggir eksistensinya, manusia modern hanya memiliki pengetahuan 

dangkal dan berubah-ubah tentang dunia. Dari pengetahuan tersebut, 

manusia modern mencoba merekonstruksi citra dirinya, tetapi tindakan ini 

semakin menjauhkan mereka dari pusat eksistensi, terjerat dalam pinggir 

eksistensi (Nasr, 1987). Oleh karena itu, filsafat perennial Nasr muncul 

sebagai usaha untuk membebaskan manusia modern dari jeratan budaya 

dan peradaban yang diciptakan oleh diri mereka sendiri. 

Sebagai tambahan, John F. Haught dalam bukunya "Science and Religion: 

From Conflict to Conversation" mengajukan pertanyaan menarik, apakah 

agama dan sains bertentangan? Haught mengusulkan empat pendekatan 

untuk menjawab pertanyaan tersebut, yaitu pendekatan konflik, kontras, 

kontak, dan konfirmasi (Haugh, 2014). Haught mengemukakan bahwa 

dialog antara sains dan agama diperlukan, sementara di dunia Islam, agama 

dan sains dapat diselaraskan. Di Barat, terdapat keyakinan ganda bahwa 

bahasa agama tidak dapat dimengerti oleh bahasa sains, dan sains hanya 

dapat diuji dengan riset sistematis di laboratorium. Haught menekankan 

perlunya pendekatan dialogis untuk memahami perbedaan ini dan 

mengatasi perbedaan pandangan antara agama dan sains. 

Seyyed Hossein Nasr menyajikan jawaban atas pertemuan antara sains 

dan agama melalui suatu pendekatan filosofis yang dikenal sebagai 

Religions Perennis atau Philosophy Perennis, yang secara lebih umum 

disebut sebagai Agama dan Filsafat Perennial dalam konteks bahasa 



 

90 | Filsafat Islam Kontemporer 

Indonesia. Inti dari pemikiran Agama dan Filsafat Perennial ini adalah 

adanya sesuatu yang abadi dalam agama, yang menjadi objek kajian 

filosofis dan ilmiah dengan kekekalan yang dimilikinya. 

Pemikiran ini dapat ditemukan dalam ajaran filsafat masysya’i atau 

filsafat paripatik, yang merupakan sintesis dari ajaran-ajaran wahyu Islam, 

Aristotelianisme, dan neoplatonisme, baik dari tradisi Atenian maupun 

Alexandria. Abu Ya’qub al-Kindi, seorang filosof berkebangsaan Arab pada 

abad III/IX di Bagdad, diakui sebagai tokoh yang banyak berkontribusi 

dalam mengembangkan pemikiran ini dengan menyusun lebih dari dua 

ratus penjelasan rinci terkait sains dan filsafat(Nasr, 2004). 

Menurut Nasr, kebenaran yang ditemukan dalam agama dan filsafat 

disebut sebagai kebenaran abadi, yang mencakup kebenaran yang dapat 

dijumpai dalam keduanya. Agama abadi atau filsafat abadi merujuk pada 

pengakuan manusia untuk bersikap pasrah kepada sesuatu yang lebih 

tinggi, agung, dan transendental. Manusia, menurut Nasr, secara fitrah 

cenderung memuja dan bersikap pasrah kepada sesuatu yang dianggapnya 

agung dan dijadikan sebagai Tuhannya (Saumantri, 2023). 

Terlepas dari kesan bahwa sejarah Islam dan Barat tampaknya tidak 

pernah saling berhubungan, Nasr menekankan pentingnya membaca 

sejarah, sains, dan ilmu pengetahuan dengan cermat. Inspirasi dari 

kebangkitan sains Islam selama periode Renaissance Islam pada masa 

Dinasti Abbasiyah ternyata memiliki dampak yang signifikan, dan 

seharusnya tidak dipisahkan begitu jauh antara keduanya. 

Secara filosofis, dapat diamati bahwa ketika dunia Islam berada dalam 

puncak keemasannya, Eropa, khususnya pada abad pertengahan, 

mengalami periode kegelapan dan kemunduran. Setelah mengalami 

kemajuan dalam bidang filsafat, terutama di Yunani pada awal abad 

Masehi, pemikiran Eropa cenderung menuju arah profanistik. 

Oleh karena itu, Barat perlu mengakui kemundurannya. Kemajuan yang 

terjadi di dunia Islam menarik minat banyak orang Barat, dan pada masa 

tersebut, banyak dari mereka datang ke dunia Islam untuk mempelajari 

filsafat dan ilmu pengetahuan. Inilah yang kemudian menjadi jembatan 

informasi antara Barat dan Islam. Pemikiran ilmiah, rasional, filosofis, dan 

bahkan sains Islam mulai ditransfer ke daratan Eropa. Kontak antara dunia 

Barat dan Islam selama lima abad berikutnya ternyata mampu membawa 



 

Taufik Hidayatulloh | 91  

Eropa ke masa kebangkitan kembali (renaisans) dalam ilmu pengetahuan 

dan filsafat, yang kemudian berkembang menjadi era modern. 

Abad modern di Barat, yang dimulai sekitar abad ke-17, menandai awal 

kemenangan supremasi rasionalisme, empirisme, dan positivisme atas 

dogma agama. Fase ini terkait erat dengan upaya pemisahan ilmu 

pengetahuan dan filsafat dari pengaruh agama, yang dikenal sebagai 

sekularisme. Perpaduan antara rasionalisme, empirisme, dan positivisme 

dalam epistemologi menyatukan Metode Ilmiah, seperti yang dijelaskan 

oleh T.H. Huxley. Munculnya aliran-aliran ini memiliki dampak besar pada 

peradaban Barat selanjutnya. Dengan metode ilmiah tersebut, kebenaran 

suatu hal hanya dinilai dari sudut pandang fisik-materialistik yang bersifat 

profan atau duniawi. Dengan kata lain, kebenaran ilmu pengetahuan hanya 

diukur melalui kohesi dan korespondensi (Syahrin, 2019). 

Berangkat dari uraian di atas, dengan karakteristiknya tersebut, dapat 

dipastikan bahwa segala pengetahuan yang berada di luar jangkauan indra 

dan akal serta pengujian ilmiah ditolak, termasuk pengetahuan yang berasal 

dari dimensi keagamaan. Oleh karena itu, Zaman Modern atau Abad 

Modern di Barat dapat diidentifikasi sebagai periode ketika manusia 

menganggap dirinya sebagai kekuatan yang mampu mengatasi semua 

tantangan dalam kehidupannya. Manusia dipandang sebagai makhluk 

yang merdeka dan terlepas dari keterkaitannya dengan Alam dan Tuhan. 

Di Barat, manusia sengaja membebaskan diri dari Tatanan Ilahi (Theo 

Morphism) dan kemudian membangun Tatanan Antropomorphisme, suatu 

tatanan yang sepenuhnya berpusat pada manusia. Manusia menjadi 

penguasa takdirnya sendiri. Hal ini menyebabkan munculnya gerakan 

responsif alternatif sebagai tanggapan terhadap perilaku masyarakat 

modern yang tidak lagi mengakui keberadaan dunia metafisik. Termasuk di 

antaranya adalah Tradisionalisme Islam yang dihidupkan oleh Nasr, serta 

gerakan New Age di Barat pada akhir dewasa ini (Sururi et al., 2020). 

C. Krisis Dunia Modern 

Zaman modern di Barat, dimulai sejak abad ketujuh belas Masehi, 

mencerminkan kemenangan rasionalisme, empirisme, dan positivisme atas 

dogma agama. Menurut (Huxley, 2009) keterkaitan antara rasionalisme, 

empirisme, dan positivisme dalam epistemologi melahirkan apa yang 

dikenal sebagai metode ilmiah (Scientific Method). Dengan pendekatan ini, 



 

92 | Filsafat Islam Kontemporer 

kebenaran diukur hanya dari sudut pandang materialistik dan empiris, 

menolak dimensi metafisika. Sebagai hasilnya, pandangan dunia Barat 

Modern sering disebut sebagai Scientific Worldview, yang sebenarnya telah 

diwarnai oleh sekularisme, rasionalisme, empirisisme, pemikiran dikotomi, 

desakralisasi, pragmatisme, dan penolakan terhadap kebenaran metafisika 

(Saumantri, 2022). 

Pandangan hidup ini secara signifikan membentuk peradaban Barat 

Modern. Menurut Nasr, pandangan hidup sains modern ini berkontribusi 

besar pada sekularisasi substansi alam. Dengan demikian, dampaknya, kata 

Nasr, manusia modern memperlakukan alam sebagai objek eksploitasi 

tanpa tanggung jawab moral, serupa dengan perlakuan terhadap pelacur. 

Nasr menyoroti bahwa sekularisasi, sebagai inti dari modernisme, telah 

menciptakan krisis tidak hanya dalam dimensi spiritual, tetapi juga dalam 

kehidupan sosial sehari-hari (Nasr, 1987). 

Akibatnya, manusia modern menjadi pengagum ilmu dan teknologi, 

tanpa menyadari bahwa tindakan ini dapat mengurangi integritas 

kemanusiaannya. Mereka terperangkap dalam jaringan sistem rasionalitas 

teknologi yang terkadang sangat tidak manusiawi. Nasr mengklaim bahwa 

ini terjadi karena manusia modern memberontak dan melawan Tuhan, 

menciptakan sains yang tidak berdasarkan cahaya akal budi, melainkan 

semata-mata bergantung pada kekuatan akal manusia untuk 

mengumpulkan data melalui indra (Nasr, 1988). 

Dengan demikian, era modern di Barat menandai periode ketika 

manusia menemukan dirinya sebagai kekuatan yang dapat mengatasi 

berbagai permasalahan hidupnya. Manusia modern Barat secara sengaja 

membebaskan diri dari pengaruh ketuhanan (teomorfisme) untuk 

membangun tatanan yang semata-mata berfokus pada manusia 

(antropomorfisme). Manusia menjadi penguasa takdirnya sendiri, yang 

pada akhirnya menyebabkan terputusnya hubungan dengan nilai-nilai 

spiritualnya. Namun, ironisnya, seperti yang disampaikan Roger Garaudy, 

manusia modern Barat pada akhirnya tidak mampu menjawab tantangan 

kehidupan mereka sendiri (Harahap, 2017). 

Dampak dari proses modernisasi yang diterapkan oleh Barat ternyata 

membawa dampak negatif, yakni semakin merasuknya rasa cemas dan 

ketidakbermaknaan dalam kehidupan manusia modern. Mereka 

kehilangan dimensi transendental atau pandangan ilahi, sehingga mereka 



 

Taufik Hidayatulloh | 93  

dengan mudah terjerumus ke dalam kehampaan spiritual. Sebagai hasilnya, 

manusia modern mengalami alienasi, baik itu teralienasi dari dirinya 

sendiri, lingkungan sosialnya, maupun dari Penciptanya. 

Aspek spiritual menjadi terabaikan sepenuhnya dalam peradaban 

modern, padahal manusia adalah makhluk yang memiliki dua dimensi, 

yaitu dimensi jasmani dan rohani. Kedua dimensi ini tidak dapat berfungsi 

secara terpisah, melainkan harus bekerja bersama untuk mencapai 

keseimbangan. Jika manusia hanya menekankan aspek lahiriah, maka ia tak 

ubahnya seperti binatang. Keseimbangan keduanya harus terjaga agar 

hubungan yang harmonis dapat terwujud. Seorang manusia tidak dapat 

hidup hanya dengan memfokuskan diri pada dunia material atau spiritual 

saja. Jika kedua aspek tersebut berjalan terpisah, maka pencapaian 

kesejahteraan akan mengalami kegagalan (Saumantri, 2023). 

Dari pernyataan tersebut, semakin jelas bahwa kedua aspek, baik 

spiritual maupun materi, tidak dapat dipisahkan. Dari sini, dapat 

disimpulkan bahwa krisis spiritual yang dialami manusia modern 

disebabkan oleh peradaban modern yang hanya berdiri di atas konsep 

manusia yang tidak memasukkan unsur paling esensial dari dirinya sendiri. 

Padahal, menurut (Nasr, 1997): Manusia terdiri dari tiga unsur, yaitu 

jasmani, jiwa, dan intelek. Intelek, yang berada di atas dan di pusat 

eksistensi manusia, menjadi unsur yang esensial dari sifat manusia. 

Karenanya, esensi manusia atau hakikat manusia hanya dapat dipahami 

melalui intelek (mata hati). Ketika mata hati tertutup, kita tidak mungkin 

mencapai pengetahuan yang esensial tentang hakikat manusia." 

Nasr menjelaskan bahwa porsi intellectus (mata hati) menjadi 

terpinggirkan terutama sejak berkembangnya aliran dualisme Cartesian di 

Barat. Dengan tumbuh dan berkembangnya Rasionalisme, manusia hanya 

dilihat dari dimensi jasmaninya saja. Dualisme Cartesian membagi realitas 

menjadi dua: realitas material dan realitas mental, atau realitas fisik dan 

realitas akal (rasio), sementara dimensi spiritualnya terpinggirkan (Nasr, 

1997). 

Menurut Nasr, karena manusia modern terlalu mengandalkan kekuatan 

nalar (rasio) dan terperangkap dalam kehidupan materi, "mata batinnya" 

menjadi tertutup, dan akhirnya terjadi ketidakseimbangan (disequilibrium) 

antara rasio dan intelek. Oleh karena itu, untuk mengembalikan kesadaran 

Ilahiah, seseorang perlu melatih kekuatan dan mengasah kekuatan 



 

94 | Filsafat Islam Kontemporer 

Intellectus-nya dengan mengimplementasikan ajaran-ajaran sufisme. 

Melalui cara ini, terjadi keseimbangan (equilibrium) antara kekuatan rasio di 

otak dan kekuatan intellectus (mata hati) yang berada di dalam dada. 

Tasawuf, menurut Nasr, menjadi satu-satunya cara yang mampu melatih 

ketajaman intellectus (mata hati), karena di dalamnya terdapat pendakian 

spiritual atau dalam terminologi tasawuf disebut "maqamat." Nasr 

menyatakan bahwa "Manusia untuk mencapai level eksistensi harus 

melakukan pendakian spiritual dan melatih ketajaman intellectus (mata 

hati). Untuk mencapai pendakian spiritual tasawuf, seseorang harus 

melewati tahapan-tahapan (Maqamat) atau stasiun tersebut, mulai dari 

taubat, zuhud, wara, faqr, sabar, tawakal, ridla, dll" (Nasr, 1993) 

Dengan metode ini, terjadi harmoni antara kekuatan rasio di otak dan 

intellectus di dalam dada, menghasilkan ketentraman jiwa. Nasr 

menjelaskan, mengungkapkan bahwa manusia pada dasarnya memiliki 

kodrat "damba mistik," di mana ketentraman jiwa tidak dapat lagi 

ditemukan melalui pemenuhan kebutuhan materi dunia. Dalam konteks ini, 

dimensi rohaniah akan mencari kebahagiaan bersama Tuhan sebagai satu-

satunya konsumsi untuk memuaskan kelaparan jiwa manusia (Nasr, 1997). 

Menurut Nasr bahwa pencarian spiritual dan mistik bersifat perennial. 

Dalam Islam, konsep perennial ini dapat disamakan dengan fitrah, yang 

dijelaskan dalam al-Qur'an sebagai nilai kemanusiaan yang berasal dari 

fitrah, membuat manusia memiliki sifat kesucian dan kebaikan. Fitrah ini 

merupakan kelanjutan dari perjanjian dasar antara Tuhan dan roh manusia, 

sehingga roh manusia ditempati oleh kesadaran akan Yang Maha Tinggi, 

yang merupakan awal dan tujuan dari segala yang ada di alam ini. 

Oleh karena itu, Nasr menyimpulkan bahwa jika manusia modern ingin 

mengakhiri kekeliruan dan kesesatan akibat penghilangan dimensi Ilahiah 

dalam jiwa, pandangan dan sikap hidup keagamaan harus dihidupkan 

kembali dalam kehidupan mereka (S. Arifin et al., 2022). Sebagai solusi, Nasr 

memilih tasawuf sebagai alternatif bagi manusia modern yang telah 

terhimpit kehampaan spiritual dalam jiwa mereka dengan melibatkan diri 

dalam amalan-amalan tasawuf. Bagi Nasr, tasawuf bukan hanya sebuah 

praktik keagamaan, melainkan bagian integral dari pandangannya terhadap 

berbagai masalah di dunia modern saat ini. 

Karena itulah, dalam Islam, tasawuf diibaratkan sebagai jantung dan inti 

dari pewahyuan Islam (the heart of Islam). Nasr meyakini bahwa tasawuf 



 

Taufik Hidayatulloh | 95  

telah menyuntikkan energi dan semangat ke seluruh aspek Islam, baik 

dalam aspek sosial maupun intelektual. Dengan demikian, Nasr 

menyimpulkan bahwa berbagai isu dan permasalahan dalam sejarah Islam 

tidak dapat diselesaikan tanpa memahami peran yang dimainkan oleh 

tasawuf (Alatas, 2020). 

  



 

96 | Filsafat Islam Kontemporer 

BAB 11 

PEMIKIRAN MOHAMMAD 

NAQUIB AL-ATTAS 
 
 

A. Biografi Intelektual Mohammad Naquib al-Attas 

Mohammad Naquib al-Attas, seorang intelektual terkemuka dan 

cendekiawan Islam kontemporer, lahir pada 5 September 1931 di Bogor, 

Hindia Belanda (sekarang Indonesia). Al-Attas dikenal karena 

kontribusinya yang besar dalam pemikiran Islam dan peradaban, serta 

kepemimpinannya dalam dunia pendidikan. Biografi intelektualnya 

mencerminkan dedikasinya untuk menggali hikmah dan nilai-nilai Islam, 

serta untuk memahami peran intelektual dalam pembentukan masyarakat 

yang beradab.(Muslina & Rahman, 2021).  

Al-Attas lahir dalam keluarga yang menghargai pendidikan dan ilmu 

pengetahuan. Ayahnya, Syed Muhammad Alwi al-Attas, seorang guru 

besar dan ulama terkemuka di dunia Islam. Alwi al-Attas memberikan 

landasan awal yang kuat bagi pendidikan al-Attas dalam tradisi Islam. 

Pendidikan formalnya dimulai di Sekolah Dasar Melayu Raya dan berlanjut 

ke Kolej Sultan Abdul Hamid di Alor Setar, Malaysia. Setelah 

menyelesaikan pendidikan dasarnya, al-Attas melanjutkan studi di 

Universitas Malaya, Kuala Lumpur, dan lulus dengan gelar sarjana muda 

dalam bidang Ekonomi pada tahun 1952. Setelah itu, dia berangkat ke 

Inggris untuk melanjutkan pendidikan tingginya. Di Universitas London, 

al-Attas meraih gelar sarjana dalam bidang Filsafat dan Sejarah pada tahun 

1957. Pendidikan lanjutan ini membekali al-Attas dengan landasan 

multidisipliner yang memengaruhi pandangannya tentang Islam dan 

peradaban (P. Lestari et al., 2019). 

Al-Attas dikenal sebagai cendekiawan yang produktif dan kritis 

terhadap perkembangan pemikiran dunia modern. Salah satu kontribusinya 

yang signifikan adalah pemikirannya mengenai Islamisasi ilmu 

pengetahuan. Ia berpendapat bahwa ilmu pengetahuan harus 



 

Taufik Hidayatulloh | 97  

diintegrasikan dengan nilai-nilai Islam agar dapat memberikan manfaat 

bagi umat manusia secara menyeluruh. Konsep "Islamisasi ilmu" yang 

diusungnya membahas pengaruh Islam dalam semua aspek kehidupan, 

termasuk pendidikan, sains, dan humaniora. Al-Attas mengkritik model 

pendidikan Barat yang dinilainya tidak sesuai dengan akar nilai-nilai Islam. 

Ia menyuarakan pentingnya memahami alam semesta melalui lensa Islam, 

meletakkan dasar yang kuat untuk pemahaman dunia modern yang 

berlandaskan nilai-nilai keislaman (Nanu, 2021). 

Al-Attas tidak hanya seorang pemikir besar, tetapi juga seorang 

pemimpin pendidikan yang memimpin perubahan signifikan di Universitas 

Islam Malaysia (UIAM). Ia mendirikan universitas ini pada tahun 1983 

dengan tujuan menciptakan institusi pendidikan tinggi yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan ilmu pengetahuan modern. Selama 

kepemimpinannya, UIAM berkembang menjadi pusat pendidikan unggul 

dengan program-program studi yang mencakup berbagai bidang ilmu 

pengetahuan dan humaniora. Al-Attas memastikan bahwa universitas 

tersebut menjadi wadah yang memadukan warisan intelektual Islam 

dengan pengetahuan modern, menciptakan lingkungan akademik yang 

mempromosikan pemikiran kritis dan harmoni antara keislaman dan ilmu 

pengetahuan. 

Prestasi dan kontribusi al-Attas dalam dunia intelektual dan pendidikan 

telah mendapatkan pengakuan yang luas. Ia menerima berbagai 

penghargaan, termasuk Penghargaan Tokoh Agama Islam Terkemuka dari 

Raja Salman bin Abdulaziz Al Saud pada tahun 2017. Penghargaan ini 

mencerminkan pengakuan atas dedikasinya terhadap pengembangan 

pemikiran Islam dan kontribusinya dalam memajukan pendidikan tinggi 

yang berbasis nilai-nilai Islam. Mohammad Naquib al-Attas meninggalkan 

warisan intelektual yang mendalam dan terus mempengaruhi pemikiran 

Islam kontemporer. Pemikirannya tentang Islamisasi ilmu dan peradaban 

menjadi landasan untuk penelitian dan kajian lebih lanjut di bidang ini. 

Selain itu, universitas yang didirikannya, UIAM, terus menjadi pusat 

keunggulan dalam menyelaraskan nilai-nilai Islam dengan ilmu 

pengetahuan modern. Melalui dedikasinya terhadap pemikiran dan 

pendidikan, al-Attas berusaha membangun jembatan antara tradisi Islam 

yang kaya dan tuntutan modernitas. Pemikirannya yang progresif dan kritis 



 

98 | Filsafat Islam Kontemporer 

terhadap perubahan zaman membuktikan bahwa Islam mampu 

berkembang dan beradaptasi dengan konteks kontemporer. 

Dalam upayanya membangun jembatan antara tradisi Islam yang kaya 

dengan tuntutan modernitas, al-Attas mendorong integrasi antara nilai-nilai 

Islam dengan ilmu pengetahuan. Konsep "Islamisasi ilmu" yang 

diembannya memberikan dasar bagi pemahaman yang holistik, di mana 

kekayaan intelektual Islam tidak hanya dilestarikan, tetapi juga 

diintegrasikan ke dalam kerangka pemikiran modern. Al-Attas juga 

memandang pendidikan sebagai alat penting dalam mencapai tujuan ini. 

Dengan mendirikan Universitas Islam Malaysia (UIAM), ia menciptakan 

lingkungan akademik yang mencerminkan harmoni antara nilai-nilai Islam 

dan progresivitas ilmu pengetahuan modern. Melalui universitas ini, al-

Attas berusaha mencetak generasi cendekiawan yang tidak hanya kompeten 

dalam bidang ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki pemahaman 

mendalam tentang nilai-nilai moral dan spiritual Islam. 

Warisan al-Attas tidak hanya tercermin dalam konsep-konsep 

pemikirannya, tetapi juga dalam institusi pendidikan yang berhasil 

dibangunnya. UIAM tetap menjadi bukti konkret dari upaya al-Attas dalam 

menjembatani kesenjangan antara tradisi dan modernitas. Universitas ini 

telah menjadi pusat keunggulan dalam menawarkan pendidikan yang 

menggabungkan kearifan tradisional dengan kemajuan ilmu pengetahuan. 

Selain itu, peran al-Attas sebagai pemimpin dan intelektual yang 

berpengaruh telah memotivasi banyak generasi untuk menggali lebih dalam 

nilai-nilai Islam dan mengaplikasikannya dalam konteks kontemporer. 

Pemikirannya memicu diskusi dan penelitian di berbagai bidang, termasuk 

filsafat, pendidikan, dan sains (Sholeh, 2017). 

Penghargaan yang diterimanya, termasuk Penghargaan Tokoh Agama 

Islam Terkemuka dari Raja Salman bin Abdulaziz Al Saud, memberikan 

pengakuan yang layak atas dedikasinya dalam memimpin dan 

menyumbangkan pemikiran berharga bagi perkembangan intelektual 

Islam. Melalui upaya pembangunan jembatan antara tradisi Islam dan 

tuntutan modernitas, Mohammad Naquib al-Attas memberikan kontribusi 

yang signifikan terhadap pemikiran dan pendidikan Islam. Warisannya 

tetap hidup dalam pemikiran generasi penerusnya dan di institusi 

pendidikan yang didirikannya, menerangi jalan bagi pemahaman yang 



 

Taufik Hidayatulloh | 99  

lebih mendalam tentang Islam dalam konteks zaman yang terus berubah 

(Mauliyah, 2016). 

B. Ide Islamisasi Ilmu 

Secara umum, konsep Islamisasi dapat diartikan sebagai membawa 

sesuatu ke dalam kerangka Islam atau menjadikannya sebagai bagian dari 

Islam. Ini tidak berarti bahwa Islam tidak bersifat universal, tetapi lebih 

menunjukkan bahwa di luar Islam terdapat berbagai elemen yang mungkin 

tidak selaras dengan nilai-nilai Islam. Dalam konteks ini, Islamisasi 

dianggap sebagai langkah universal atau usaha untuk mengintegrasikan 

suatu konsep dengan kerangka pemikiran Islam, dengan memasukkan 

pemahaman Islam (Siregar & Siregar, 2018).  

Al-Attas, dalam pendekatannya terhadap Islamisasi ilmu, 

menggambarkan konsep ini sebagai suatu proses pembebasan manusia dari 

tradisi magis, mitologis, animisme, nasional-kultural, dan paham sekuler. 

Konsep ini didefinisikan sebagai upaya untuk membebaskan manusia dari 

elemen-elemen yang mungkin tidak selaras dengan nilai-nilai Islam. Al-

Attas memandang bahwa proses Islamisasi melibatkan pembebasan roh 

manusia, yang pada gilirannya mempengaruhi dimensi jasmaniyahnya. 

Proses ini dianggap mampu menciptakan keharmonisan dan kedamaian 

sesuai dengan fitrah manusia atau kodratnya (Al-Attas, 2000). 

Sayyid Muhammad Naquib al-Attas memandang Islamisasi sebagai 

suatu proses yang melibatkan pemahaman dan transformasi. Meskipun 

manusia memiliki komponen jasmani dan rohani, pembebasan yang 

dihasilkan dari Islamisasi lebih menitikberatkan pada dimensi rohani. Hal 

ini karena, menurut al-Attas, manusia yang sejati adalah manusia yang 

melakukan tindakan dengan penuh kesadaran dan makna. Oleh karena itu, 

konsep Islamisasi dapat dipahami sebagai proses pembebasan rohani 

manusia yang membawa dampak positif pada dimensi jasmani dan 

menghasilkan harmoni sesuai dengan fitrahnya (D. Irawan, 2019) . 

Al-Attas juga melihat gagasan Islamisasi ilmu sebagai respons 

intelektual terhadap dampak negatif ilmu pengetahuan modern Barat. 

Baginya, krisis dalam basis ilmu modern, terutama terkait konsepsi tentang 

realitas dan pandangan dunia, memunculkan berbagai masalah 

epistemologis. Oleh karena itu, al-Attas menyatakan bahwa peradaban 

Barat harus dipilah dan dipilih, memisahkan yang sejati dari yang palsu, 



 

100 | Filsafat Islam Kontemporer 

sebelum diadopsi atau dikonsumsi. Pendekatan ini menggambarkan sikap 

kritis al-Attas terhadap nilai-nilai yang diakomodasi oleh ilmu pengetahuan 

modern (Yulianto, 2018). 

Islamisasi menurut al-Attas bukan hanya tentang mengadopsi, tetapi 

juga tentang menyelaraskan dan menyelamatkan nilai-nilai Islam dalam 

proses transformasi ilmu pengetahuan dan pemikiran. Pendekatannya yang 

progresif menciptakan konsep Islamisasi sebagai suatu usaha untuk 

menjaga keaslian nilai-nilai Islam dalam menghadapi kompleksitas dan 

tantangan dunia modern. 

Al-Attas mengidentifikasi fenomena yang disebutnya sebagai 

"deislamisasi pikiran-pikiran umat Islam." Dalam menghadapi 

keprihatinannya terhadap hal ini, al-Attas mengusulkan gagasan islamisasi 

ilmu pengetahuan, yang dianggap sebagai pencapaian inovatif dalam 

pemikiran Islam modern. Menurut Siregar, al-Attas memberikan formula 

awal yang sistematis dalam gagasannya. Al-Attas memahami islamisasi 

ilmu sebagai usaha untuk membebaskan manusia dari dua aspek. Pertama, 

pembebasan dari tradisi magis, mitos, animisme, dan paham kebangsaan 

dan kebudayaan pra-Islam. Kedua, pembebasan dari kendali sekuler 

terhadap akal budi dan bahasa. Dengan singkat, konsep Islamisasi 

mencakup upaya dekonstruksi terhadap ilmu pengetahuan Barat, yang 

selanjutnya direkonstruksi ke dalam kerangka pengetahuan Islam. Ini bisa 

diartikan sebagai langkah "desekularisasi" ilmu pengetahuan yang didasari 

oleh epistemologi Islam (Mauliyah, 2016). 

Desekularisasi dalam konteks ini mengindikasikan kebutuhan untuk 

membersihkan unsur-unsur yang menyimpang, seperti dualisme, 

sekularisme, dan evolusionerisme dalam peradaban Barat yang pada 

dasarnya bersifat relativistik dan nihilistik, dari tubuh pengetahuan. 

Tujuannya adalah agar ilmu pengetahuan yang dihasilkan benar-benar 

bersifat "Islamic" dengan mengintegrasikan konsep-konsep kunci Islam, 

seperti konsep agama (dien), konsep insan, konsep pengetahuan ('ilm dan 

ma'rifah), konsep kearifan atau hikmah, konsep keadilan, konsep perbuatan 

yang benar, dan konsep universitas (kulliyyah jami'ah) (Djollong, 2015). 

Menurut (D. Irawan, 2019) gagasan Islamisasi menjadi fokus utama 

pikiran dan jiwa al-Attas selama waktu yang lama sebelum akhirnya 

diwujudkan sebagai gagasan besar. Islamisasi yang dimaksudkan oleh al-

Attas bukan sekadar transformasi disiplin ilmu, melainkan sebuah usaha 



 

Taufik Hidayatulloh | 101  

untuk mengislamkan pikiran, jiwa, dan tubuh manusia serta dampak-

dampaknya terhadap kehidupan manusia. Islamisasi ilmu dalam perspektif 

al-Attas memiliki tujuan untuk mengembangkan kepribadian muslim 

sesuai dengan hakikatnya, sehingga dapat memperkuat keyakinannya. 

C. Dewesternisasi Pendidikan Islam  

Terma Dewesternisasi memiliki makna sebagai tindakan membersihkan 

dari pengaruh westernisasi. Jika kita memahami westernisasi sebagai proses 

pembaratan atau peniruan serta adopsi gaya hidup Barat, maka 

Dewesternisasi dapat diartikan sebagai usaha untuk memisahkan sesuatu 

dari proses pembaratan, atau dengan kata lain, membersihkan sesuatu dari 

pengaruh-pengaruh Barat. Dalam pandangan Sayyid Muhammad Naquib 

al-Attas, Dewesternisasi merupakan suatu proses pengenalan, pemisahan, 

dan pengasingan unsur-unsur sekuler, baik dalam substansi, roh, sifat, 

maupun identitas budaya serta peradaban Barat dari domain pengetahuan. 

Proses ini bertujuan untuk mengubah bentuk, nilai-nilai, dan tafsiran 

konseptual isi pengetahuan sesuai dengan pandangan yang disampaikan 

sekarang(Antoni, 2017). 

secara historis, merupakan perkembangan yang dimulai dari ranah 

metafisika, kemudian melibatkan dunia kosmologi, dan berakhir pada 

wilayah psikologis. Dalam perspektif yang lebih rinci, pemikiran al-Attas 

mengenai Dewesternisasi berakar dari keprihatinannya terhadap 

penyempitan makna dalam istilah-istilah ilmiah Islam, yang disebabkan 

oleh upaya Westernisasi terhadap mitologi(Al-Attas, 2000). Menghadapi 

distorsi yang disebabkan oleh pencampuran hal-hal gaib dan sekularisasi 

dalam rangka menanggulangi ketidakakuratan atau bahkan 

memulihkannya ke proposisi yang sebenarnya, al-Attas memperkenalkan 

dan mengajukan konsep Dewesternisasi dan islamisasi sebagai dasar untuk 

membangun paradigma pemikiran kontemporer. 

Format Dewesternisasi pendidikan Islam yang diperkenalkan oleh 

Sayyid Muhammad Naquib al-Attas bertujuan untuk menampilkan 

pendidikan Islam sebagai suatu sistem pendidikan yang murni dan dapat 

diimplementasikan secara nyata dalam kehidupan ber masyarakat melalui 

transfer pengetahuan ('ilm) sebagai objek pendidikan pada umumnya. 

Tujuan utama Dewesternisasi pendidikan Islam yang dirumuskan oleh 

Sayyid Muhammad Naquib al-Attas adalah menciptakan manusia yang 



 

102 | Filsafat Islam Kontemporer 

bermutu, yakni manusia universal (Al-Insan Al-Kamil). Insan kamil yang 

diinginkan adalah individu yang memiliki ciri-ciri sebagai berikut: pertama, 

seimbang dalam kedua dimensi kepribadian; a) dimensi isoterik-vertikal 

yang menunjukkan ketaatan dan ketauhidan kepada Allah, dan b) dimensi 

eksoterik, dialektikal, horisontal, yang membawa misi keselamatan bagi 

lingkungan sosial dan alam sekitarnya. Kedua, manusia tersebut seimbang 

dalam kualitas pemikiran, dzikir, dan amal perbuatannya. Oleh karena itu, 

untuk mencapai pencapaian manusia yang seimbang dengan ciri-ciri 

tersebut, diperlukan upaya maksimal dalam menyelaraskan paradigma 

pendidikan secara terpadu (Al-Attas, 2016). 

Dewesternisasi pendidikan Islam yang diperkenalkan oleh Sayyid 

Muhammad Naquib al-Attas juga mengindikasikan tuntutan akan sistem 

pendidikan Islam yang murni dan terpadu, yang terwujud dalam formula 

sistem pendidikan di semua lembaga pendidikan Islam (Al-Attas, 1999). 

Inisiatif ini menegaskan bahwa upaya yang dilakukan oleh Sayyid 

Muhammad Naquib al-Attas untuk mengintegrasikan ilmu keislaman 

dalam sistem pendidikan Islam harus didasarkan pada ajaran dan prinsip-

prinsip al-Qur'an serta al-Hadis. Dengan kata lain, Islam dalam proses 

pendidikannya tidak hanya mengejar kesetaraan dengan perkembangan 

teknologi dan menekankan pada aspek rasional, intelektual, dan filosofis, 

tetapi juga memprioritaskan ajaran ubudiyah dan akhlak sebagaimana yang 

ditegaskan dalam ajaran Islam itu sendiri (Sandimula, 2023). 

Dapat dipahami bahwa konsep dewesternisasi pendidikan Islam yang 

dikemukakan oleh Sayyid Muhammad Naquib al-Attas menunjukkan 

perbedaan yang signifikan dengan pandangan atau gagasan yang telah 

diutarakan oleh tokoh-tokoh pendidikan Islam lainnya. Perbedaan ini 

sangat terlihat jelas karena konsep dewesternisasi pendidikan Islam 

menurut Sayyid Muhammad Naquib al-Attas mengadopsi istilah ta’dib, 

dan unsur-unsur lain seperti orientasi (tujuan) dan metode juga ikut 

memberikan warna pada perbedaan tersebut. Seharusnya, perbedaan 

semacam ini dilihat sebagai suatu keberkahan yang menggambarkan 

kekayaan wawasan yang terkandung dalam studi Islam. Kemajuan 

pendidikan Islam terus beradaptasi dengan tuntutan modernisasi, yang 

juga membawa ide-ide nasionalisme yang dipengaruhi oleh ideologi Barat, 

hingga implementasi teknologi dan diperkenalkannya sistem pendidikan 

ala Barat di negara-negara Islam (Al-Attas, 2016). 



 

Taufik Hidayatulloh | 103  

Sebagai contoh sederhana mengenai pentingnya adab, terkait dengan al-

Qur'an sebagai sumber pengetahuan yang suci, yang tidak boleh disentuh 

oleh seseorang yang tidak memenuhi syarat adab, yaitu melakukan wudhu. 

Oleh karena itu, penekanan Sayyid Muhammad Naquib al-Attas terhadap 

adab dianggap sebagai sesuatu yang mutlak dimiliki oleh peserta didik 

sebelum mereka terlibat dalam dunia keilmuan. Hal ini menjadi sangat 

penting karena setiap pengetahuan berasal dari satu sumber, yaitu Allah 

swt., dan untuk mencapainya tentu memerlukan perantara (otoritas) yang 

dapat dipercaya. Dari penekanan ini, dapat disimpulkan bahwa Sayyid 

Muhammad Naquib al-Attas menekankan bahwa ta’dib adalah prasyarat 

untuk memperoleh pengetahuan dan dalam konteks dewesternisasi 

pendidikan Islam. 

Gagasan Sayyid Muhammad Naquib al-Attas untuk memperluas 

pengertian dewesternisasi pendidikan Islam melibatkan konsep Islamisasi. 

Islamisasi dianggap sebagai karakter dan identitas Islam sebagai pandangan 

hidup (worldview), yang mencakup pandangan integral terhadap konsep 

ilmu (epistemologi) dan konsep Tuhan (teologi). Bahkan lebih dari itu, Islam 

dianggap sebagai agama yang memiliki pandangan fundamental tentang 

Tuhan, kehidupan, manusia, alam semesta, dan lain-lain (Al-Attas, 1985). 

Gagasan dan analisis Sayyid Muhammad Naquib al-Attas mengenai 

Dewesternisasi pendidikan Islam, sebagaimana yang telah diuraikan 

sebelumnya, tampaknya mengikuti pola kedua, yaitu fokus secara eksklusif 

pada Islam dengan menjadikan al-Quran dan al-Hadis sebagai sumber 

utama, ditambah dengan hasil pengembangannya atas kitab-kitab klasik. 

Pendekatan ini diperkuat oleh keyakinan Sayyid Muhammad Naquib al-

Attas bahwa Islam adalah way of life atau jalan hidup yang paling 

komprehensif. Dalam konteks tujuan hakiki kehidupan manusia, yaitu 

beribadah atau berbakti kepada Allah swt., Sayyid Muhammad Naquib al-

Attas berusaha untuk memastikan bahwa setiap pemikiran, tindakan, dan 

perkataannya selalu bersifat Islami. 

Hal demikian merupakan suatu usaha meskipun ia sendiri merupakan 

lulusan Barat yang memiliki latar belakang sekuler, dan kini menjadi salah 

satu kritikus Barat yang paling vokal. Menyadari bahwa pemikiran 

seseorang, dengan paradigma, model, dan karakteristik tertentu, akan 

berdampak pada masyarakat secara umum, dan lebih spesifik, dalam 

konteks pembaharuan pemikiran Islam itu sendiri (Al-Attas, 2015). 



 

104 | Filsafat Islam Kontemporer 

D. Reposisi Pendidikan Islam Naquib al-Attas 

Reposisi pendidikan Islam adalah usaha atau kegiatan yang bertujuan 

untuk merapikan atau memperbaiki kembali metode pemberian pendidikan 

Islam dari seorang pendidik kepada peserta didik melalui bimbingan, 

pengajaran, dan pembinaan, dengan maksud menumbuhkan dan 

mengembangkan kepribadian yang sesuai dengan ajaran agama Islam, 

yaitu berkepribadian muslim yang utuh. Pendidikan Islam merupakan 

bagian integral dari ajaran Islam yang bersumber dari al-Qur’an dan al-

Hadis Rasulullah saw. Di kehidupan sehari-hari, terutama di kalangan 

masyarakat awam, seringkali terdapat perbedaan interpretasi dalam 

mendefinisikan dua istilah tersebut, yaitu pendidikan Islam dan agama 

Islam, yang bagi para ilmuwan yang memahami ajaran Islam memberikan 

pengertian dengan mudah, namun bagi masyarakat awam terkadang sulit 

untuk membedakannya (Al-Attas, 2015). 

Tujuan dari reposisi pendidikan Islam adalah meningkatkan 

pemahaman tentang keislaman secara menyeluruh, meningkatkan 

keimanan, penghayatan, dan pengamalan ajaran Islam, sehingga individu 

menjadi seorang muslim yang beriman dan bertaqwa kepada Allah swt., 

serta memiliki akhlak mulia dalam kehidupan pribadi, sosial, berbangsa, 

dan bernegara (Muslih, 2010). Pendidikan Islam lebih difokuskan pada 

peningkatan martabat kemanusiaan dengan memprioritaskan akhlak 

sebagai fokus utama, tanpa mengesampingkan aspek-aspek lainnya. 

Kebutuhan mendesak saat ini adalah adanya pendidikan Islam yang kokoh 

untuk menjawab tantangan pasar yang semakin kompleks. Secara singkat, 

tujuan reposisi pendidikan Islam adalah mendidik anak-anak, pemuda-

pemudi, dan orang dewasa agar menjadi muslim sejati, memiliki keimanan 

yang teguh, beramal saleh, dan berakhlak mulia, sehingga mampu 

berkontribusi sebagai anggota masyarakat yang mandiri, berbakti kepada 

Allah, dan berdedikasi kepada bangsa, tanah air, serta sesama umat 

manusia (Khusnan, 2019). 

Berdasarkan paparan di atas, dapat dipahami bahwa pendekatan 

pemikiran pendidikan yang diajukan oleh Sayyid Muhammad Naquib al-

Attas berusaha untuk mempresentasikan pendidikan Islam sebagai suatu 

sistem yang terpadu. Hal ini tercermin dari perumusan tujuan 

pendidikannya, yang mengarah pada pencapaian manusia yang baik, yaitu 

manusia universal (Al-Insan Al-Kamil) (Al-Attas, 1999). Sayyid Muhammad 



 

Taufik Hidayatulloh | 105  

Naquib al-Attas menegaskan bahwa implementasi pendidikan Islam di 

lembaga formal mencakup realisasi sistem pendidikan terpadu, 

sebagaimana tergambar dalam rumusan sistem pendidikan yang dibuatnya. 

Dalam konteks ini, terlihat sangat jelas bahwa pendidikan Islam harus 

mengintegrasikan ilmu pengetahuan umum dengan pendidikan Islam, 

yang mencakup ilmu-ilmu umum yang bersifat rasional, ilmiah, dan 

filosofis, bukan hanya ilmu-ilmu agama. 

Paradigma pendidikan yang diusung oleh Sayyid Muhammad Naquib 

al-Attas lebih menekankan pada aspek moral-transendental (afektif), 

meskipun tetap memperhitungkan aspek kognitif (sensual-logis) dan 

psikomotorik (sensualempiris). Pendekatan ini konsisten dengan aspirasi 

pendidikan Islami yang berkarakter moral dan agama. Dalam taksonomi 

pendidikan Islami, dikenal adanya domain transendental, yaitu domain 

iman, seiring dengan tiga domain lainnya, yaitu kognitif, afektif, dan 

psikomotorik yang dikembangkan oleh B.S. Bloom. Domain iman menjadi 

elemen krusial dalam pendidikan Islami, karena ajaran Islam tidak hanya 

menyangkut aspek rasional, melainkan juga mencakup dimensi supra 

rasional yang tak dapat dicapai oleh akal manusia tanpa didasari oleh iman, 

yang bersumber dari wahyu, yaitu al-Qur’an dan al-Hadis. Domain iman 

menjadi pusat yang menentukan sikap dan nilai hidup peserta didik, serta 

menjadi penentu nilai dan amal perbuatan yang dijalankan (Ulfah & 

Arifudin, 2023). 

Pendidikan pada masa sekarang, umumnya, dan pendidikan Islam, 

khususnya, memerlukan alternatif solusi yang dapat diaktualisasikan dan 

diimplementasikan dalam lembaga pendidikan Islam formal. Konsep ta’dib 

yang dirumuskan oleh Sayyid Muhammad Naquib al-Attas memiliki 

relevansi dan signifikansi tinggi dalam konteks ini. Konsep ini bertujuan 

untuk mengintegrasikan dikhotomi ilmu pengetahuan, menjaga 

keseimbangan-equilibrium, dan memiliki orientasi moral dan religious. 

Dengan landasan ilmiah, Sayyid Muhammad Naquib al-Attas telah 

menyajikan proposisi-proposisinya sehingga membentuk konsep 

pendidikan yang sangat terperinci. Oleh karena itu, pernyataan Sayyid 

Muhammad Naquib al-Attas bukanlah sesuatu yang naif, melainkan 

merupakan bagian dari jihad intelektual dalam merumuskan paradigma 

pendidikan Islam. Apabila dikaji dalam konteks filsafat ilmu, apa yang telah 

diformulasikan oleh Sayyid Muhammad Naquib al-Attas dapat 



 

106 | Filsafat Islam Kontemporer 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah, baik dari segi ontologis, 

epistemologis, maupun aksiologis. 

  



 

Taufik Hidayatulloh | 107  

BAB 12 

PEMIKIRAN HARUN 

NASUTION 
 
 

 

A. Biografi Intelektual Harun Nasution 

Harun Nasution seorang intelektual dan cendekiawan Islam Indonesia, 

lahir di Pematang Siantar Sumatra Utara, 23 September 1919. Namanya 

dikenal luas sebagai tokoh yang berkontribusi besar dalam perkembangan 

pemikiran Islam di Indonesia, terutama dalam konteks pemikiran dan 

pendidikan Islam progresif. Pendidikan formal Harun Nasution dimulai di 

sekolah rakyat setempat di Padang dan berlanjut ke MULO (Meer 

Uitgebreid Lager Onderwijs), pendidikan menengah setingkat HBS di 

Hindia Belanda. Setelah pendudukan Jepang, Nasution melanjutkan 

pendidikannya di Fakultas Ushuluddin di Jakarta dan kemudian 

mendapatkan beasiswa untuk melanjutkan studi di Al-Azhar, Kairo, Mesir. 

Di Al-Azhar, Nasution terpapar dengan berbagai aliran pemikiran Islam 

yang bervariasi, mulai dari tradisionalis hingga modernis. Hal ini 

membentuk kerangka pemikirannya yang inklusif dan terbuka terhadap 

berbagai perspektif keislaman. Selama di Mesir, Nasution juga terlibat 

dalam aktivitas keorganisasian dan kepemudaan Islam. Setelah 

menyelesaikan studi di Al-Azhar, Harun Nasution kembali ke Indonesia 

pada tahun 1953. Dia terlibat aktif dalam perjuangan kemerdekaan dan 

menjadi anggota Hizbullah, organisasi Islam yang berjuang melawan 

penjajahan Belanda. Namun, setelah kemerdekaan Indonesia, Nasution 

lebih memilih untuk berkontribusi melalui pemikiran dan pendidikan Islam 

(Nasution, 1998).  

Pada awal kariernya, Nasution terlibat dalam pendidikan dan mengajar 

di berbagai lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Namun, dorongan 

intelektualnya mendorongnya untuk memperdalam pemahamannya 



 

108 | Filsafat Islam Kontemporer 

tentang Islam, filsafat, dan sosial. Ia kemudian melanjutkan pendidikan 

tingginya di Fakultas Ushuluddin Universitas Al-Azhar di Mesir. Salah satu 

kontribusi terbesar Nasution adalah pendirian Sekolah Tinggi Ilmu 

Ushuluddin (STIU) Jakarta pada tahun 1960. STIU Jakarta kemudian 

berkembang menjadi Institut Ilmu Keguruan Agama Islam (IAIN) Syarif 

Hidayatullah Jakarta, dan sekarang berganti nama menjadi UIN 

(Universitas Islam Negeri) Syarif Hidayatullah Jakarta. Harun Nasution 

menjadi salah satu pemimpinnya dan terus berusaha mengembangkan 

pendidikan Islam yang berkualitas dan relevan dengan tuntutan zaman. 

Nasution juga dikenal karena pemikirannya yang progresif dan kritis 

terhadap tradisi keislaman yang statis. Dalam karyanya, "Islam Ditinjau dari 

Berbagai Aspeknya," ia membahas sejumlah isu kontroversial dan mencoba 

menyelami pemahaman Islam dari perspektif kritis. Dia mendukung 

gagasan Islam yang inklusif, terbuka, dan mendorong dialog antarumat 

beragama. Sebagai seorang intelektual, Nasution memiliki peran penting 

dalam pergerakan Islam progresif di Indonesia. Ia terlibat dalam 

pembentukan organisasi Islam progresif, seperti Persatuan Islam (Persis) 

dan Jamaah Tarbiyah. Nasution juga menjadi editor majalah "Hidayatullah" 

yang menjadi wahana bagi pemikiran Islam progresif. 

Harun Nasution meninggal dunia pada tanggal 26 April 1998. 

Warisannya dalam dunia pemikiran Islam dan pendidikan terus hidup 

melalui para pengikutnya dan berbagai lembaga pendidikan Islam yang ia 

dirikan. Pemikirannya yang progresif dan pendidikannya yang inklusif 

menjadi landasan bagi pengembangan Islam yang moderat dan bersifat 

terbuka di Indonesia (Nasution, 1998). 

Harun Nasution, sebagai tokoh pembaharu Islam, menunjukkan sisi 

kontroversial dalam pemikirannya. Ide-idenya muncul sebagai respons 

terhadap dan penentangan terhadap gagasan-gagasan tradisional yang 

mendominasi pada masanya. Perjalanan pemikirannya tidak luput dari 

berbagai respons pro dan kontra. Mukti Ali adalah salah satu individu yang 

memberikan dukungan gigih terhadap ide dan pemikiran Harun Nasution. 

Di sisi lain, M. Rasjidi adalah salah satu kritikus yang memandang gagasan 

Harun sebagai potensi ancaman terhadap umat Islam, dengan alasan ilmiah 

tertentu, terutama karena diduga terpengaruh oleh orientalis (Zain Uchrawi 

dan Ahmadie Thaha, 1989).  



 

Taufik Hidayatulloh | 109  

Ragam respons terhadap gagasan-gagasan Harun Nasution ternyata 

menarik minat Nurisman untuk melakukan telaah ulang dan kajian 

mendalam terhadap fondasi pemikiran filosofis yang diperkenalkan oleh 

Harun Nasution. Analisis ini tidak hanya berfokus pada upaya menjelaskan 

dasar-dasar pemikiran Harun, melainkan juga mengusulkan pentingnya 

melakukan penyegaran terhadap Islam Rasional versi Harun. Penyegaran 

ini diusulkan dengan mempertimbangkan pendekatan Islam Rasional yang 

bersifat humanistik, menggunakan kerangka eksistensialisme dan 

fenomenologi. Keberadaan ide-ide Harun, yang tumbuh dalam lingkungan 

sosial-politik-budaya Orde Baru, tampaknya memerlukan rekonstruksi agar 

tetap relevan pada periode setelahnya, sambil tetap memegang teguh 

prinsip almuha fazotu ‘ala qadimi as-shalih, wa akhodzu bil jadidil ashlah  

(Ermagusti, Syafrial, 2022). 

B. Pemikiran Harun Nasution tentang Ajaran Islam 

1. Ajaran Dasar dan Non-Dasar 

Pengajaran Islam dibagi menjadi dua bentuk, yaitu pengajaran dasar 

dan non-dasar (qath’i dan dhanni). Pengajaran dasar adalah pengajaran 

yang bersifat tetap, mutlak, tidak berubah, dan bersifat dogmatis. Jenis 

pengajaran ini disebut juga sebagai pengajaran yang pasti (qath’i), dan 

terdiri dari tiga bentuk: (1) Qath’i al-wurud, yaitu pengajaran yang pasti 

sumber keterangannya baik dari Allah berupa ayat-ayat suci Al Qur’an 

maupun dari Nabi berupa hadis mutawatir. (2) Qath’i al-dalalah, yaitu 

pengajaran yang pasti maknanya karena suatu teks (nash) hanya 

memiliki satu arti, baik dari ayat-ayat Al Qur’an maupun hadis 

mutawatir. Pengajaran semacam ini sangat sedikit. (3) Qath’i al-tanfidh, 

yaitu pengajaran yang harus dilaksanakan dan bila tidak dilaksanakan 

seseorang dapat dikatakan melakukan pelanggaran, seperti salat dan 

puasa (Rakhman, 2007). 

Pengajaran non-dasar adalah pengajaran yang bersifat nisbi, relatif, 

tidak tetap, boleh berubah-ubah, dan tidak mengikat, umumnya 

disebut sebagai kelompok “dhanni”. Jenis pengajaran ini melibatkan 

tiga bentuk: (1) Zhanni al-wurud, yang merupakan segala pengajaran 

Islam selain Al Qur’an dan Hadis mutawatir atau disebut sebagai 

pengajaran yang tidak pasti kedatangannya. Ketidakpastian pengajaran 



 

110 | Filsafat Islam Kontemporer 

tersebut terjadi karena hanya disampaikan oleh perorangan atau 

pendapat dari ijtihad pribadi. (2) Dhanni al-dalalah, yaitu pengajaran 

yang tidak pasti maknanya, karena suatu teks (nash) dapat memiliki 

lebih dari satu arti, baik dari Al Qur’an maupun dari hadis mutawatir 

(3) Zhanni al-tanfizh, yaitu pengajaran yang tidak pasti diperlakukan, 

misalnya soal waris, walaupun ayat yang mencakup tentang waris 

termasuk pasti maknanya (Nasution, 2010). 

Dalam konteks kedua jenis pengajaran tersebut, Harun Nasution 

menyatakan bahwa untuk melakukan pembaharuan dalam Islam, perlu 

membedakan antara pengajaran yang bersifat absolut dengan yang 

bersifat relatif. Oleh karena itu, menurut Harun Nasution, 

pembaharuan dalam Islam memerlukan pemisahan antara pengajaran 

yang qath’i dan dhanni, antara yang mutlak dan yang relatif. Pengajaran 

yang bersifat mutlak tidak dapat berkembang sesuai dengan 

perkembangan zaman. Perkembangan zaman harus tunduk kepada 

pengajaran yang mutlak. Persoalan yang bersifat relatif berarti dhanni 

al-dalalah. 

Harun Nasution menyatakan bahwa ketika al-Qur’an 

mengungkapkan, "Tidak kami lupakan sesuatu apapun dalam al-

Qur’an," hal itu merujuk pada ketiadaan informasi mengenai aspek 

agama dalam Al-Qur’an. Dari 6236 ayat dalam al-Qur’an, menurutnya, 

hanya 650 ayat yang membahas tentang iman dan ibadah. Sementara 

itu, 500 ayat menyoroti aspek kehidupan sosial masyarakat, dan 150 

ayat berkaitan dengan ilmu pengetahuan. Dari 650 ayat tersebut, tidak 

semuanya bersifat jelas, sehingga perlu diinterpretasikan kembali. 

Walaupun al-Qur’an secara keseluruhan dianggap sebagai qath’i al-

wurud (kebenaran mutlak dari Allah), ulama membedakan antara ayat-

ayat yang jelas, mutlak, dan satu makna (qath’i al-dalalah) dengan ayat-

ayat yang memiliki berbagai pengertian atau bersifat dhanni al-dalalah. 

Ayat-ayat yang bersifat dhanni al-dalalah ini kemudian menjadi 

sumber berbagai aliran mazhab dalam Islam, dan pada saat yang sama 

mendorong pengakuan terhadap pluralitas pemikiran keagamaan 

(Nasution, 1998).  

Pandangan Harun Nasution yang menyatakan bahwa 95% ajaran 

Islam merupakan produk penafsiran manusia dan hanya 5% yang 

bersumber langsung dari Al-Qur’an, serta pernyataannya bahwa 



 

Taufik Hidayatulloh | 111  

doktrin-doktrin Al-Qur’an, meskipun tidak semuanya merupakan hasil 

penafsiran langsung dari Nabi Muhammad saw, memungkinkan untuk 

direkonstruksi dan diformulasikan ulang sesuai dengan tuntutan 

zaman. Hal ini disebabkan pada masa setelah wafatnya Nabi 

Muhammad saw, penafsiran lebih lanjut umumnya dilakukan oleh 

para ulama sesuai dengan tuntutan zaman mereka masing-masing. 

Sebab Nabi Muhammad tidak hidup dan bermukim di tengah-tengah 

masyarakat yang sudah mengenal peradaban seperti Mesir, Persia 

(Romawi)  (Ermagusti, Syafrial, 2022). 

Dari segi filsafat, dalam menafsirkan teks kontemporer, penting 

untuk memberikan prioritas kepada ushul fiqih sebagai dasar yang 

tepat untuk memeriksa dan memahami setiap isu, terutama karena 

ushul fiqih memberikan posisi khusus pada ijtihad. Apakah ijtihad itu 

bersifat qath'i (pasti) dan terpisah dari pemahaman manusia, ataukah 

hanya berhubungan dengan kasus-kasus tertentu melalui proses 

pemahaman ijtihad, merupakan pertimbangan filosofis yang relevan. 

Konsep ijtihad, yang berasal dari ulama fiqih, diperkenalkan oleh 

Harun Nasution untuk semua masalah agama. Jika dalam bidang fiqih, 

ijtihad berkaitan dengan masalah-masalah fiqhiyah dan telah 

melahirkan berbagai mazhab seperti Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan 

Hambali, maka ijtihad dalam konteks masalah aqidah juga 

menciptakan berbagai aliran seperti Muktazilah, Asy'ariyah, 

Maturidiyah, Jabariyah, Qadariyah, dan sebagainya. Semua mazhab 

dan aliran ini, menurut Harun Nasution, dapat diikuti oleh umat Islam, 

asalkan tidak bertentangan dengan ayat-ayat al-Qur’an dan hadis nabi 

yang bersifat qath'i (pasti)  (Nasution, 2006). 

Harun Nasution juga mendukung agar umat Islam melakukan 

ijtihad dan menghindari taklid, sebagai bentuk penghormatan terhadap 

penggunaan akal, suatu ide yang telah lama diadvokasi oleh kaum 

modernis sebelumnya. Meskipun demikian, menurut Harun Nasution, 

pada masa di mana gagasan pembaharuan ini diperkenalkan (tahun 

1970-an), umat Islam masih enggan untuk melakukan ijtihad dalam 

menanggapi permasalahan yang dihadapi, karena terikat oleh 

ketentuan-ketentuan organisasi yang sangat mengikat. 

2. Ide Tentang Kemajuan (idea of progres) 



 

112 | Filsafat Islam Kontemporer 

Asumsi metafisika yang diperkenalkan oleh Harun Nasution 

mengenai perubahan (being as process-being as progress), yang dikenal 

sebagai prinsip gerak oleh Iqbal, merupakan dasar keyakinan bahwa 

segala sesuatu bersifat dinamis. Menurut pandangan ini, masyarakat 

senantiasa mengalami perubahan dan perkembangan seiring dengan 

perjalanan waktu. Metafisika gerak yang dikembangkan oleh Harun 

Nasution menjadi dasar dalam menjelaskan ijtihad sebagai suatu 

keharusan. Harun Nasution meyakini bahwa ijtihad harus terus 

dilakukan, sebab setiap zaman memerlukan metode dan model ijtihad 

yang sesuai dengan dinamika perubahan zaman. Hal ini diupayakan 

untuk memastikan agar Islam tetap relevan dan memiliki kehadiran 

yang kuat di panggung sejarah, sebagaimana perannya pada masa 

keemasan (golden age)(Khurzman, 2005). 

Dalam pandangan Harun, ijtihad merupakan dinamika sentral 

dalam Islam. Ia menggabungkan metafisika gerak dengan konsep 

Aristotelian melalui filosofi Muslim, ahli kalam, dan penalaran sejarah 

(filsafat sejarah). Dengan bahasa yang sederhana, Harun membangun 

kerangka ini dengan menggunakan skolastik Islam yang disesuaikan 

dengan konteks modern. Dengan pendekatan historis, Harun 

mendorong umat Islam untuk merenung kembali masa kejayaan Islam 

dan melihat bagaimana Islam mencapai kemajuan di semua aspek 

kehidupan. Pendekatan metodologis sejarah Harun melibatkan 

pembagian Islam ke dalam beberapa periode, yaitu: periode klasik, 

pertengahan, dan modern (Ibrahim, 2016). Setiap periode ini dianalisis 

dengan menggunakan pendekatan sejarah, dengan membandingkan 

antara Islam rasional pada zaman klasik yang menunjukkan kemajuan 

dengan Islam Tradisional pada era pertengahan yang cenderung 

mengalami kemunduran. Hasil pemikiran tersebut kemudian 

disampaikan kepada umat Islam. 

Harun menyoroti fenomena penting dalam gagasannya tentang 

kemajuan, yaitu sikap umat Islam yang cenderung melihat segala 

sesuatu secara statis atau stagnan, terutama dalam ranah keilmuan. 

Model berpikir umat Islam pada abad pertengahan memiliki 

pandangan yang berbeda dengan gagasan kemajuan ini. Umat Islam 

pada masa itu cenderung berpandangan bahwa perubahan tidak 

diperlukan, bahkan dalam beberapa kasus dianggap tidak boleh karena 



 

Taufik Hidayatulloh | 113  

dapat menyebabkan bid’ah dan kegoncangan dalam masyarakat. 

Dalam konteks seperti ini, terjadi status quo yang membutuhkan 

respons rasionalisme sebagai langkah positif untuk keluar dari 

kestagnanan tersebut.  

Harun melihat keberadaan dua konsep yang saling bertentangan, 

yakni sifat berkembang dari watak atau hakikat ilmu pengetahuan yang 

sesuai dengan evolusi kehidupan manusia, berbanding terbalik dengan 

pemahaman agama yang bersifat tradisional, yang cenderung 

mempertahankan nilai-nilai lama dan kesulitan untuk mengikuti 

perkembangan zaman. Pertentangan antara dinamika perubahan dan 

keteguhan tradisi cenderung membuat umat Islam menjadi statis dan 

tidak mengalami perkembangan, sehingga risiko tertinggal dari negara-

negara maju, seperti Barat, menjadi suatu keniscayaan (Muammar, 

2017). 

Di era modern pada akhir abad kedua puluh, ditandai dengan 

kemajuan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi. Harun mengajak 

umat Islam untuk kembali membuka pintu ijtihad yang dianggap telah 

tertutup sejak abad pertengahan. Alasannya adalah munculnya 

masalah-masalah kompleks dalam kehidupan yang memerlukan ijtihad 

kolektif, yang artinya ijtihad yang dilakukan melibatkan ahli dari 

berbagai disiplin ilmu dan profesi (Saumantri & Hajam, 2023). 

3. Islam Rasional 

Pada permulaan abad ke-XX, gagasan mengenai kebebasan, 

pemikiran rasional, dan ilmu pengetahuan tidak ditemukan di 

kalangan para pembaharu Indonesia. Kondisi ini disebabkan oleh 

dominasi pemikiran Islam yang bersifat tradisional dan kuat 

dipengaruhi oleh paham teologi Asy’ariyah, yang mencakup keyakinan 

kepada qadha dan qadhar. Islam Rasional, sebagai konsep yang 

bertentangan dengan Islam tradisional, menjadi antitesis yang 

menantang paradigma Islam yang telah mengakar di Indonesia. Ini 

melibatkan perlawanan antara Islam yang dipengaruhi oleh "mitos" 

dengan pemahaman Islam yang menonjolkan elemen "logos" (Qomar, 

2007). 

Dengan demikian, jelas bahwa kerangka keilmuan yang 

dikembangkan oleh Harun Nasution mencerminkan perubahan 



 

114 | Filsafat Islam Kontemporer 

paradigma dari Islam tradisional menuju Islam rasionalis. Harun 

mengusung prinsip-prinsip rasional atau akal yang telah diuji dalam 

sejarah pemikiran Islam pada abad klasik. Gagasan ini bermuara pada 

tujuan penting, yaitu perlunya mengevaluasi kembali ajaran Islam 

dengan menggunakan nalar rasional yang berbasis Islam, sehingga 

umat Islam dapat merespons dan menghadapi tantangan globalisasi 

serta mengatasi keterbelakangan (Adira, 2023). 

Harun Nasution, sebagai tokoh pembaharu Islam di Indonesia, turut 

berkontribusi dalam membangun konstruksi keilmuan yang sejalan 

dengan perubahan paradigma menuju Islam rasionalis. Tokoh-tokoh 

pembaharuan, termasuk Harun Nasution, pada dasarnya memiliki visi 

serupa dalam menawarkan prinsip-prinsip rasional atau akal yang 

telah diuji dalam sejarah pemikiran Islam pada abad klasik. Meskipun 

istilah yang digunakan untuk menyampaikan pembaharuan Islam 

beragam, seperti modernisasi Islam, kontektualisasi Islam, dan lain 

sebagainya, Harun Nasution menggunakan istilah "Islam Rasional." 

Pemikiran Harun Nasution mengarah pada tujuan yang sama, yaitu 

mendesak perlunya peninjauan kembali ajaran Islam dengan 

menggunakan akal rasional yang bercorak Islam, agar umat Islam dapat 

memberikan respons terhadap perubahan globalisasi dan mengatasi 

ketertinggalan (Irfan, 2018). 

Harun Nasution berpendapat bahwa untuk merubah masa depan, 

perlu mengubah pola pikir. Pemikiran rasional yang ditekankan 

olehnya melibatkan metode berpikir ilmiah, bukan sekadar rasionalitas 

dalam konteks "masuk akal." Rasionalisme, menurut Harun Nasution, 

bukan hanya sekadar percaya pada rasio, tetapi lebih pada penekanan 

pada sumber ajaran Islam utama, yaitu al-Qur'an dan hadis. Pemikiran 

tradisional, menurutnya, mencerminkan model berpikir Indonesia 

yang dibentuk oleh dinamika prasejarah Indonesia, dengan akal 

dianggap memiliki kedudukan yang rendah. Sebaliknya, rasionalisme 

mengangkat martabat akal  (Muniroh, 2018). 

Harun Nasution membagi pandangan masyarakat menjadi dua 

kategori: yang mendukung kebebasan berpikir disebut rasional, 

sementara yang lebih condong kepada teks, baik wahyu maupun hadis, 

disebut tradisional. Harun menekankan bahwa mendukung akal tidak 

berarti menjadi pemikir bebas. Dalam Islam, penggunaan akal tidak 



 

Taufik Hidayatulloh | 115  

diberikan kebebasan mutlak, tetapi juga tidak terikat secara ketat, 

sehingga tidak menghambat perkembangan pemikiran. Rasionalitas 

dalam masyarakat modern dan masyarakat tradisional Islam tidak 

sepenuhnya berbeda, hanya berbeda dalam tingkat dan pelaksanaan 

untuk mencapai tujuan. Rasionalitas yang dimaksud oleh Harun 

Nasution adalah rasionalitas ilmiah yang terkait dengan aspek 

keagamaan  (Bilmakruf, 2023). 

Karakter ilmiah dari rasionalitas menyebabkannya bersifat relatif. 

Dalam konteks ini, rasionalitas berarti mengikuti perkembangan ilmu 

pengetahuan. Jika rasionalitas menemukan kebenaran baru, maka hal 

itu akan menjadi tradisional, dan sebaliknya, penemuan baru itulah 

yang disebut sebagai rasional. Harun Nasution memaparkan dua teori 

mengenai hakikat pengetahuan, yaitu pertama, realisme, yang 

meyakini bahwa pengetahuan mencerminkan gambaran yang 

sebenarnya dari kenyataan dalam alam. Kedua, idealisme, yang 

berpendapat bahwa pengetahuan adalah proses mental dan psikologis 

yang bersifat subjektif, menghasilkan gambaran subjektif tentang 

realitas. Sementara itu, menurut Harun Nasution, ada dua teori 

mengenai cara mengetahui, yaitu empiris, yang didapat melalui panca 

indera, dan rasionalisme, yang didapat melalui akal. Meskipun panca 

indera diperlukan, akal menjadi penghubung antara data-data 

sehingga membentuk pengetahuan (Nasution, 1998). 

  



 

116 | Filsafat Islam Kontemporer 

BAB 13 

PEMIKIRAN NURCHOLISH 

MADJID 
 
 

A. Biografi Intelektual Nurcholish Madjid 

Biografi intelektual Nurcholish Madjid, yang akrab disapa Cak Nur, 

mencerminkan perjalanan hidup seorang intelektual, ulama, dan 

cendekiawan muslim yang berpengaruh di Indonesia. Nurcholish Madjid 

lahir pada 17 Maret 1939 di Jombang, Jawa Timur, Indonesia. Sebagai 

seorang pemikir yang progresif, Cak Nur dikenal karena kontribusinya 

dalam merangkul pemikiran Islam yang toleran, terbuka terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan, dan mengadvokasi demokrasi (Thaha, 

2005). 

Wawasan intelektual Cak Nur semakin berkembang ketika beliau 

mengenyam pendidikan di Kulliyatul Mu’allimin al-Islamiyah, Gontor, 

Ponorogo. Pesantren ini terkenal sebagai lembaga pendidikan yang 

mengkombinasikan pendekatan modern. Di sana, penguasaan bahasa 

Inggris dan bahasa Arab menjadi fokus utama, selain penekanan pada ilmu-

ilmu agama. Perjalanan pendidikan Cak Nur di Pesantren Kulliyatul 

Mu’allimin al-Islamiyah, Gontor, sebenarnya merupakan hasil dari 

keputusan yang tidak terduga. Awalnya, ia menempuh pendidikan di 

Pesantren Darul ‘Ulum, namun beralih ke Gontor karena menghadapi 

ejekan sebagai "anak Masyumi yang tersesat" di lingkungan pendidikan 

yang didominasi oleh NU. Hal ini terkait dengan keputusan keluarganya 

untuk tetap berada di Masyumi, meskipun NU telah keluar dari partai 

tersebut pada tahun 1952. Dengan demikian, pada masa muda, Cak Nur 

mengalami alienasi kultural, mendorongnya untuk bermigrasi dari 

pendidikan yang lama ke yang baru (Bakhri & Muhdofir, 2004). 

Salah satu kontribusi utama Nurcholish Madjid terletak pada gagasan 

"Islam Kultural." Ia mengajukan bahwa Islam dapat bersinergi dengan 

kebudayaan lokal dan nilai-nilai modernitas. Gagasan ini mengajak umat 



 

Taufik Hidayatulloh | 117  

Islam untuk mengadopsi nilai-nilai kehidupan modern tanpa 

mengorbankan prinsip-prinsip dasar agama. Cak Nur mendukung 

pandangan bahwa Islam Indonesia harus beradaptasi dengan konteks sosial 

dan budayanya sendiri, dan tidak boleh terkotak-kotak oleh tradisi-tradisi 

yang tidak relevan. Pendekatan ini memunculkan gagasan tentang "Islam 

rahmatan lil-alamin," atau Islam sebagai rahmat bagi semesta alam, yang 

menekankan toleransi, kedamaian, dan keadilan (F. Ali, 2011). 

Nurcholish Madjid juga aktif dalam memberikan pandangan tentang 

demokrasi dan hubungannya dengan Islam. Ia menegaskan bahwa 

demokrasi adalah sistem yang sejalan dengan nilai-nilai Islam, karena 

memberikan hak partisipasi kepada seluruh rakyat. Pemikirannya menjadi 

semakin penting dalam konteks Indonesia yang bertransformasi menuju 

pemerintahan demokratis setelah era Orde Baru. Cak Nur tidak hanya 

berperan dalam ranah akademis dan pemikiran, tetapi juga terlibat dalam 

kegiatan kemanusiaan dan pendidikan. Ia mendirikan Yayasan 

Paramadina, sebuah lembaga pendidikan tinggi yang mencakup berbagai 

disiplin ilmu dan menekankan pada pemahaman Islam yang terbuka dan 

inklusif. Selain itu, Nurcholish Madjid juga terlibat dalam banyak inisiatif 

kemanusiaan dan organisasi nirlaba yang berfokus pada pendidikan dan 

pemberdayaan Masyarakat (F. Ali, 2011). 

Pendidikan tingkat doktoral ditempuh oleh Nurcholish Madjid di 

Universitas Chicago, Amerika Serikat, dengan penelitian disertasi berjudul 

"Ibnu Taymiyya on Kalam and Falasafah: Problem of Reason Revelation in 

Islam" pada tahun 1984. Alumni lain dari Universitas Chicago termasuk 

Amin Rais dan Syafi’i Ma’arif. Berbeda dengan alumni Universitas McGill, 

seperti Mukti Ali dan Harun Nasution, yang selalu menunjukkan citra yang 

padu, ketiga alumni Universitas Chicago tidak menunjukkan kohesi yang 

kuat di antara mereka. Ini terlihat ketika Cak Nur mendapat kritik, di mana 

rekan alumni lainnya tidak memberikan banyak dukungan. Setelah kembali 

dari Chicago, Cak Nur semakin dikenal, dan pandangan-pandangannya 

semakin mendalam. Bahkan, saat mendarat di bandara, dia disambut oleh 

ratusan orang. Pada tahun 1986, Cak Nur mendirikan Yayasan Paramadina 

Mulya, yang kemudian berkembang menjadi sebuah universitas. Yayasan 

ini menyelenggarakan berbagai kegiatan pengajian yang diikuti oleh 

kalangan menengah di kota (Hajrianto Y. Thory & Sukidi, 2001). 



 

118 | Filsafat Islam Kontemporer 

Nurcholish Madjid wafat pada 29 Agustus 2005, meninggalkan warisan 

pemikiran yang terus memengaruhi pemikir dan intelektual di Indonesia. 

Pemikirannya tentang Islam yang terbuka, toleran, dan responsif terhadap 

zaman, membuatnya dihormati oleh banyak kalangan. Pengaruh Cak Nur 

juga terlihat dalam generasi penerusnya, seperti adanya perguruan tinggi 

dan pusat kajian yang terus menerus menerapkan pemikiran dan nilai-

nilainya. Perjuangan dan kontribusinya terhadap dunia pendidikan, sosial, 

dan keagamaan menjadikannya salah satu intelektual paling dihormati dan 

dicintai di Indonesia (Dewantara, 2017). 

B. Pendekatan yang Digunakan dalam Gagasan Pluralisme 

1. Tauhid 

Dasar pemikiran Cak Nur seluruhnya bersumber dari pemahaman 

terhadap tauhid, termasuk konsep pluralisme agamanya. Kata "tauhid" 

berasal dari "wahid," yang artinya "satu" atau "esa." Dalam konteks 

teknis, tauhid merujuk pada konsep me-Maha-Esa-kan Tuhan atau 

keesaan Tuhan Yang Maha Esa. Tauhid erat kaitannya dengan keyakinan 

atau iman kepada Allah, tetapi lebih dalam lagi, tauhid tidak hanya 

tentang meyakini keberadaan Allah, melainkan juga memahami dengan 

benar siapa Allah yang dipercayainya, bagaimana sikap yang harus 

dimiliki terhadap Allah SWT, dan bagaimana menghadapi berbagai 

entitas selain Allah yang juga diyakini. 

Menurut Cak Nur, masalah pokok dalam urusan ketuhanan adalah 

syirik, yakni menyekutukan Allah. Oleh karena itu, dalam 

pandangannya, tujuan utama Islam adalah untuk membebaskan 

manusia dari penyekutuan dengan tuhan-tuhan palsu. Konsep ini 

tercakup dalam kalimat syahadat "Tidak ada Tuhan selain Allah," yang 

merupakan dasar kepercayaan. Frasa "Tidak ada Tuhan" 

mengindikasikan proses pembebasan manusia dari hal-hal atau tuhan-

tuhan palsu. Sementara frasa "selain Allah" menunjukkan kepercayaan 

pada sesuatu yang hakiki sebagai kelanjutan dari pembebasan dari yang 

palsu. Kalimat ini secara tegas menjelaskan eksistensi Allah dan menolak 

adanya Tuhan selain Dia. Inti dari kalimat syahadat adalah pembebasan 

dari keterbelengguan keyakinan, diikuti dengan keyakinan kepada 



 

Taufik Hidayatulloh | 119  

Allah, Tuhan yang hakiki, untuk mempertahankan dan menjaga 

kebebasan itu sendiri (Rosidah et al., 2023).    

Pemahaman tauhid seperti ini mengarah pada penerimaan terhadap 

kesadaran pluralisme, karena dengan mengakui ke-Esaan hanya milik 

Allah, pluralitas di antara ciptaan-Nya menjadi suatu keharusan. Jika 

Allah adalah pemilik ke-Esaan yang sejati, maka dunia manusia sebagai 

makhluk-Nya akan dipenuhi dengan keragaman. Dengan kata lain, 

pluralitas yang berkembang menjadi pluralisme dianggap sebagai 

ketetapan Allah (sunnatullah). Salah satu fitrah Allah yang kekal adalah 

bahwa manusia akan tetap berbeda-beda sepanjang masa. Pemahaman 

bahwa umat manusia adalah satu dan sama dalam segala hal dianggap 

sebagai suatu hal yang tidak mungkin terjadi. 

Perbedaan di antara manusia adalah kehendak Tuhan untuk ciptaan-

Nya, dan hal ini bersifat konstan sebagaimana terungkap dalam ayat-

ayat suci seperti Q.S al-Hujurât [49]: 13 dan Hûd [11]: 118-119. Dengan 

merujuk pada firman Tuhan ini, Madjid menyimpulkan bahwa Tuhan 

tidak menghendaki manusia hidup dalam keseragaman atau monolitik; 

perselisihan antar manusia adalah fenomena yang akan senantiasa 

terjadi; kebaikan sejati hanya dimiliki oleh mereka yang mendapat 

rahmat Tuhan; Tuhan menciptakan manusia dengan tujuan tersebut; 

ketentuan atau ketetapan Allah dalam hal ini telah menjadi suatu yang 

sempurna dan tidak akan berubah; kebahagiaan atau kesengsaraan yang 

abadi terkait erat dengan perbedaan dan perselisihan di antara manusia.    

Madjid menegaskan bahwa kebahagiaan, sebagai rahmat Allah, akan 

diperoleh ketika perbedaan diantara sesama manusia diterima tanpa 

menimbulkan perselisihan. Sebaliknya, apabila perbedaan diterima 

dengan sikap permusuhan dan perselisihan, hal tersebut akan 

menimbulkan kesengsaraan. Pesan yang ingin disampaikan oleh Cak 

Nur sebenarnya sederhana: perbedaan dalam segala hal adalah takdir 

Allah, dan karena itu, manusia harus menerimanya. 

Penjelasan di atas, yang dimulai dari pemahaman tauhid secara 

etimologis hingga pada simpulan bahwa dasar dari pluralisme adalah 

tauhid itu sendiri, menunjukkan betapa mendalamnya pemikiran 

teologis Cak Nur. Pengembangan konsep pluralisme agama sebagai hasil 

dari pemikiran dialektis dapat ditelusuri dari pandangannya terhadap 

tauhid. Konsekuensi dari tauhid, yang menekankan ke-Maha-Esa-an 



 

120 | Filsafat Islam Kontemporer 

Allah, menegaskan bahwa ke-Esaan hakiki hanya dimiliki oleh Allah. 

Oleh karena itu, segala sesuatu selain Allah pada dasarnya adalah 

berbeda, termasuk manusia sebagai ciptaan-Nya. Pemahaman ini 

melahirkan pandangan bahwa perbedaan dalam kehidupan manusia, 

termasuk perbedaan agama, merupakan ketentuan Allah. 

Madjid melihat bahwa perbedaan, sebagai ketentuan Allah yang 

berasal dari tauhid, menyiratkan kesamaan derajat dan martabat 

kemanusiaan setiap individu. Pemikiran ini muncul dari keyakinan 

bahwa hanya Tuhan yang mutlak, sehingga manusia bersifat relatif. Oleh 

karena itu, manusia seharusnya memandang sesamanya dengan 

semangat persamaan derajat. Dengan demikian, perbedaan yang diatur 

oleh sunnatullah, dikombinasikan dengan konsekuensi tauhid terhadap 

kesamaan derajat, bertujuan agar tidak ada yang merasa "tinggi" atau 

"meninggikan" dirinya dalam perbedaan tersebut” (Qodir & Nashir, 

2019).  

Dalam konteks ke-Indonesia-an, pemahaman Cak Nur tentang tauhid 

menjadi ciri khas pandangannya. Pandangan ini terlihat mendalam 

ketika dia mengaitkannya dengan kemanusiaan. Tauhid bagi Cak Nur 

bukan hanya sebagai antitesis terhadap syirik, melainkan juga terkait 

dengan isu-isu dunia. Tauhid berfungsi sebagai landasan persamaan hak 

dan martabat manusia, serta keadilan sosial. Oleh karena itu, tauhid bagi 

Cak Nur merupakan inti dari pemikirannya (Nurcholish Madjid, 1997).   

2. Filologi 

Redefinisi makna Islam atau lebih tepatnya perluasan konsepsi 

tentang Islam merupakan elemen utama dari gagasan universalisme 

Islam. Redefinisi tersebut juga merupakan dasar pemikiran bagi 

perkembangan paham pluralisme agama. Dalam pemahaman ini, Islam 

diartikan sebagai sikap pasrah, berserah diri, dan tunduk patuh terhadap 

Tuhan Yang Maha Esa. Pemaknaan ulang ini bersumber dari esensi dasar 

Islam itu sendiri, yang berasal dari kata-kata seperti aslama, yuslimu, 

aslim, islam, dan muslim. Al-islam diartikan sebagai sikap pasrah dan 

berserah diri, yang terkait dengan hakikat alam semesta dan kepatuhan 

mahluk Allah terhadap pencipta-Nya dalam rangkaian hukum alam. 

Perlu dicatat bahwa, berbeda dengan ketaatan alam semesta yang terjadi 



 

Taufik Hidayatulloh | 121  

secara otomatis, ketaatan manusia bersifat sebagai pilihan yang akan 

diminta pertanggungjawaban di masa depan.    

Sikap pasrah dan berserah diri tidak hanya dipersepsikan sebagai 

ajaran Tuhan kepada makhluk-Nya, melainkan juga dikaitkan dengan 

hakikat kemanusiaan itu sendiri. Cak Nur menyampaikan bahwa 

pengajaran ini hadir sebagai pemenuhan naluri manusia, sehingga 

manifestasinya selalu atau harus berasal dari dalam manusia itu sendiri 

dan tidak dipaksakan dari luar. Bagi Cak Nur, sikap keagamaan yang 

hasil dari paksaan luar tidak bersifat otentik karena kehilangan dimensi 

mendasar dan mendalam, yaitu kemurnian atau keikhlasan (Hajam & 

Saumantri, 2022). 

Menurut Cak Nur, sikap beragama yang autentik adalah bersikap 

Islam, yaitu sikap yang penuh pasrah dan berserah diri kepada Allah 

dengan tulus. Sikap berserah diri kepada yang selain Allah dianggap 

sebagai sikap keberagamaan yang tidak sejati, atau dalam kata lain, 

sebagai bentuk musyrik, yang merupakan masalah sentral dalam 

keberagamaan manusia dewasa ini. Melalui redefinisi ini, Islam memiliki 

dua pengertian, pertama sebagai sikap umum yaitu berserah diri kepada 

Allah, dan kedua sebagai nama agama yang diperkenalkan oleh Nabi 

Muhammad. 

Pemahaman tentang makna Islam seperti yang disampaikan oleh Cak 

Nur membawa konsekuensi dalam perluasan pandangan tentang 

kebenaran. Kepemilikan kebenaran tidak hanya terkait dengan Islam 

sebagai nama agama, tetapi juga mencakup agama-agama lain yang 

mengandung prinsip Islam (pasrah dan berserah diri kepada Tuhan 

Yang Maha Esa). Pernyataan eksklusif yang mendasari klaim 

"Sesungguhnya agama (yang diridhai) di sisi Allah hanyalah Islam" 

dapat diartikan secara inklusif ketika Islam dipahami dalam arti umum 

sebagai sikap pasrah. 

Menurutnya, segala agama yang benar pada hakikatnya adalah al-

islâm. Cak Nur, melalui ajaran kesatuan kenabian, meyakini bahwa 

agama Yahudi dan Kristen pada dasarnya mengandung unsur al-islâm. 

Dia ingin menyampaikan pesan bahwa hubungan harmonis antar 

sesama penganut Islam, Kristen, dan Yahudi diperlukan, karena ketiga 

agama ini merupakan suatu rangkaian ke- al-islâm-an. Menurut 

Nurcholish Madjid, penjelasan tentang Islam sebagai al-islam (sikap 



 

122 | Filsafat Islam Kontemporer 

pasrah, berserah diri) tidak mengurangi makna Islam sebagai sebuah 

agama. Baginya, islam sebagai sikap pasrah dan berserah diri merupakan 

dasar dari universalisme dalam sebuah agama. Nama Islam sebagai 

identitas agama dianggap benar, baik secara teologis maupun secara 

historis, karena ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad dianggap 

sebagai ajaran al-islâm par excellence (Majid, 2009).    

Perbedaan antara Islam dalam pengertian sikap pasrah dan Islam 

dalam pengertian agama dapat diidentifikasi melalui keterhubungan 

antara kata islâm, îmân, dan ihsân. Menurutnya, ketika al-Qur’an 

menyebut islâm bersamaan dengan îmân dan ihsân, maka yang 

dimaksud islâm adalah sebagai nama sebuah agama. Islam dalam 

pengertian sikap pasrah muncul ketika al-Qur'an menyebutnya sendirian 

tanpa disertai kata îmân dan ihsân. Al-islâm, secara harfiah, berasal dari 

bahasa Arab dan digunakan oleh Nabi Muhammad, yang berasal dari 

latar belakang Arab. Jadi, menurut Cak Nur, Islam memiliki hak untuk 

memakainya sebagai sebuah nama agama. Penggunaan nama Islam tidak 

berkaitan dengan tempat kelahiran, suku, atau ras tertentu, melainkan 

sebagai nama yang tetap dan tidak kehilangan makna islam itu sendiri 

(Madjid, 1995). 

Pandangan Nurcholish Madjid tentang makna islâm tidak bermaksud 

merelatifkan agama Islam, melainkan menekankan bahwa hakikat 

agama Islam adalah islâm, yang berarti penyerahan diri kepada Allah. 

Bagi Cak Nur, siapa pun yang berserah diri pada Tuhan, atau yang ber-

islâm, bahkan di luar agama Islam, akan memperoleh keselamatan. 

Dalam konteks ini, Cak Nur tidak mengorbankan nilai-nilai 

keislamannya; sebaliknya, ia mencoba menunjukkan bahwa atas dasar 

agama Islam, keselamatan bagi mereka yang berada di luar agama 

tersebut dapat diterima secara inklusif. Bagi Cak Nur, keyakinan akan 

kebenaran agamanya menjadi suatu keharusan, namun keyakinan 

tersebut tidak boleh ditambah dengan menganggap keyakinan yang lain 

sebagai salah (Abidin, 2014). 

Pendekatan pemahaman Islam oleh Nurcholish Madjid terbagi 

menjadi dua bagian: pertama, yang menekankan aspek tekstual dan 

literal dari wahyu; kedua, menekankan aspek kontekstual wahyu. 

Nurcholish Madjid dikategorikan oleh (Abdallah, 2020) sebagai 

"skriptualis baru," yaitu seseorang yang melihat Islam dan kemodernan 



 

Taufik Hidayatulloh | 123  

dari sudut pandang teks dan ajaran Islam yang tertulis. Pendekatan 

filologis yang digunakan oleh Nurcholish Madjid menekankan 

pemisahan antara kata dan apa yang ditunjuk oleh kata tersebut, 

mengutamakan yang terakhir daripada yang pertama. Filosofi ini 

tercermin ketika Cak Nur mendefinisikan "islam" sebagai sikap pasrah. 

Baginya, Islam bukan hanya sebuah nama atau identitas agama, tetapi di 

balik nama itu terdapat realitas yang ingin diutamakan, supaya umat 

tidak terpaku hanya pada sebuah label. Keistimewaan Cak Nur dalam 

segi filologi adalah kemampuannya untuk mengembalikan konsep-

konsep dalam Islam ke dalam makna aslinya dan menafsirkan maknanya 

secara mendalam. 

3. Historis 

Pendekatan ketiga yang diterapkan oleh cak Nur adalah pendekatan 

historis, di mana ia menganggap sejarah sebagai laboratorium yang 

mencakup semua variabel kehidupan sosial manusia. Peristiwa sejarah 

yang sering dijadikan landasan untuk wacana pluralisme agama 

melibatkan pembentukan masyarakat Madinah dengan peristiwa 

penandatanganan Piagam Madinah, masyarakat Spanyol selama masa 

penguasaan Islam, dan Yerusalem dengan perjanjian Aelia (Hanik, 2014). 

Pembuatan Piagam Madinah terkait dengan pembentukan masyarakat 

baru di Madinah dan dianggap sebagai dokumen politik resmi pertama 

yang menegaskan prinsip dasar kebebasan beragama. Piagam ini 

mengandung ketentuan hak dan kewajiban yang sama untuk setiap 

golongan penduduk Madinah, menetapkan persamaan hak dan 

tanggung jawab antara kelompok Yahudi dan Muslim. Beberapa kutipan 

dari Piagam Madinah menunjukkan bagaimana Nabi Muhammad 

menjadi teladan dalam mewujudkan persaudaraan, menciptakan 

masyarakat beradab tanpa memandang perbedaan etnis, suku, agama, 

dan kepercayaan, yang dikenal sebagai pluralisme agama. 

Piagam ini memuat hak dan kewajiban yang sama untuk masing-

masing golongan penduduk Madinah. Oleh sebab itu piagam ini banyak 

dipuji sebagai dokumen politik resmi pertama yang meletakan prinsip 

dasar kebebasan beragama. Piagam ini memuat persamaan hak dan 

kewajiban antara kaum Yahudi dan Muslim. Sebagian kutipan dari 

Piagam Madinah di atas menunjukan bahwa Nabi Muhammad sebagai 



 

124 | Filsafat Islam Kontemporer 

figur bagaimana mewujudkan persaudaraan dalam rangka 

mewuhudkan masyarakat yang beradab dengan jalan tidak 

membedakan etnis, suku, agama, dan kepercayaan dalam bingkai 

kerukunanan antar umat beragama yang selanjutnya disebut sebagai 

pluralisme agama. 

Fakta sejarah kedua yang sering dijadikan pijakan oleh Nurcholish 

Madjid adalah masyarakat Islam klasik di Yerusalem saat pemerintahan 

Umar bin Khatab setelah kota itu dibebaskan oleh tentara Muslim. 

Kebebasan beragama dalam masyarakat tersebut tercermin dalam 

perjanjian Aelia, juga dikenal sebagai Yerusalem. Menurutnya, Perjanjian 

Aelia sejalan dengan semangat dan jiwa Perjanjian Madinah yang 

diinisiasi oleh Nabi Muhammad ketika berada di Madinah. Perjanjian ini 

mencerminkan sikap kebebasan, kesetaraan, keamanan, dan 

kesejahteraan, yang semuanya dijamin oleh Islam. Menurut pandangan 

Islam, pengakuan terhadap eksistensi yang berbeda diperlukan, selama 

mereka tidak berlaku zalim (Majid, 2009). 

Dengan sederhana, gagasan cak Nur yang mengakar pada pluralisme 

agama melalui perspektif sejarah dapat dijelaskan dengan logika berikut: 

"Pluralisme agama telah tercatat dalam sejarah, dan sejarah adalah 

sunnatullah. Oleh karena itu, pluralisme agama saat ini menjadi 

keniscayaan dan perlu diimplementasikan. Oleh karena itu, kesadaran 

historis menjadi sangat penting. Tanpa memandang historisis (yaitu 

sikap yang mengutamakan apa yang ada dalam sejarah), kita perlu 

melihatnya sebagai contoh kemungkinan perwujudan dan implementasi 

nyata suatu nilai dalam konteks zaman dan tempat. Bagi cak Nur, yang 

terutama adalah nilai atau semangat yang terkandung dalam sejarah itu 

sendiri"  (Ghazali, 2007). Nurcholish Madjid berpendapat bahwa setiap 

penganut agama seharusnya mengambil contoh nilai-nilai keterbukaan 

yang terdapat dalam masyarakat Madinah pada masa itu. Pendekatan 

historis ini berbeda dengan pandangan kelompok yang menekankan 

bentuk dari sejarah, seperti mengadopsi struktur pemerintahan Nabi 

Muhammad di Madinah untuk diterapkan pada masa sekarang. 

Pluralisme Agama dalam Pandangan Nurcholish Madjid 

Cak Nur meyakini bahwa agama berasal dari Tuhan yang Maha 

Mutlak. Pandangan keagamaan menurutnya merupakan interpretasi 

atau cara pandang manusia terhadap agamanya yang cenderung bersifat 



 

Taufik Hidayatulloh | 125  

relatif. Kerelatifan ini muncul karena melibatkan unsur-unsur yang 

beragam dalam konteks kekuatan dan kemampuan manusia dalam 

menjalankannya. Oleh karena itu, nilai kebenaran yang terdapat dalam 

pemahaman agama masih dapat diperdebatkan (Nurcholish Madjid, 

1987). 

Konsep kerelatifan inilah yang menyebabkan pandangan keagamaan 

tidak dapat setara dengan nilai mutlak dari agama itu sendiri. Pemikiran 

ini didasarkan pada keyakinan ketauhidan Cak Nur, di mana Allah 

adalah Maha Mutlak, dan konsekuensi dari mutlak-Nya Allah adalah 

kerelatifan bagi makhluk-Nya. Meskipun manusia, sebagai makhluk-

Nya, memiliki kebenaran, namun kebenaran tersebut hanya bersifat 

relatif. Cak Nur memahami kerelatifan dalam pandangan terhadap 

agama sebagai campur tangan manusia terhadap kemutlakan agama. 

Campur tangan tersebut dianggap diperlukan untuk membawa agama, 

yang berada di tingkat ketuhanan, ke dalam diri manusia agar dapat 

dijalankan, dan ini dikenal sebagai pemahaman (Sukidi, 2001). 

Bagi Cak Nur, klaim akan kebenaran mutlak dalam pemahaman 

agama dapat menyebabkan gesekan dan konflik dalam pemahaman 

keagamaan, terutama dalam pendekatan terhadap ajaran agama. Dalam 

pendekatannya terhadap agama, dengan melakukan penyeberangan 

(i‘tibâr) terhadap ekspresi linguistiknya dan diikuti dengan proses 

penafsiran, tidak akan membawa agama ke dalam klaim absolutisme 

yang berlebihan. Relativisme keagamaan menjadi suatu prinsip bahwa 

memaksa kebenaran yang diyakini terhadap pihak lain dengan cara dan 

metode apapun dianggap tidak benar. Setiap penganut agama mungkin 

meyakini kebenaran yang bersifat absolut, tetapi kebenaran itu dianggap 

tidak mutlak benar karena hanya merupakan hasil penafsiran manusia 

terhadap agamanya. Hasil penafsiran tersebut tidak mungkin identik 

dengan agama yang diturunkan oleh Tuhan Yang Maha Mutlak   

Prinsip utama yang muncul dalam gagasan tentang pluralisme agama 

adalah adanya titik temu, platform bersama, atau kalimah sawâ’, yang 

merupakan prinsip-prinsip yang sama dalam semua agama yang benar. 

Nurcholish Madjid meyakini bahwa titik temu ini akan selalu ada, karena 

semua kebenaran berasal dari sumber yang sama, yaitu Allah, Sang 

Maha Benar (al-haqq). Seluruh Nabi dan Rasul membawa pesan 

kebenaran yang identik, dengan perbedaan hanya terletak pada cara 



 

126 | Filsafat Islam Kontemporer 

seorang Rasul menanggapi tuntutan tempat dan zaman. Oleh karena itu, 

perbedaan yang terjadi bukan pada hakikatnya, melainkan hanya pada 

dimensi luar saja (Ghazali, 2007). 

Bagi (Madjid, 1991) ajaran yang dibawa oleh semua Nabi dan Rasul 

adalah kelanjutan satu sama lain, dan ini menunjukkan adanya titik temu 

sebagaimana tercermin dalam ayat-ayat Al-Qur'an, seperti QS. al-Shûrâ 

[42]: 13, al-Nisa [4]: 163-165, al-Baqarah [2]: 136, al-Ankabût [29]: 46, dan 

al-Shûrâ [42]: 15. Baginya, ayat-ayat tersebut menegaskan bahwa pesan 

Tuhan kepada umat Nabi Muhammad dan umat yang menerima kitab 

suci sebelum Nabi Muhammad adalah sama. Ajaran yang identik 

tersebut mencakup iman kepada Tuhan Yang Maha Esa atau me-Maha 

Esakan Tuhan (tauḥīd) dengan konsekuensi al-islâm, serta menentang 

thâghut. Argumen ini diperkuat oleh QS. al-Nahl [16]: 36 dan Âl ‘Imrân 

[3]: 64. 

Dalam konteks titik temu, Cak Nur melihat Pancasila sebagai 

perwujudan titik temu dalam konteks Indonesia. Menurutnya, nilai-nilai 

Pancasila, baik yang potensial maupun yang aktual, sudah terkandung 

dalam agama-agama yang ada. Nilai-nilai ketuhanan dan kemanusiaan 

dalam Pancasila dianggap sebagai titik temu antar berbagai agama. 

Meskipun demikian, tantangan dalam Pancasila terletak pada cara 

mengisi dan menerapkan nilai-nilai tersebut dengan lebih baik dan 

konsisten (istiqâmah). Oleh karena itu, diharapkan semua kelompok 

sosial dapat berpartisipasi secara positif dalam mengisi dan 

melaksanakan nilai-nilai Pancasila (Nurcholish Madjid, 1999).  

Pendapat ini memiliki kesamaan dengan pandangan yang dinyatakan 

oleh Frithjof Schuon dan Husein Nasr. Mereka percaya bahwa 

inklusivisme Islam, yang menunjukkan kemampuan ajaran Islam untuk 

mengakomodasi kebenaran-kebenaran yang ada dalam agama-agama 

lain, merupakan salah satu kekuatan utama Islam. Schuon dan Nasr juga 

menyatakan bahwa tauhid adalah titik temu di antara berbagai agama 

(Saumantri, 2023).  Pemikiran khas cak Nur tentang titik temu antar 

agama terwujud ketika dia memandang "islam" dalam arti sikap pasrah 

sebagai salah satu titik temu. Meskipun reinterpretasi tentang Islam 

sering diambil dari Ibn Taymîyah, pandangan bahwa al-islâm menjadi 

titik temu merupakan kontribusi unik dari pemikiran cak Nur (Nur 

Kholik Ridwan, 2002). 



 

Taufik Hidayatulloh | 127  

Sementara itu, dalam pandangan cak Nur, konsep kebebasan 

beragama selalu dikaitkan dengan naluri kemanusiaan. Kebebasan ini 

diartikan sebagai kebebasan nuraani manusia dari segala bentuk 

paksaan, bahkan jika paksaan tersebut dilakukan atas dasar kebenaran 

yang mapan. Kebebasan untuk menerima atau menolak sesuatu yang 

berkaitan dengan nilai-nilai hidup manusia dianggap sebagai bagian 

integral dari kesejahteraan manusia. Menurut cak Nur, kebebasan 

seseorang untuk memilih agama yang sesuai dengan hati nuraninya 

merupakan manifestasi dari hakikat kemanusiaannya yang sejati. 

Kebebasan beragama dipandangnya sebagai tanda kedewasaan 

individu. Semua bentuk pemaksaan atau pembatasan terhadap 

kebebasan beragama dianggap sebagai upaya untuk mengecilkan 

kedewasaan manusia. Pemaksaan tersebut dapat dianggap sebagai 

bentuk perlawanan terhadap ketentuan Allah, sebagaimana tercermin 

dalam QS. Yûnus [10]: 99 dan QS. al-Baqarah [2]: 256. 

Pandangan ini secara substansial sejalan dengan perspektif Frithjof 

Schuon. Bagi cak Nur, masalah kebebasan beragama tidak harus 

diartikan sebagai penolakan terhadap kebenaran yang diyakini. 

Sebaliknya, terlihat dari pemikirannya bahwa ini mencerminkan bentuk 

keyakinan yang sangat mendalam terhadap kebenaran yang dianutnya. 

Hubungan antara kedalaman keyakinan seseorang terhadap kebenaran 

agamanya dengan sikap terhadap kebebasan beragama memiliki korelasi 

yang signifikan. Semakin kuat keyakinan seseorang terhadap kebenaran 

yang diyakini, semakin kecil kemungkinan adanya pemaksaan dalam 

beragama, dan semakin besar toleransinya terhadap kebebasan 

beragama. Pandangan ini didasarkan pada naluri kemanusiaan, yaitu 

keyakinan bahwa manusia memiliki kemampuan untuk membedakan 

antara yang baik dan buruk, benar dan salah, sejati dan palsu (J. Lestari, 

2020). 

Cak Nur meyakini bahwa prinsip kebebasan beragama harus 

ditempatkan di atas landasan pertanggungjawaban di hadapan Allah. 

Jika kebenaran agama dipaksakan kepada seseorang, maka individu 

tersebut tidak dapat diminta pertanggungjawaban, karena dia hanya 

menjalankan ajaran agama secara terpaksa. Oleh karena itu, yang 

diinginkan adalah keikhlasan dalam beragama, yang merupakan bagian 

integral dari kebebasan beragama (Hajam, 2018). Dalam konteks 



 

128 | Filsafat Islam Kontemporer 

pembaharuan pemikiran Islam, cak Nur dianggap sebagai pelopor atau 

pendorong utamanya. Lingkup pemikirannya tidak terbatas pada isu-isu 

keislaman saja, melainkan juga melibatkan aspek-aspek politik, budaya, 

antropologi, dan sosial dengan tingkat abstraksi yang sangat cermat. 

Dengan pandangan yang luas ini, pemikirannya terus berkembang dan 

menjadi sumber inspirasi bagi intelektual Islam di Indonesia, bahkan 

beberapa di antaranya berusaha mengembangkan warisan pemikirannya 

itu(Abdul qadir Djaelani, 1994). 

  



 

Taufik Hidayatulloh | 129  

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abadi, T. W. (2016). Aksiologi: Antara Etika, Moral, dan Estetika. KANAL: Jurnal 
Ilmu Komunikasi, 4(2), 187. https://doi.org/10.21070/kanal.v4i2.1452 

Abdallah, H. B. dan U. A. (2020). Sains “Religius”, Agama “Saintifik.” Mizan. 
Abdul, M. (2012). Epistimologi Tafsir Kontemporer. LKiS. 
Abdullah, M. A. (1998). Preliminary Remarks On The Philosopy of Islamic 

Religious Science. Al-Jami’ah Journal of Islamic Studies, 36(61). 
https://doi.org/https://doi.org/10.14421/ajis.1998.3661.1-26 

Al-Attas, S. M. N. (1985). Aims and Objectives of Islamic Education. King Abdul 
Aziz University. 

Al-Attas, S. M. N. (1999). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. International 
Institute of Islamic Thought and Civilization. 

Al-Attas, S. M. N. (2000). Islam dan Sekularisme, terj. Karsidjo. Pustaka. 
Al-Attas, S. M. N. (2015). On Justice and The Nature of Man. IBFIM. 
Al-Attas, S. M. N. (2016). Tinjauan Ringkas Peri Ilmu dan Pandangan Alam. ISTAC. 
Al-Jabiri, M. A. (2010). Post Tradisionalisme Islam,. LKiS. 
Al-Khuli, A. (2004). Metode Tafsir Sastra. Adab Press. 
Al-Syaibaniy, O. M. al-T. (2017). Falsafah Pendidikan Islam. Bulan Bintang. 
Al Azis, M. R. (2021). Dialektika Hegel (Tesis-Antitesis-Sintesis) Dalam Etika 

Dan Filsafat Berkomunikasi Era Kontemporer. Jurnal Komunikasi, 12(2), 
117–122. https://doi.org/10.31294/jkom.v12i2.10472 

Alatas, M. M. (2020). Spiritualitas Dan Modernitas Menurut Pemikiran Seyyed 
Hossen Nasr (Studi Atas Agama Dan Krisis Kemanusiaan Modern). 
Jurnal Akrab Juara, 5(2). 

Alfian, M. (2018). Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd. Islamika : Jurnal Ilmu-
Ilmu Keislaman, 18(01), 25–38. 
https://doi.org/10.32939/islamika.v18i01.268 

Ali, F. (2011a). Diaspora Cak Nur. Pustaka Pelajar. 
Ali, F. (2011b). Tharikat Nurcholisy Jejak Pemikiran dari Pembaharu Sampai Guru 

Bangsa. Pustaka Pelajar. 
Ali, M. (2008). Alam Pemikiran Islam Modern di India dan Pakistan. Mizan. 
Amallia, S. (2019). Hakekat Agama Dalam Perspektif Filsafat Perenial. Indonesian 

Journal of Islamic Theology and Philosophy, 1(1), 1–18. 
https://doi.org/10.24042/ijitp.v1i1.3903 

Amien, M. M. (2003). Epistemologi Islam. Universitas Indonesia Press. 
Amin, H. Al. (2015). Membangun epistemologi tafsir sufi. Researchgate.Net, 

December 2015. 
Anton Bakker. (2010). Ontologi atau Metafisika Umum: Filsafat Pengada dan Dasar-

Dasar Kenyataan. Kanisius. 



 

130 | Filsafat Islam Kontemporer 

Antoni, S. (2017). Dewesternisasi Pendidikan Islam (Studi Atas Pemikiran 
Sayyid Muhammad Naquib Al-Attas). Jurnal Ilmiah AL-Jauhari: Jurnal 
Studi Islam Dan Interdisipliner, 2(1). 

Arifin, M. M., Murtadho, M., & Radafi, D. (2019). Al-Quran Sebagai Produk 
Budaya Studi Analisa Kritis Pemikiran Nashr Hamid Abu Zayd. Jurnal 
Hikmatina, 1(2). 

Arifin, S., Amirullah, A., Yahman, S. A., & Saputro, A. D. (2022). Reconstruction 
of Islamic Religious Education Seyyed Hossein Nasr’s Perspective. 
Istawa : Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 46–57. 
https://doi.org/10.24269/ijpi.v7i1.5190 

Arkoun, M. (1994). Rethinking Islam, ed. Robert D.Lee. Oxford. 
Arkoun, M. (1997). Berbagai Pembacaan Qur’an. INIS. 
Arkoun, M. (2002). Islam and Modernity Muslim Intlektual Respond, ed. John Cooper. 

IB. Tauris. 
Arkoun, M. (2003). Peta Studi Islam Orientalisme dan Arah baru Kajian Islam di 

Barat, ed. Azim Nanji , terj. Muamirotun. Fajar Pustaka Baru. 
Arkoun, M. (2004). Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan 

Baru, ed. Johan Hendrik Meuleman, terj. Rahayu S. Hidayat. INIS. 
Assyaukanie, L. (2023). Membaca Kembali Gerakan Humanisme dalam Islam. 

Jurnal Peradaban, 2(2). https://doi.org/10.51353/jpb.v2i2.729 
Asy’arie, M. (2012). Filsafat Islam: Kajian Ontologis, Epistemologis, Aksiologis, dan 

Perspektif. LESFI. 
Azra, A. (2003). Spiritualitas, Krisis Dunia Modern dan Agama Masa Depan. 

Paramadina. 
Bagir, H. (2008). Murthada Muthahhari Sang Mujahid Sang Mujtahid. Yayasan 

Muthahhari. 
Bagir, H. (2017). Islam Tuhan Islam Manusia. Mizan. 
Bagus, L. (2005). Kamus Filsafat. Gramedia. 
Baharun, H. (2016). Pemikiran Pendidikan Perspektif Filsuf Muslim Kajian Kritis 

Terhadap Pemikiran Muhammad Abduh Dan Muhammad Iqba. AT-
TURAS: Jurnal Studi Keislaman, 3(1). 
https://doi.org/https://doi.org/10.33650/at-turas.v3i1.182 

Bakhri, S., & Muhdofir. (2004). Jombang Kairo Jombang Chicago Sintesis Pemikiran 
Gus Dur dan Cak Nur dalam Pembaharuan Islam di Indonesia. Tiga Serangkai. 

Bilmakruf, R. (2023). Pemikiran Islam Rasional-Progresif Harun Nasution. Islam 
Sebagai Ilmu (Teori Dan Praktek), 7(2). 

Bistara, R. B. (2021). Dimensi Feminisme Dalam Pembaharuan Islam: Menilik 
Pemikiran Muhammad Iqbal. TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 19(1), 30–
58. https://doi.org/10.30631/tjd.v19i1.118 

Budi, S. (2022). Menakar Ulang Hermenuetika Al-Quran: Kritik Atas Pemikiran 
Muhammad Arkoun. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 24(1), 16. 
https://doi.org/10.22373/substantia.v24i1.12127 



 

Taufik Hidayatulloh | 131  

Chumaedi, A. (2018). Pemikiran Murtadha Muthahhari Tentang Negara dan 
Masyarakat serta Pandangannya terhadap Revolusi Islam Iran. Journal of 
Government and Civil Society, 2(1), 33. 
https://doi.org/10.31000/jgcs.v2i1.717 

Damanik, A. (2016). Pemikiran Ali Syari’ati Tentang Imamah. Yurisprudentia: 
Jurnal Hukum Ekonomi, 2(2). 
https://doi.org/https://doi.org/10.24952/yurisprudentia.v2i2.668 

Dardiri, D. (2017). Epistemologi Pendidikan Menurut Muhammad Iqbal. 
Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 7(2). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014/jiik.v3i2.4754 

Darsitun, D. (2021). Menakar Ulang Hermeneutika dalam Studi Alquran di Era 
Modern dan Kontemporer (Pendekatan Sastra, Sejarah dan Sains). 
Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam, 22(1), 21. 
https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.6899 

Dewantara, A. W. (2017). Multikulturalisme Indonesia (Studi Perbandingan 
Antara Konsep Madani Nurcholis Madjid dan Konsep Civil Society). 
JPAK Jurnal Pendidikan Agama Katolik, 17(9). 

Djalal, Z. F. (2016). Pembacaan Al-Qur’an Dalam Perspektif Mohammed 
Arkoun. ISLAMUNA: Jurnal Studi Islam, 3(1), 1. 
https://doi.org/10.19105/islamuna.v3i1.943 

Djollong, A. F. (2015). Epistemologi Filsafat Pendidikan Islam. Istigra’, 3(1). 
Efendi, E. (2016). Epistimologi Muhammad Arkoun dan Relevansinya Bagi 

Pemikiran Keislaman. An-Nur: Jurnal Studi Islam, 10(1). 
Ermagusti, Syafrial, R. T. H. (2022). Integrasi Teologi Islam, Sufisme, Dan 

Rasionalisme Harun Nasution. Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 21(1). 
https://doi.org/https://doi.org/10.30631/tjd.v21i1.237 

Fauzan, A. (2015). Teks al-Qur’an dalam Pandangan Nashr Hamid Abu Zayd. 
KALIMAH, 13(1), 71. https://doi.org/10.21111/klm.v13i1.279 

Foucault, M. (1980). Power Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972-
1977. The Haervester Press. 

Franz Magnis-Suseno. (2006). Etika Abad Kedua Puluh. 12 Teks Kunci. Kanisius. 
Franz Magnis Suseno. (2005). Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral. 

Kanisius. 
Fuadi, F. (2016). Fungsi Nalar Menurut Muhammad Arkoun. Substantia: Jurnal 

Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 18(1). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.22373/substantia.v18i1.3982 

Ghazali, A. M. (2007). Pluralisme dan Titik Temu Agama-Agama. Wawasan: 
Jurnal Ilmiah Agama Dan Sosial Budaya, 2(3). 

Gusmian, I. (2013). Khazanah Tafsir Indonesia:Dari Hermeneutika hingga Ideologi. 
LKiS. 

H. H Bilgrami. (1998). Glimpses of Iqbal’s Mind and Thought. HarperCollins 
Publishers. 



 

132 | Filsafat Islam Kontemporer 

Hajam. (2018). Reformulasi Teologi Dari Eksklusif Ke Inklusif. ALQALAM, 35(1), 
19. https://doi.org/10.32678/alqalam.v29i3.858 

Hajam, & Saumantri, T. (2022). Meretas Ketegangan Relasi Agama dan Negara 
di Indonesia dalam Perspektif Nurcholish Madjid. Rusydiah: Jurnal 
Pemikiran Islam: Jurnal Pemikiran Islam, 3(2). 
https://doi.org/https://doi.org/10.35961/rsd.v3i2.534 

Hajrianto Y. Thory, & Sukidi, S. dalam. (2001). Teologi Insklusif Cak Nur. 
Gramedia. 

Hakim, M. L. (2017). Pergeseran Paradigma Maqasid Al-Syari’ah: Dari Klasik 
Sampai Kontemporer. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 10(1), 1–16. 
https://doi.org/10.24090/mnh.v10i1.913 

Haluti, R., & Munirah, M. (2022). Epistemology of Muhammad Iqbal’s 
Existentialism: Its Levation To Islamic Education. Journal Pendidikan 
Agama Islam Dan Budi Pekerti, 4(2). 

Hamdani, F. (2016). Teori Interpretasi Nasr Hamid Abu Zayd. Farabi, 13(1). 
Hamim, K. (2022). Metodologi Tafsir Kontemporer (Kajian atas Pemikiran Fazlur 

Rahman). Jurnal Ilmiah Mandala Education, 8(3). 
https://doi.org/10.58258/jime.v8i3.3780 

Hanafi, H. (2005). Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Tradisi Barat. Paramadina. 
Hanik, U. (2014). Pluralisme Agama di Indonesia. Jurnal Pemikiran Keislaman, 

25(1). https://doi.org/10.33367/tribakti.v25i1.154 
Hanum, R. (2022). Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi Ilmu Sains. Jurnal 

Tafahham, 1(1). 
Harahap, J. (2017). Sayyed Hossein Nasr tentang Filsafat Perennial dan Human 

Spiritualitas. Aqlania: Jurnal Filsafat Dan Teologi Islam, 8(1). 
https://doi.org/https://doi.org/10.32678/aqlania.v8i02.1026 

Hardono Hadi. (2017). Epistemologi: filsafat pengetahuan. Kanisius. 
Haugh, J. F. (2014). Science and Religion: From Conflict to Conversation. Mizan. 
Hawasi. (2013). Eksistensialisme Mohammad Iqbal. Wedatama Widya Sastra. 
Heriyanto, H., Hidayatullah, T., Rukmana, A., Rahmania, T., Radhiansyah, E., & 

Rusyd, I. (2022). Pelatihan Pengembangan Pemahaman dan Sikap 
Keberagamaan Moderat Berbasis Nilai Keislaman-Keindonesiaan. 
Dimasejati: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 4(1). 
https://doi.org/https://badge.dimensions.ai/details/doi/10.24235/di
masejati.v4i1.10818?domain=https://www.syekhnurjati.ac.id 

Hidayat, K. (2005). Insan Kamil: Konsep Manusia Menurut Islam. Pustaka 
Grafitiper. 

Hidayatullah, T. (2019). Living Values Education: Alternatif Pendekatan 
Pendidikan Karakter dalam Pencegahan Ekstremisme. MISYKAT: Jurnal 
Ilmu-Ilmu Al-Quran, Hadist, Syari’ah Dan Tarbiyah, 4(2), 87. 
https://doi.org/10.33511/misykat.v4n2.87-126 



 

Taufik Hidayatulloh | 133  

Hidayatulloh, T., Meghatruh, D. D., & Saumantri, T. (2023). Konsumerisme 
Beragama di Era Digital: Analisis Paradigma Postmodernisme Jean 
Baudrillard Terhadap Fenomena Beragama Umat Islam di Indonesia. 
Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam, 24(2), 273–288. 
https://doi.org/https://jurnalnasional.ump.ac.id/index.php/ISLAMA
DINA/article/view/14961 

Hidayatulloh, T., Saputra, H., & Saumantri, T. (2023). Peran Pesantren Tarekat 
Roudhoh Al-Hikam dalam Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam 
dan Moderasi Beragama di Indonesia. Dialog, 46(1), 38–52. 
https://doi.org/https://doi.org/10.47655/dialog.v46i1.702 

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023a). Kerukunan Beragama Dalam Lensa 
Pengalaman Keagamaan Versi Joachim Wach. Al-Adyan: Journal of 
Religious Studies, 4(1), 24–37. 
https://doi.org/https://doi.org/10.15548/al-adyan.v4i1.5876 

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023b). Pengembangan Pemahaman Sikap 
Moderasi Beragama Berbasis Nilai Inklusivitas Pada Mahasiwa di 
Perguruan Tinggi. Fikrah: Journal of Islamic Education, 7(1), 87–102. 
https://doi.org/https://doi.org/10.32507/fikrah.v7i1.2022 

Hidayatulloh, T., & Saumantri, T. (2023c). The Harmony of Islam and Pancasila 
in Religious Discourse in Indonesia. Jurnal Studi Sosial Keagamaan Syekh 
Nurjati, 3(1), 1–25. 

Hidayatulloh, T., Saumantri, T., & Harvey, C. (2023). The Living Values 
Education (LVE) Approach Based on Religious Moderation at Sekolah 
Madania Bogor. Edukasia Islamika - Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 147–164. 
https://doi.org/https://doi.org/10.28918/edukasiaislamika.v8i2.1084 

Hosnan, M., & Warits, A. (2017). Aksiologi dalam Dimensi Filsafat Islam. Tafhim 
Al-’Ilmi, 9(2). https://doi.org/10.37459/tafhim.v9i2.2991 

Huxley, A. (2009). The Perennial Philosophy: An Interpretation of the Great Mystics, 
East and West. HarperCollins Publishers. 

Ibrahim, I. (2016). Pemikiran Islam Kontemporer (Studi Kritis terhadap 
Pemikiran Harun Nasution). Aqidah-Ta : Jurnal Ilmu Aqidah, 2(2), 99–110. 
https://doi.org/10.24252/aqidahta.v2i2.3438 

Ichwan, M. N. (2007). Meretas Kesarjanaan Kritis: Teori Hermeneutika Nasr Abu 
Zayd. Teraju. 

Imron, A. (2010). Hermeneutika al-Qur’an dan Hadis. lsaq Press. 
Indrajaya, D. T. (2013). Konstribusi Pemikiran Muhammad Iqbal Dalam 

Pembaharuan Hukum Islam. Hukum Islam, 13(1). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24014/hi.v13i1.962 

Iqbal, M. (1981). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Kitab Bhavan 
Ltd. 

Iqbal, M. (2006). Pembangunan Kembali Alam Pikiran Islam. Bulan Bintang. 



 

134 | Filsafat Islam Kontemporer 

Irawan, D. (2019). Rekonstruksi Islamisasi Sains Sebagai Langkah Awal 
Islamisasi Ilmu. MAWA’IZH: JURNAL DAKWAH DAN 
PENGEMBANGAN SOSIAL KEMANUSIAAN, 10(1), 1–17. 
https://doi.org/10.32923/maw.v10i1.781 

Irawan, R. (2020). Metode Kontekstual Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Fazlur 
Rahman. Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits, 13(2), 171–
194. https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4164 

Irfan, M. (2018). Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan 
Teologi Kerukunan. JURNAL ILMIAH SOSIOLOGI AGAMA (JISA), 1(1), 
109. https://doi.org/10.30829/jisa.v1i1.1784 

Ismah, I. (2020). Studi Islam Dengan Pendekatan Sosiologis (Pemikiran Ali 
Syari’ati). Al-Munqidz : Jurnal Kajian Keislaman, 8(1), 139–156. 
https://doi.org/10.52802/amk.v8i1.196 

Ismail, F. (2018). Studi Islam kontemporer. IRCISOD. 
Ismail, Y. (2019). Postmodernisme dan Perkembangan Pemikiran Islam 

Kontemporer. Jurnal Online Studi Al-Qur An, 15(2), 235–248. 
https://doi.org/10.21009/JSQ.015.2.06 

Iyubeny, E. A. (2017). Berhala-Berhala Wacana: Gagasan Kontekstualisasi Sakralitas 
Agama Secara Produktif-Kreatif. IRCISOD. 

Ja’far, S. (2015). Epistemologi Tindakan Muhammad Iqbal. Teosofi: Jurnal Tasawuf 
Dan Pemikiran Islam, 5(1), 80. 
https://doi.org/10.15642/teosofi.2015.5.1.80-106 

Judrah, M. (2020). Generalisasi Empirik; Proposisi, Postulat, Aksioma dan Teori. 
Jurnal Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam & Pendidikan, 7(1), 117–122. 
https://doi.org/10.47435/al-qalam.v7i1.186 

Kambali, M. (2020). Pemikiran Karl Marx Tentang Struktur Masyarakat: 
Dialektika Infrastruktur Dan Suprastruktur. Al Iqtishod: Jurnal Pemikiran 
Dan Penelitian Ekonomi Islam, 8(2), 63–80. 
https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v8i2.154 

Kartanegara, M. (2012). Panorama Filsafat Islam. Mizan. 
Kasdi, A., & Farida, U. (2013). Oksidentalisme Sebagai Pilar Pembaharuan 

(Telaah Terhadap Pemikiran Hassan Hanafi). Fikrah Jurnal Ilmu Aqidah 
Dan Studi Keagamaan, 1(2). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21043/fikrah.v1i2.540 

Kattsoff, L. O. (2000). Pengantar Filsafat. Tiara Wacana. 
Khurzman, C. (2005). Wacana Islam Liberal Pemikiran Islam Kontemporer Tentang 

Isu-Isu Global. Paramadina. 
Khusnan, A. (2019). Diskursus Kesejarahan Ilmu Pengetahuan Dan Filsafat Ilmu. 

Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 12(1), 76–87. 
https://doi.org/10.37812/fikroh.v12i1.41 

Khuza’i, R. (2012). Dialog Epistemologi Mohammad Iqbal dan Charles S. Peirce. PT 
Refika Aditama. 



 

Taufik Hidayatulloh | 135  

Kolis, N. (2017). Wahdat Al-Adyan: Moderasi Sufistik Atas Pluralitas Agama. 
TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 1(2), 166–180. 
https://doi.org/10.52266/tadjid.v1i2.42 

Labib, M. (2015). Para Filosof Sebelum dan Sesudah Mulla Shadra. Al-Huda. 
Lalu Khothibul Umam. (2020). Sejarah Perkembangan Ilmu Dari Klasik Hingga 

Kontemporer. Kalam: Jurnal Agama Dan Sosial Humaniora, 8(2), 27–60. 
https://doi.org/10.47574/kalam.v8i2.89 

Lee, R. D. (2010). Mencari Islam Autentik: Dari Nalar Puitis Iqbal Hingga Nalar Kritis 
Arkoun. Mizan. 

Lestari, J. (2020). Pluralisme Agama di Indonesia: Tantangan dan Peluang Bagi 
Keutuhan Bangsa. Al-Adyan: Journal of Religious Studies, 1(1), 29–38. 
https://doi.org/10.15548/al-adyan.v1i1.1714 

Lestari, P., Iman, N., & Katni, K. (2019). Pemikiran Pendidikan Islam Syed 
Muhammad Naquib Al-Attas (Tinjauan Paradigmatik dan Implementatif 
Konsep ta’dib dalam pembelajaran Agama Islam pada tingkat 
SMA/MA). TARBAWI:Journal on Islamic Education, 3(1), 17. 
https://doi.org/10.24269/tarbawi.v3i1.208 

Madjid, N. (1991). Agama Dan Negara Islam: Sebuah Telaah Atas Fiqh Siyasi Sunni 
(No. 55; KKA). 

Madjid, N. (1995). Islam Agama Peradaban Membangun Makna dan Relevansi Doktrin 
Islam dalam Sejarah. Paramadina. 

Mahmudah, N. (2018). Posisi Sunnah dalam Pembacaan Al-Qur’an Kontemporer 
Nasr Hamid Abu Zayd. Riwayah : Jurnal Studi Hadis, 3(1), 35. 
https://doi.org/10.21043/riwayah.v3i1.3436 

Majid, N. (2009). Islam doktrin dan peradaban : sebuah telaah kritis tentang masalah 
keimanan, kemanusiaan, dan kemodernan. Gramedia Pustaka Utama. 

Maksum, A. (2013). Tasawuf Sebagai Pembebasan Manusia Modern: Telaah 
Signifikansi Konsep Tradisionalisme Seyyed Hossein Nasr. Pustaka Pelajar. 

Malaky, E. (2004). Ali Syari’ati Filosof Etika dan Arsitek Iran Modern. Taraju. 
Malli, R. (2017). Konsep Pemikiran Pendidikan Islam Kontemporer di Indonesia. 

TARBAWI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 159–166. 
https://doi.org/10.26618/jtw.v1i2.369 

Martanti, B. H. (2019). Metodologi Pembaharuan Pemikiran Islam Kontemporer 
Studi Komparatif Metodologi Muhammad Syahrur dan Nashr Hamid 
Abu Zaid. Jurnal El-Huda, 10(2). 

Maskhuroh, L. (2021). Aliran-Aliran Filsafat Barat Kontemporer 
(Postmodernisme). Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan 
Keislaman, 10(1), 87–99. 
https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v10i1.258 

Masluhah, M., Afifah, K. R., & Salik, M. (2021). Pemikiran Muhammad Iqbal 
Tentang Pendidikan Karakter Dan Relevansinya Dengan Era Disrupsi. 



 

136 | Filsafat Islam Kontemporer 

Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 317–338. 
https://doi.org/10.21274/taalum.2021.9.2.317-338 

Mauliyah, A. (2016). Gerakan Islamisasi Ilmu Pengetahuan Naquib al-Attas. EL-
BANAT: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 6(1). 
https://doi.org/https://doi.org/10.54180/elbanat.2016.6.1.111-121 

Muammar. (2017). Nurcholish Madjid dan Harun Nasution Serta Pengaruh 
Pemikiran Filsafatnya. Petita: Jurnal Kajian Ilmu Hukum Dan Syariah, 2(2). 
https://doi.org/10.22373/petita.v2i2.74 

Mufid, F. (2013). Perkembangan Paradigma Epistemologi dalam Filsafat Islam. 
Ulumuna, 17(1), 19–40. https://doi.org/10.20414/ujis.v17i1.172 

Muhammad, N., & Hafid Turmudzi, T. (2022). Analisis Metode Hermeneutika 
dalam Al-Qur’an atas Pemikiran Nasr Hamid Abu Zaid. Ulumul Qur’an: 
Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 49–57. 
https://doi.org/10.58404/uq.v2i1.93 

Mujahidin, A. (2013). Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber 
Ilmu. Uluma: Jurnal Studi Keislaman, 17(1). 

Munir, A. (2010). Hassan Hanafi: Kiri Islam dan Proyek Al Turats Wa Al Tajdid. 
MIMBAR : Jurnal Sosial Dan Pembangunan, 16(3). 
https://doi.org/https://doi.org/https://doi.org/10.29313/mimbar.v1
6i3.20 

Muniroh, B. (2018). Akal dan Wahyu (Studi Komparatif antara Pemikiran Imam 
al-Ghazali dan Harun Nasution). Aqlania, 9(1), 41. 
https://doi.org/10.32678/aqlania.v9i01.2062 

Muslih, M. (2010). Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat. Belukar Budaya. 
Muslina, M., & Rahman, R. (2021). Pemikiran Pendidikan Islam Syekh 

Muhammad Naquib Al-Attas. Jurnal Kawakib, 2(1), 55–63. 
https://doi.org/10.24036/kwkib.v2i1.19 

Musolli, M. (2018). Maqasid Syariah: Kajian Teoritis dan Aplikatif Pada Isu-Isu 
Kontemporer. AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 60–81. 
https://doi.org/10.33650/at-turas.v5i1.324 

Mustaqim, A. (2005). Aliran-Aliran Tafsir; dari Periode Klasik Hingga Kontemporer. 
Kreasi Warna. 

Mustaqim, A. (2015). Epistemologi Tafsir Kontemporer. LKiS. 
Mustaqim, A., & Sahiron, S. (2008). Studi Al-Qur’an Kontemporer, Wacana Baru 

Berbagai Metodologi Tafsir. Tiara Wacana. 
Muthahhari, M. (2011). Kritik Islam terhadap Materialisme. Terj Ahmad Kamil. Al-

Huda. 
Muthahhari, M. (2013). Filsafat Hikmah Pengantar Pemikiran Shadra, terj. Hamid 

Algar. Mizan. 
Muthahhari, M. (2014). Falsafah Akhlak. Terj Faruq Bin Dhiya’. Rausyan Fikr. 



 

Taufik Hidayatulloh | 137  

Muthahhari, M. (2015). Masyarakar dan Sejarah: Pandangan Dunia Islam tentang 
Hakikat Individu dan Masyaraat dalam Gerakan Sosial Berbasis Agama. Terj 
Arif Mulyadi. Rausyan Fikr. 

Muzaki, I. A., & Tafsir, A. (2018). Pendidikan Multikultural dalam Perspektif 
Islamic Worldview. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 6(1), 57. 
https://doi.org/10.36667/jppi.v6i1.154 

Muzakki, A. (2018). Titik Temu Epistemologi Barat dan Islam. ULUL ALBAB 
Jurnal Studi Islam, 10(1), 85–106. https://doi.org/10.18860/ua.v10i1.6070 

Naibin, N. (2020). Murtadha Muthahhari: Filsafat Etika Islam. Jurnal Intelektual: 
Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 10(1), 104–120. 
https://doi.org/10.33367/ji.v10i1.1121 

Nanu, R. P. (2021). Pemikiran Syed Muhammad. Naquib Al-Attas Terhadap 
Pendidikan di Era Modern. TARBAWI : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 
6(01). https://doi.org/https://doi.org/10.26618/jtw.v6i01.3436 

Nasr, S. H. (1987). Traditional Islam in The Modern Word. Worts-Power Associates. 
Nasr, S. H. (1988). Knowledge and the Sacred. Suhail Academy. 
Nasr, S. H. (1993). The Need for a Sacred Science: Sufism and the Western Mind. State 

University of New York Press. 
Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford University Press. 
Nasr, S. H. (1997). Islam and the Plight of Modern Man. ABC International. 
Nasr, S. H. (2004). The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. Harper One. 
Nasrullah, N. (2017). Akar Pemikiran Mohammed Arkoun (Sebuah Tinjuan 

Historis). Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, 
Humaniora, 3(6). 

Nasution, H. (1998). Islam Rasional: Gagasan dan pemikiran. Mizan. 
Nasution, H. (2006). Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. UI 

Press. 
Nasution, H. (2010). falsafah dan Mistisisme dalam Islam. Bulan Bintang. 
Nata, Y. Y. (2015). Oksidentalisme. Jurnal Al- Ulum: Jurnal Pemikiran Dan 

Penelitian Ke-Islaman, 2(1). 
https://doi.org/https://doi.org/10.31102/alulum.2.1.2015.118-130 

Noorhayati. (2016). Oksidentalisme: Konsep Perlawanan Terhadap Barat. AT-
TURAS: Jurnal Studi Keislaman, 3(2). 
https://doi.org/https://doi.org/10.33650/at-turas.v3i2.189 

Nugroho, A. (2014). Potret Islam Revolusioner Dalam Pemikiran Ali Syari’ati. 
HUMANIKA, 14(1). https://doi.org/10.21831/hum.v14i1.3328 

Nur Kholik Ridwan. (2002). Pluralisme Borjuis : Kritik atas Nalar Pluralisme Cak 
Nur. Galang Press. 

Nur, M. (2016). Kritik Murtadha Muthahhari atas Konsep Moralitas Barat. Jurnal 
Didakita Islamika, 8(2). 



 

138 | Filsafat Islam Kontemporer 

Nur, M., & Iqbal Irham, M. (2023). Tasawuf dan Modernisasi: Urgensi Tasawuf 
Akhlaki pada Masyarakat Modern. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Ushuluddin, 25(1), 107. https://doi.org/10.22373/substantia.v25i1.16851 

Nurcholish Madjid. (1987). , Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Mizan. 
Nurcholish Madjid. (1997). Tradisi Islam : Peran dan Fungsinya Dalam 

Pembangunan Di Indonesia. Paramadina. 
Nurita, A., & Masruhan. (2021). Analisis Konsep Hermeneutika Hadis Perspektif 

Muhammad Arkoun. UNIVERSUM : Jurnal KeIslaman Dan Kebudayaan, 
15(2). 

Nurmajah, S. (2019). Relasi Wahyu dalam Tiga Agama Samawi (Kajian terhadap 
Pemikiran Mohammed Arkoun). Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, 18(1). 

Nurmansyah, I., Nungrum, V. A., & Arraziq, M. I. (2023). Metode Linguistik-
Semiotika Muhammad Arkoundan Urgensinnya Terhadap 
Perkembangan Kajian Al-Qur’an di Indonesi. Tembayat: Journal of Islam, 
Tradition, and Civilization, 1(1). 

Nurrochman, N. (2016). Islam Dan Sosialisme (Telaah atas Pemikiran Ali 
Syariati). Wahana Akademika: Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 1(1), 41. 
https://doi.org/10.21580/wa.v1i1.800 

Peter Salim dan Yenny Salim. (1991). Kamus Besar Bahasa Indonesia Kontemporer. 
Modern English. 

Prawira Negara, M. A., & Muhlas, M. (2022). Reformulasi Konsep Tauhid: Studi 
Analisis Pemikiran Hassan Hanafi. Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam, 
23(2), 133. https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i2.13415 

Qodir, Z., & Nashir, H. (2019). Islamity, Humanity, Indonesianity, and Culture: 
A Comparative Study on Ahmad Syafii Maarif, Nurcholis Madjid, and 
Abdurrahman Wahid. Afkaruna, 15(2). 
https://doi.org/10.18196/AIIJIS.2019.0104.226-253 

Rahman, F. (1983). Major Themes of The al-Qur’an (A. Mahyudin (trans.)). Pustaka. 
Rahman, F. (2004). Framework for Interpreting the Eticho Legal Content of Qur’an. 

The Institute of Ismail Studies. 
Rahman, F. (2010). Tema Tema Pokok al-Qur’an, ter. Ervan Nurtawan. Mizan. 
Rahmatullah, R. (2019). Hermeneutika Intertekstualitas Muqâtil Bin Sulaymân. 

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 20(2), 126. 
https://doi.org/10.14421/qh.2019.2002-01 

Rahnena, A. (2006). Para Perintis Zaman Baru Islam, Terj. Ilyas Hasan. Mizan. 
Rakhman, J. (2007). Islam dan Perspektif Pemikiran Kontemporer. Grafika. 
Ramadhan, M. (2016). Teologi Kemanusiaan Studi Atas Pemikiran Ali Syariati. 

Jurnal THEOLOGIA, 22(2). https://doi.org/10.21580/teo.2011.22.2.609 
Randa, S., Aini, H., & Putra, R. (2022). Menelisik Logosentrisme Pemikiran Islam 

(Tinjauan Terhadap Kritik Muhammad Arkoun). JURNAL AL-AQIDAH, 
14(2), 129–141. https://doi.org/10.15548/ja.v14i2.4715 



 

Taufik Hidayatulloh | 139  

Ratmanto, T. (2004). Tinjauan Bahasa, Semiotika, dan Hermeneutika. MediaTor, 
5(1), 29–37. 
https://doi.org/https://doi.org/10.29313/mediator.v5i1.1095 

Ritzer, G. (2010). Teori Sosial Postmodern. Kreasi Wacana. 
Robikah, S. (2020). Reinterpretasi Kata Jilbab Dan Khimar Dalam Al-Quran; 

Pendekatan Ma’na Cum Maghza Sahiron Syamsuddin. IJouGS: Indonesian 
Journal of Gender Studies, 1(1). https://doi.org/10.21154/ijougs.v1i1.2066 

Rofiq, M. N. (2018). Peranan Filsafat Ilmu Bagi Perkembangan Ilmu 
Pengetahuan. FALASIFA : Jurnal Studi Keislaman, 9(1), 161–175. 
https://doi.org/10.36835/falasifa.v9i1.112 

Rohmah, L. (2016). Hermeneutika Al-Qur’an: Studi atas Metode Penafsiran Nasr 
Hamid Abu Zaid (Between Meaning and Significance) (Literary 
Hermeneutics). Hikmah: Journal of Islamic Studies, 12(2). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.47466/hikmah.v12i2.47 

Rosidah, F. U., Azisi, A. M., & Basyir, K. (2023). Pluralisme Berbasis Tauhid di 
Indonesia: Studi Analisis Terhadap Pemikiran Nurcholish Madjid. 
NALAR: Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam, 7(1). 
https://doi.org/https://doi.org/10.23971/njppi.v7i1.6334 

Rukmana, A. (2013). Seyyed Hossein Nasr, Penjaga Taman Spiritual Islam. Dian 
Rakyat. 

Russel, B. (2016). Sejarah Filsafat Barat. Pustaka Pelajar. 
Saepulah, A. (2021). Pentingnya Ijtihad Dalam Agama Perspektif Muhammad 

Iqbal Dan Implikasinya Bagi Teologi Dan Kemiskinan. Jurnal Ilmu Agama: 
Mengkaji Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama, 22(2), 218–237. 
https://doi.org/10.19109/jia.v22i2.10966 

Said, E. W. (2010). Orientalisme: Menggugat Hegemoni Barat dan Mendudukkan 
Timur sebagai Subjek. Pustaka Pelajar. 

Said, H. A. (2015). Metodologi Penafsiran Al-Qur’an Kontemporer Telaah atas 
Pemikiran Nasr Hamid Abu Zayd dan Mohammed Arkoun. SUHUF, 
4(1), 76–100. https://doi.org/10.22548/shf.v4i1.66 

Saihu, S. (2019). Konsep Manusia Dan Implementasinya Dalam Perumusan 
Tujuan Pendidikan Islam Menurut Murtadha Muthahhari. Andragogi: 
Jurnal Pendidikan Islam Dan Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 197–217. 
https://doi.org/10.36671/andragogi.v1i2.54 

Salam, B. (2010). Pengantar Filsafat. Bumi Aksara. 
Salim, A. A., & Ihkamuddin, H. (2022). Telaah Perkembangan Tafsir Periode 

Modern. Tanzil: Jurnal Studi Al-Quran, 4(2), 95–106. 
https://doi.org/10.20871/tjsq.v4i2.181 

Samiha, Y. T. (2016). Standar Menilai Teori dalam Metode Ilmiah pada Kajian 
Filsafat Ilmu. Medina-Te: Jurnal Studi Islam, 12(2). 
https://doi.org/https://doi.org/10.19109/medinate.v12i2.1177 



 

140 | Filsafat Islam Kontemporer 

Sandimula, N. S. (2023). De-Westernisasi Konsep Manusia: Menelaah Konsep 
Syed Naquib Al-Attas tentang Hakikat Manusia. Refleksi Jurnal Filsafat 
Dan Pemikiran Islam, 22(2). https://doi.org/10.14421/ref.v22i2.3918 

Sari, I. (2019). NARASI FILSAFAT KONTEMPORER MOHAMMAD ARKOUN 
(Dari Post-strukturalis Menunuju Kritik atas Nalar Islam). Al-Hikmah: 
Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam, 1(2). 
https://doi.org/10.51900/alhikmah.v1i2.5098 

Saumantri, T. (2019). Wacana Integrasi Ilmu Dalam Pandangan Al-Ghozali. 
Jurnal Yaqzhan: Analisis Filsafat, Agama Dan Kemanusiaan: Analisis Filsafat, 
Agama Dan Kemanusiaan, 5(2), 128. https://doi.org/10.24235/jy.v5i2.5711 

Saumantri, T. (2022a). Filsafat Ilmu (Sebuah Dialektika Ilmu Pengetahuan). CV. 
Brimedia Global. 

Saumantri, T. (2022b). Konsep Manusia Dalam Teori Psikoanalisis Humanis 
Dialektik Erich Fromm. Sanjiwani: Jurnal Filsafat, 13(2), 123–136. 

Saumantri, T. (2022c). Konsumerisme Masyarakat Kontemporer dalam 
Pemikiran Jean Baudrillard. Paradigma: Jurnal Filsafat, Sains, Teknologi, 
Dan Sosial Budaya, 28(2), 56–68. 
https://doi.org/https://doi.org/10.33503/paradigma.v28i2.1962 

Saumantri, T. (2022d). Metafisika Empirik Dalam Pemikiran David Hume. Jaqfi: 
Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 7(2). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.15575/jaqfi.v7i2.20180 

Saumantri, T. (2022e). Pandemi Covid-19 dalam Tinjauan Filsafat Michel 
Foucault. El-Waroqoh : Jurnal Ushuluddin Dan Filsafat, 6(2). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.28944/el-waroqoh.v6i2.766 

Saumantri, T. (2022f). The Harmonization of Religion and The State : A Study of 
The Indonesia Context. Syekh Nurjati: Jurnal Studi Sosial Keagamaan, 1(1), 
1–15. 

Saumantri, T. (2022g). Konsumerisme Masyarakat Kontemporer Menurut 
Herbert Marcuse. Media (Jurnal Filsafat Dan Teologi), 3(2), 162–177. 
https://doi.org/10.53396/media.v3i2.113 

Saumantri, T. (2023a). Kerukunan Beragama Dalam Perspektif Filsafat Agama. 
Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 6(2). 
https://doi.org/https://doi.org/10.14421/lijid.v6i2.4470 

Saumantri, T. (2023b). Kesatuan Transenden di Tengah Pluralisme Agama: 
Sebuah Interpretasi Pemikiran Frithjof Schuon. Journal of Religion and 
Social Transformation, 1(1). 

Saumantri, T. (2023c). Teologi Perdamaian aan Kerukunan antar Agama Dalam 
Perspektif Asghar Ali Engineer. Junal Pemikiran Islam (JPI), 3(2), 92–110. 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.22373/jpi.v3i2.19790 

Saumantri, T. (2023d). Construction of Religious Moderation in Seyyed Hossein 
Nasr’s Perennial Philosophy Perspective. Kanz Philosophia: A Journal for 



 

Taufik Hidayatulloh | 141  

Islamic Philosophy and Mysticism, 9(1), 89–112. 
https://doi.org/10.20871/kpjipm.v9i1.259 

Saumantri, T., & Hajam, H. (2023). Urgensi Metodologi Studi Islam 
Interdisipliner Untuk Moderasi Islam. An-Nawa : Jurnal Studi Islam, 5(1), 
1–18. https://doi.org/10.37758/annawa.v4i1.579 

Shihab, Q. (2013). Kaidah tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda 
Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat al Qur’an. Lentera Hati. 

Sholeh, S. (2017). Islamisasi Ilmu Pengetahuan (Konsep Pemikiran Ismail Raji Al-
Faruqi dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas). Al-Hikmah: Jurnal Agama 
Dan Ilmu Pengetahuan, 14(2), 209–221. https://doi.org/10.25299/al-
hikmah:jaip.2017.vol14(2).1029 

Sibawaihi. (2007). Hermeneutika al-quran fazlur rahman. Jala Sutra. 
Siregar, I. S., & Siregar, L. M. (2018). Studi Komparatif Pemikiran Ismail Raji Al-

Faruqi Dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Al-Hikmah: Jurnal Agama 
Dan Ilmu Pengetahuan, 15(1), 85–98. 
https://doi.org/10.25299/jaip.2018.vol15(1).1588 

Soekarba, S. R. (2006). Kritik Pemikiran Arab: Metode Dekonstruksi Mohammed 
Arkoun. Wacana, Journal of the Humanities of Indonesia, 8(1), 78. 
https://doi.org/10.17510/wjhi.v8i1.248 

Soleh, A. K. (2014). Mencermati Sejarah Perkembangan Filsafat Islam. 
TSAQAFAH, 10(1), 63. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v10i1.64 

Sovia, S. N. (2021). Kritik Nalar Islam: Telaah Pemikiran Mohammed Arkoun. 
Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan Kebudayaan Islam, 30(2). 
https://doi.org/https://doi.org/10.30762/empirisma.v30i2.442 

Stoddard, L. (2002). The New world of Islam. Chapman and Hall. 
Sudarminta, J. (2010). Epistemologi Dasar: Pengatar Filsafat Pengetahuan. Kanisius. 
Sugiharto, B. (2012). Humanisme dan Humaniora: Relevansinya bagi Pendidikan. 

Jalasutra. 
Suharti, S. (2017). Menjinakkan Barat Dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri 

Islam Hassan Hanafî. Ulumuna, 9(2), 355–368. 
https://doi.org/10.20414/ujis.v9i2.492 

Surajiyo. (2008). Filsafat Ilmu dan Perkembangannya di Indonesia. Bimi Aksara. 
Surajiyo. (2010). Filsafat Ilmu dan Perkembangannya Di Indonesia: Suatu Pengantar. 

Bumi Aksara. 
Suriasumantri, J. S. (2005). Ilmu dalam Perspektif. Yayasan Obor. 
Sururi, A., Kuswanjono, A., & Utomo, A. H. (2020). Ecological sufism concepts 

in the thought of Seyyed Hossein Nasr. Research, Society and Development, 
9(10), e5769108611. https://doi.org/10.33448/rsd-v9i10.8611 

Syahrin, A. (2019). Agama dan Filsafat Perennial Perspektif Seyyed Hossein 
Nasr. Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam, 1(1). 
https://doi.org/10.51900/alhikmah.v1i1.4034 



 

142 | Filsafat Islam Kontemporer 

Syamsuddin, S. (2018). Ma’na-Cum- Maghza Aproach to The Qur’an: 
Interpretation of Q. 5:51. Proceedings of the International Conference on 
Qur’an and Hadith Studies (ICQHS 2017). https://doi.org/10.2991/icqhs-
17.2018.21 

Syari’ati, A. (1995). On the Sosiologi of Islam, Terj. Amanda. 
Syari’ati, A. (1996a). Humanisme antara Islam dan Madzhab Barat. Pustaka 

Hidayah. 
Syari’ati, A. (1996b). Islam Agama Protes, Terj. Pustaka Hidayah. 
Syari’ati, A. (1998). Membangun Masa Depan Islam, Terj. Mizan. 
Syari’ati, A. (2003a). Kemulian Mati Syahid, Terj, Dede A. Nurmansyah. Pustaka 

Zahra. 
Syari’ati, A. (2003b). Kritik Islam Atas Marxisme dan Sesat Pikir Barat Lainnya, Terj. 

Mizan. 
Syarif. (2007). Iqbal tentang Tuhan dan Keindahan. Mizan. 
Syarifah Habibah. (2015). Akhlak dan Etika Dalam Islam. Pesona Dasar : Jurnal 

Pendidikan Dasar Dan Humaniora, 1(2). 
Syarifuddin. (2015). Konstruksi Filsafat Barat Kontemporer. Substantia: Jurnal 

Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 13(2). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.22373/substantia.v13i2.4827 

Syukur, S. (2017). Epistemologi Islam Skolastik. Pustaka Pelajar. 
Tafsir,  . Filsafat Umum: Akal dan Hati Sejak Thales sampai JamesAhmad. (2005). 

Rosdakarya. 
Tafsir,  Mengurai Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi Ahmad. (2006). 

. Remaja Posdakarya.Pengetahuan  
Tafsir,  Filsafat Ilmu: Mengural Ontologi, Epistemologi dan Aksiologi Ahmad. (2010). 

. Rosdakarya.Pengetahuan  
Tafsir, A. (2005). Filsafat umum akal dan hati sejak Thales sampai James. Rosdakarya. 
Tamer, G. (2011). Nasr Hamid Abu Zayd. International Journal of Middle East 

Studies, 43(1), 193–195. https://doi.org/10.1017/S0020743810001558 
Taufik, M. (2020). Kontekstualisasi Teologi Modern Kritik Hassan Hanafi 

terhadap Teologi Tradisional. Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam, 
19(2), 147–164. https://doi.org/10.14421/ref.v19i2.2258 

Thaha, I. (2005). Nurcholish Madjid: Memadukan Kesalehan dan Politik Idris. 
Studia Islamika, 12(2). 

Thahir, L. S. (2012). Kritik Sakralisasi Pemikiran Keagamaan [Mengkaji 
Pemikiran Muhammad Arkoun]. Jurnal Tarjih Dan Pengembangan 
Pemikiran Islam, 14(1). 

Ulfah, U., & Arifudin, O. (2023). Analisis Teori Taksonomi Bloom Pada 
Pendidikan Di Indonesia. Jurnal Al Amar, 4(1). 

Widayani, H. (2017). Pemikiran Sayyid Hossein Nasr Tentang Filsafat Perennial. 
EL-AFKAR : Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Tafsir Hadis, 6(1). 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.29300/jpkth.v1i6.1239 



 

Taufik Hidayatulloh | 143  

Wijaya, A. (2009). Arah Baru Studi Ulum al-Qur’an: Memburu Pesan Tuhan di Balik 
Fenomena Budaya. Pustaka Pelajar. 

Yulianto, R. (2018). Islamisasi Ilmu Pengetahuan Dalam Perspektif Syed 
Muhammad Naquib Al-Attas. Al-Hikmah : Jurnal Studi Agama-Agama, 
4(1). https://doi.org/https://doi.org/10.30651/ah.v4i1.2335 

Yusuf, H. (2016). Urgensi Filsafat Dalam Kehidupan Masyarakat Kontemporer: 
Tinjauan Filsafat Islam terhadap Fungsi Moral dan Agama. Jurnal 
THEOLOGIA, 27(1), 51–72. https://doi.org/10.21580/teo.2016.27.1.926 

Zain Uchrawi dan Ahmadie Thaha. (1989). Refleksi Pembaharuan Pemikiran Islam : 
70 tahun Harun Nasution. L SAF. 

Zayd, N. H. (2005). Mafhum al-Nas, terj. Khoiron Nahdyyin. LKiS. 
Zayd, N. H. A. (2003). Al-Qur’an, Hermeneutik Dan Kekuasaan, Terj. Dede Iswadi, 

Dkk. Korpus. 
Zuhry, M. S. (2016). Tawaran Metode Penafsiran Tematik Hassan Hanafi. At-

Taqaddum, 4(2). 
Zulyadain. (2018). Metodologi Tafsir Kontemporer (Studi Komparasi Atas 

Pemikiran Fazlur Rahman Dan Muhammad Syahrur). El-Umdah (Jurnal 
Ilmu Al-Quran Dan Tafsir), 1(2). 
https://doi.org/https://doi.org/10.20414/elumdah.v1i2.552 
  



 

144 | Filsafat Islam Kontemporer 

BIOGRAFI PENULIS 
 

Dr. Taufik Hidayatulloh, MA Merupakan Dosen Universitas 
Paramadina dan menjadi pengampu mata kuliah Falsafah Islam 
Kontemporer. Disamping itu penulis juga aktif di Paramadina Institute of 
Ethics and Civilization (PIEC) dan peneliti pada Indonesian Institute for Society 
Empowermen (INSEP) yang kurun waktu tertentu menjadi tim pemateri 
bidang pencegahan Badan Nasional Penaggulangan Terorisme (BNPT) dan 
Tim Fasilitator Resolusi Konflik di Kepolisian RI. Di samping dosen di 
Universitas Paramadina, penulis juga menjadi dosen di UPN “Veteran” 
Jakarta serta pernah menjadi Konsultan pada Kartika Jaya TNI-AD. Ketua 
Tatanan pada Forum Kota Sehat, Kota Tangerang Selatan 2020-2023 ini 
meraih gelar Doktor (S-3) pada Universitas Islam Negeri Syarif 
Hidayatullah Jakarta. Trainer Nasional Living Values Education ini sebelum 
menyelesainkan Program Doktor, menjadi peneliti pada LP2K (1995-1998), 
redaktur pelaksana Jurnal Hadarah (1999-2002), Jurna Iqtishad (2001-2004) 
dan menjadi Editorial Team di Jurnal Indonesian Journal of Islamic Religious 
Education (INJIRE) (2023). Beberapa tulisannya telah terbit baik di jurnal 
maupun dalam bentuk buku. 




