
 

 

Nama Formulir: 
 

Lembar 
Pengesahan  
Karya Ilmiah  

No. FR-003/PR-003/KB-02-
01/MMP/UPM/2020 

Issue/Revisi 1 

Tgl Berlaku 15 Juli 2020 

Halaman 1 
 

 

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 
 

1. Nama Lengkap Dr. Mohammad Subhi, M.Hum.  

 Jabatan Kepala Program Studi 

 Program Studi Magister Ilmu Agama Islam 

 NIP 0301017808 

 

Telah melakukan penelaahan karya ilmiah berjudul: 

Shalat dalam Pandangan Islam dan Tasawuf 

 
 

Dan menyatakan bahwa karya ilmiah tersebut sudah memenuhi kaidah penulisan ilmiah dan 

oleh karenanya layak diajukan untuk keperluan unggah karya ilmiah di Universitas 

Paramadina, atas nama: 
 

Nama Lengkap Asdi Supardi 

Jenjang S1 / S2 * 

Program Studi Ilmu Agama Islam 

NIM 224141001 

 

Demikian hasil penelaahan atas karya ilmiah ini dibuat dengan sesungguhnya untuk dapat 

dipergunakan bilamana diperlukan. 

 

Jakarta, 09 Desember 2025 

Penelaah, 
 
 
 
Dr. Mohammad Subhi, M.Hum. 
NIP:0301017808 

 
 
 
 

 



 

 

Nama Formulir: 
 

Surat Pernyataan  
dan Validasi  

No. FR-002/PR-003/KB-02-
01/MMP/UPM/2020 

Issue/Revisi 1 

Tgl Berlaku 15 Juli 2020 

Halaman 1 
 

 

 

Direktorat Akademik-Unit Manajemen Pengetahuan              

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama Lengkap Asdi Supardi 

Jenjang S1 / S2 * 

Program Studi Ilmu Agama Islam 

NIM 224141001 

Alamat Kp. Kavling Baru Rt. 001/014 Ds. Telaga Murni Kec. Cikarang Barat  

 Kabupaten Bekasi 

* coret yang tidak perlu 
 

Dengan ini menyatakan dengan sesungguhnya bahwa  karya ilmiah yang saya ajukan yaitu: 

“ Shalat dalam Pandangan Islam dan Tasawuf ”  

 

 

 

 

 
 

adalah hasil karya saya sendiri. Apabila dikemudian hari terbukti terdapat pelanggaran 

kaidah-kaidah akademik pada karya ilmiah saya, maka saya bersedia menanggung sanksi-

sanksi yang dijatuhkan karena kesalahan tersebut, sebagaimana diatur oleh Peraturan 

Menteri Pendidikan Nasional No. 17 Tahun 2010 tentang Pencegahan dan Penanggulangan 

Plagiat di Perguruan Tinggi. 

Demikian Surat Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya untuk dapat dipergunakan 

bilamana diperlukan.  

       Jakarta, 04 Desember 2025 
       Yang membuat Pernyataan, 
        
 

 
        
 
 
 

Nama Lengkap: Asdi Supardi 
       NIM: 224141001 



 

 

 

MAKALAH 

“ Shalat dalam Pandangan Islam dan Tasawuf “ 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh :  

ASDI SUPARDI 

2241410001 

 

 

 

 

MAGISTER ILMU AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS PARAMADINA 

JAKARTA 

2025 

 



Abstrak  

Studi ini bertujuan untuk mengeksplorasi kembali makna salat dalam Al-Qur’an, yang 

sering kali hanya dipahami dari sudut pandang fikih, sehingga berpotensi mengabaikan makna 

transformasional yang kaya. Fokus utama yang dianalisis adalah bagaimana Al-Qur’an 

menegaskan pentingnya salat dan arti dari istilah pentingnya (iqāmah, mawāqīt, muḥāfaẓah); 

bagaimana Al-Qur’an menyoroti hikmah dalam mencegah perilaku buruk dan tercela (tanha 

‘anil faḥsyā’i wal-munkar) dan meraih keberhasilan (al-falāḥ); serta bagaimana aspek esoteris 

salat (khusyuk dan ḥuḍūr al-qalb) dijelaskan dalam Al-Qur’an dan diperluas oleh perspektif 

ulama tasawuf (seperti Al-Ghazali dan Ibn ‘Arabi). Metode yang digunakan meliputi analisis 

mendalam dari teks dan interpretasi terhadap bukti-bukti utama dalam Al-Qur’an yang berkaitan 

dengan salat, serta perbandingan pandangan dari para sufi klasik. 

 

Kesimpulan penelitian menunjukkan bahwa salat memiliki kepentingan teologis yang 

sangat tinggi sebagai kitāban mawqūtan dan ‘amūd ad-dīn. Al-Qur’an meminta tidak hanya 

pelaksanaan secara formal (iqāmah) tetapi juga pemenuhan mendalam yang melibatkan 

khusyuk, yang menjadi kriteria utama untuk mencapai keberhasilan (al-falāḥ). Pandangan 

tasawuf untuk melengkapi pemahaman ini, melihat salat sebagai Mi’rāj al-Mu’min di mana 

ḥuḍūr al-qalb merupakan inti untuk memperoleh ma‘rifah dan muṣyāhadah. Dengan demikian, 

pelaksanaan salat yang ideal adalah perpaduan harmonis antara ketaatan fisik (syarī‘ah) dan 

kehadiran hati (ḥaqīqah). Salat yang hanya memenuhi aspek lahiriah tanpa fungsi batin dianggap 

sebagai rutinitas mekanis yang sekadar "menghapus kewajiban". 

 

Kata Kunci: Shalat, Qur'an, Khusyuk, Tasawuf, Al-Falāḥ. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Abstract 

 

This study aims to re-explore the meaning of prayer in the Qur'an, which is often 

understood only from a fiqh perspective, potentially overlooking its rich transformational 

significance. The primary focus of the analysis is how the Qur'an emphasizes the importance 

of prayer and the meaning of its key terms (iqāmah, mawāqīt, muḥāfaẓah); how the Qur'an 

highlights the wisdom of preventing bad and reprehensible behavior (tanha 'anil faḥsyā'i wal-

munkar) and achieving success (al-falāḥ); and how the esoteric aspects of prayer (khusyuk and 

ḥuḍūr al-qalb) are explained in the Qur'an and expanded upon by Sufi scholars (such as Al-

Ghazali and Ibn 'Arabi). The methods used include in-depth analysis of the text and 

interpretation of the main evidence in the Qur'an relating to prayer, as well as a comparison of 

the views of classical Sufis. 

 

The research conclusion shows that prayer has very high theological importance as a 

kitāban mawqūtan and 'amūd ad-dīn. The Qur'an asks not only for formal implementation 

(iqāmah) but also for deep fulfillment involving solemnity, which is the main criterion for 

achieving success (al-falāḥ). The view of Sufism to complete this understanding, sees prayer as 

Mi'rāj al-Mu'min where ḥuḍūr al-qalb is the core for obtaining ma'rifah and muṣyāhadah. Thus, 

the ideal performance of prayer is a harmonious combination of physical obedience (syarī'ah) 

and presence of the heart (ḥaqīqah). Prayer that fulfills only the external aspects without any 

spiritual function is considered a mechanical routine that merely "removes obligations." 

 

Keywords: Prayer, Quran, Devotion, Sufism, Al-Falāḥ. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



BAB I 

PENDAHULUAN 

 

Shalat merupakan fondasi esensial dalam praktik ibadah Islam dan memiliki peran 

signifikan sebagai rukun kedua setelah syahadat. Relevansi shalat bukan hanya didasarkan pada 

warisan budaya, tetapi juga diperkuat secara jelas dan berkali-kali dalam Al-Qur'an. Kewajiban 

ini secara jelas menjadi tanggung jawab setiap individu yang telah memenuhi syarat. Walaupun 

kewajiban salat secara umum diterima dengan baik, seringkali pemahaman yang mendalam 

mengenai dimensi teologis, sosiologis, dan spiritualitas salat yang bersumber dari Al-Qur'an 

terdistorsi menjadi sekadar aspek fikih. Penyederhanaan seperti ini berpotensi menghapuskan 

kekayaan makna dan hikmah yang ada di dalam ibadah ini, terutama perannya sebagai 

pendorong moral dan spiritual. Pengulangan instruksi untuk "Dirikanlah shalat" (aqīmū aṣ-

ṣalāh) dalam berbagai ayat, seperti yang terdapat dalam QS. Al-Baqarah yang mengaitkannya 

dengan zakat dan salat berjamaah, menunjukkan adanya maksud yang lebih mendalam dari 

sekadar pelaksanaan ritual. Ayat-ayat tersebut mengisyaratkan bahwa salat adalah suatu sistem 

etika dan disiplin bertujuan untuk membentuk karakter muttaqīn (bertakwa). 

 

Masalah yang muncul di zaman kini sering kali memperlihatkan adanya ketidaksesuaian 

antara pelaksanaan ritual salat (aspek eksternal) dan pengaruhnya terhadap perilaku sehari-hari 

(aspek internal), seakan-akan salat yang dikerjakan tidak mampu menghalangi pelakunya dari 

tindakan yang tercela dan mungkar, yang merupakan fungsi utama yang dijanjikan Allah SWT 

dalam QS. Al-Ankabut. Selain dari sudut pandang syariat, studi ini juga menyoroti pentingnya 

pendekatan terhadap salat melalui perspektif tasawuf. Tradisi spiritual dalam Islam 

mengartikan shalat sebagai mi’rāj al-mu’min (perjalanan spiritual seorang mukmin), suatu titik 

puncak di mana seorang hamba berusaha untuk mencapai ḥuḍūr al-qalb (kehadiran hati) dan 

muṣyāhadah (pengalaman batin) terhadap Keagungan Ilahi.  

 

Para sufi klasik berpendapat bahwa pelaksanaan salat yang sempurna membutuhkan 

enam elemen internal—yaitu ḥuḍūr al-qalb, tafahhum, ta‘ẓīm, haybah, rajā’, dan ḥayā’. Tanpa 

mencapai elemen-elemen batin ini, salat hanya akan menjadi gerakan fisik yang kosong, atau 

ibadah bagi mereka yang lalai (sāhūn) seperti yang diingatkan dalam QS. Al-Ma’un. 

Keterkaitan antara perintah untuk melakukan iqāmah (menegakkan) secara fisik dan tuntutan 

khusyū‘ (ketundukan) secara spiritual ini mencerminkan kompleksitas dalam ibadah salat. Oleh 

karena itu, penelitian ini berargumen bahwa untuk memahami salat secara utuh, diperlukan 



penggabungan antara aspek normatif (dalil-dalil dari Al-Qur'an) dan aspek esoteris (makna 

spiritual). Secara khusus, analisis tentang janji Allah SWT mengenai keberhasilan (al-falāḥ) 

yang terhubung secara langsung dengan khusyū‘ dalam salat (QS. Al-Mu’minun [23:1-2]) perlu 

ditelaah dengan seksama.   

 

Dengan demikian, artikel ini akan mengeksplorasi bagaimana Al-Qur'an menetapkan 

indikator keberhasilan spiritual ini dan bagaimana tradisi tasawuf menerapkannya. Pemahaman 

yang menyeluruh ini diharapkan dapat mengembalikan salat ke perannya yang utama sebagai 

sumber ketenangan dan perubahan moral. Berdasarkan latar belakang ini, penelitian ini 

memiliki tujuan untuk menjawab pertanyaan krusial: Dengan cara apa Al-Qur’an menegaskan 

kepentingan salat dan apa arti dari istilah-istilah yang ada (iqāmah, mawāqīt, muḥāfaẓah)? Apa 

saja hikmah dan nilai utama dari salat yang ditekankan dalam Al-Qur’an, terutama dalam 

konteks pencegahan perbuatan buruk (tanha ‘anil faḥsyā’i wal-munkar) dan pencapaian 

kesuksesan (al-falāḥ)? Selain itu, bagaimana Al-Qur’an menjelaskan dimensi esoteris salat 

(khusyuk dan ḥuḍūr al-qalb), serta bagaimana perspektif para ulama tasawuf (seperti Al-

Ghazali dan Ibn ‘Arabi) berkontribusi dalam memperluas pemahaman mengenai salat sebagai 

mi‘rāj al-mu’min? 

 

Tujuan yang ingin dicapai dalam penelitian ini meliputi: Melakukan analisis yang 

mendalam dan memberikan penjelasan tentang dalil-dalil utama dari Al-Qur’an yang 

menegaskan kewajiban sertasignifikansi salat, sekaligus mengidentifikasi konsekuensi teologis 

dari kata-kata kunci yang digunakan. Menguraikan dengan rinci hikmah serta keutamaan salat 

sebagaimana yang dijelaskan dalam Al-Qur’an, dengan meneliti fungsi salat sebagai pelindung 

moral (ḥāyiz) yang membentuk karakter baik baik secara individu maupun dalam konteks 

sosial. Selain itu, mengkaji dan menggali pandangan dari tasawuf tentang salat sebagai bentuk 

ibadah batin, dengan menekankan pada konsep khusyū‘ dan muṣyāhadah yang diinterpretasikan 

oleh para tokoh sufi klasik, untuk memperdalam pemahaman menyeluruh terhadap pelaksanaan 

ibadah salat. 

 

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka. 

Pendekatan tersebut dipilih karena fokus utama tulisan ini adalah pada analisis teks dan 

interpretasi konseptual mengenai makna shalat, baik dari segi normatif maupun esoteris. 

Sumber data primer diambil dari ayat-ayat Al-Qur'an yang berhubungan dengan perintah, 

argumen, dan kebijaksanaan shalat, sementara itu data sekunder mencakup karya-karya tasawuf 



klasik seperti pandangan Al-Ghazali, Ibn ‘Arabi, dan Al-Hujwiri, serta literatur akademik yang 

relevan yang membahas aspek spiritual shalat. Metode yang digunakan untuk analisis data 

adalah deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan konsep shalat dalam Al-Qur'an, 

kemudian menganalisis secara mendalam bagaimana konsep tersebut ditafsirkan dan dihayati 

dalam perspektif tasawuf, khususnya berkaitan dengan khusyuk, ḥuḍūr al-qalb, dan mi’rāj al-

mu’min. Hasil dari analisis ini bertujuan untuk menarik kesimpulan tentang peran shalat 

sebagai sebuah sistem pendidikan moral dan spiritual. 

 

Beberapa studi sebelumnya yang berkaitan dengan topik ini mencakup penelitian yang 

berfokus pada sisi esoteris dari shalat. Primasari (2017), contohnya, melakukan analisis 

terhadap makna shalat dalam konteks tasawuf berdasarkan Naskah Samarkandi Bab Shalat, 

yang menunjukkan dimensi batin dari shalat yang bersumber dari teks-teks klasik. Selanjutnya, 

Maryam (2018) melakukan analisis sufistik yang khusus terhadap shalat dalam pandangan 

Imam Al-Ghazali, dengan penekanan pada pentingnya kehadiran hati (ḥuḍūr al-qalb) dan 

kekhusukan. Di sisi lain, penelitian yang dilakukan oleh Sobari, Mud’is, dan Gojali (2019) 

membahas shalat secara umum dari perspektif para sufi, mendalami berbagai interpretasi 

simbolik dari gerakan shalat. 

 

Walaupun hasil-hasil kajian ini telah membahas aspek tasawuf dalam shalat, makalah 

ini menyajikan kontribusi yang berbeda dengan mengintegrasikan tinjauan normatif Al-Qur'an 

tentang kewajiban, dasar, dan hikmah shalat sebagai pencegah perbuatan yang tidak baik 

dengan sudut pandang tasawuf yang lebih menyeluruh. Makalah ini tidak hanya menyoroti satu 

tokoh atau teks, tetapi juga menyajikan sintesis pemikiran dari tokoh-tokoh sufi utama seperti 

Al-Ghazali, Ibn ‘Arabi, dan Al-Hujwiri untuk menekankan shalat sebagai sebuah sistem 

spiritual dan etis yang holistik serta berfungsi sebagai mi'rāj al-mu'min. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



BAB II 

PEMBAHASAN 

 

Shalat dalam Pandangan Al-Qur'an 

 

Secara psikologis, manusia senantiasa memerlukan rasa nyaman dan tenang dalam 

naungan kekuatan di luar nalar, terutama saat berhadapan dengan permasalahan hidup yang 

sulit dipecahkan secara logis. Kekuatan di luar nalar tersebut dikenal dengan berbagai istilah, 

seperti Realitas Tertinggi, yang Lain yang Suci, yang Sakral, dan sebagainya. Namun, istilah 

yang lebih umum digunakan adalah Tuhan.1 Dalam sudut pandang Islam, praktik yang dikenal 

dengan istilah 'ibādah' dan 'taqarrub'2 memiliki hubungan yang kuat dengan sudut pandang 

hukum (fiqh), sehingga seolah-olah kinerja hukum menjadi inti dari praktik tersebut, contohnya 

ada istilah-istilah hukum “ibadah wajib”, “ibadah fardlu”, dan “ibadah sunnah”. Berbicara 

tentang ibadah, ibadah adalah sebuah jenis perilaku keagamaan yang muncul sebagai reaksi 

manusia terhadap berbagai perasaan, seperti cinta, rasa hormat, pengabdian, dan ketakutan 

terhadap Yang Maha Kuasa.3 Oleh karena itu, menjadi pasti bahwa alasan manusia 

melaksanakan ritual atau ibadah adalah untuk menjalin hubungan dengan kekuatan ilahi agar 

keinginannya dapat tercapai. 

 

Dalam ajaran Islam, ibadah shalat menempati posisi krusial setelah dua kalimat 

syahadat, dan merupakan kewajiban yang ditetapkan oleh Allah SWT sebagai tiang utama dari 

agama ('amūd ad-dīn) yang menyokong seluruh tatanan keagamaan. Al-Qur'an menegaskan 

akan pentingnya shalat melalui instruksi yang bersifat kuat (amr), menunjukkan bahwa 

pelaksanaannya merupakan syarat untuk menegakkan akidah serta syariat Islam. Secara 

etimologi, istilah ṣalāh (صلاة) awalnya merujuk kepada doa atau pujian, tetapi dalam konteks 

syariat, telah berevolusi menjadi ibadah maḥḍah (murni) yang berlandaskan ritual, terdiri dari 

serangkaian kalimat dan gerakan yang tersusun rapi, dimulai dengan takbīratul iḥrām dan 

diakhiri dengan salām, yang berfungsi sebagai bentuk penghambaan ('ubūdiyyah) kepada Allah 

SWT. 

 

 
1 Wilhelm Schmidt, "The Origin of The Idea of God," dalam A History of God: The 4000-year Quest of Yudaism, 

Christianity and Islam, ed. Karen Armstrong (New York: Ballantine Random House, 1984), 26. 
2 Nurcholish Madjid, Islam: Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 58. 
3 Koentjaraningrat, Beberapa Pokok Antropologi Sosial (Jakarta: Dian Rakyat, 1992), 252. 



Kewajiban untuk melaksanakan shalat dinyatakan tegas dalam ayat-ayat Al-Qur'an yang 

memerintahkan umat Islam untuk "melaksanakan shalat" (aqīmū aṣ-ṣalāh). Salah satu ayat yang 

sering dirujuk adalah Surah Al-Baqarah ayat 43, di mana Allah SWT mengaitkan shalat dengan 

kewajiban sosial, menjadikannya sebagai perintah yang menyeluruh: 

 

يْنَِوَاقَ ِ ع  ك  كٰوةَِوَارْكَعوُْاِمَعَِالرّٰ لٰوةَِوَاٰتوُاِالزَّ يْمُواِالصَّ   

"Laksanakanlah shalat, bayarkanlah zakat, dan rukuklah bersama orang-orang yang rukuk. " 

(QS. Al-Baqarah: 43) 

 

Ayat ini menyoroti dua aspek penting dari shalat: aspek pribadi-spiritual (melaksanakan 

shalat dengan sempurna) dan aspek sosial-komunal (perintah untuk rukuk bersama orang-orang 

yang rukuk, yang menunjukkan keutamaan shalat berjamaah). Dengan mengaitkan ṣalāh dan 

zakāh, Al-Qur'an mengajarkan bahwa ketakwaan seorang mukmin harus meliputi hubungan 

vertikal (dengan Allah) dan horizontal (dengan sesama manusia). 

 

Di samping sebagai penegak agama, Al-Qur'an juga menggambarkan shalat sebagai alat 

spiritual yang krusial untuk menghadapi berbagai tantangan dan memperkuat iman. Dalam 

menghadapi ujian kehidupan, Allah SWT memberikan solusi spiritual dengan menghubungkan 

dua pilar kekuatan batin, yaitu kesabaran dan shalat, seperti yang tercantum dalam Surah Al-

Baqarah ayat 45: 

 

ِۗوَا نَِّ لٰوةِ  ِوَالصَّ بْر  يْنوُْاِب الصَّ يْنَِ وَاسْتعَ  ع  ِعَلىَِالْخٰش    هَاِلكََب يْرَةٌِا لََّّ

"Mintalah pertolongan (dari Allah) dengan kesabaran dan shalat. Dan sesungguhnya (shalat) itu 

berat, kecuali bagi orang-orang yang khusyuk. " (QS. Al-Baqarah: 45) 

 

Ayat ini menekankan bahwa nilai intrinsik shalat terletak pada kualitas batiniah, yaitu 

kehadiran hati dan ketundukan jiwa yang tulus saat beribadah. Hubungan antara ṣabr dan ṣalāh 

menunjukkan bahwa shalat adalah praktik meditasi aktif yang berperan sebagai katarsis 

spiritual, tempat seorang hamba meraih kekuatan Ilahi (isti’ānah). Para mufasir, baik modern 

maupun klasik, sepakat bahwa perintah shalat yang diulang lebih dari 70 kali dalam Al-Qur'an, 

seringkali bersamaan dengan zakat, adalah indikasi yang kuat mengenai urgensi dari ibadah ini. 

 

 



Dalil tentang Shalat 

 

Perintah untuk melaksanakan salat ditekankan dalam Al-Qur'an melalui berbagai 

pernyataan, termasuk panggilan global untuk mendirikan (iqāmah), arahan untuk menjaga 

(muḥāfaẓah), serta penjelasan mengenai pengaturan waktu (mawāqīt). 

 

Dalam Surah An-Nisa:103, aspek waktu ditegaskan sebagai ketentuan yang tetap dalam 

pelaksanaan salat: 

وْقوُْتاًِِۚ… تٰبًاِمَّ ن يْنَِك  لٰوةَِكَانَتِْعَلَىِالْمُؤْم  ِالصَّ  ١٠٣ِِِا نَّ

". . . Sesungguhnya salat itu adalah kewajiban yang ditentukan waktunya atas orang-orang yang 

beriman. " (QS. An-Nisa:103) 

 

Ungkapan "kitāban mawqūtan" (kewajiban yang ditetapkan waktunya) memberikan landasan 

hukum-teologis (dalil syar'i) bagi penentuan waktu salat lima kali dalam sehari. 

 

Selain dari perintah, Al-Qur'an juga memberikan peringatan yang tegas terhadap mereka yang 

lalai atau mengabaikan salat: 

 

ِ يْنَ  ٤ِِفَوَيْلٌِل  لْمُصَل   مِْسَاهُوْنَ  يْنَِهُمِْعَنِْصَلَات ه   ٥ِِالَّذ 

"Maka celakalah orang-orang yang salat, (yaitu) orang-orang yang lalai terhadap salatnya," 

(QS. Al-Ma’un:4–5) 

 

Kata sāhūn (lalai) ditafsirkan oleh sejumlah ulama sebagai mereka yang menunda salat hingga 

melewati waktunya (ta’khīr ‘an waqtihi), atau melaksanakannya tanpa khusyū‘ dan iḥsān. 

 

Sebagai perbandingan dan dorongan, Al-Qur'an secara jelas mengaitkan salat dengan indikator 

keberhasilan yang sejati (al-falāḥ): 

 

نوُْنَِ ِِ عوُْن١َِِقَدِْافَْلَحَِالْمُؤْم  مِْخٰش  يْنَِهُمِْف يِْصَلَات ه   ٢ِِالَّذ 

"Sungguh beruntung orang-orang yang beriman, (yaitu) mereka yang khusyuk dalam salatnya. 

" (QS. Al-Mu’minun:1–2) 

 



Pernyataan ini menyiratkan janji Allah yang pasti tentang keberuntungan bagi mereka 

yang mampu menghadirkan hati dalam ibadah salat. Khusyuk dalam konteks ini merupakan 

pencapaian spiritual tertinggi. 

 

Hikmah dan Keutamaan Shalat 

 

Salah satu kelebihan salat yang paling signifikan adalah fungsinya sebagai pelindung (ḥāyiz) 

yang efektif dalam menghalangi pelakunya dari tindakan tercela (al-faḥsyā’) dan kemungkaran 

(al-munkar)4: 

 

اكَْبرَُِِۗ…  ِ كْرُِاللّّٰٰ ِۗوَلَذ  ِوَالْمُنْكَر  ِالْفحَْشَاۤء  لٰوةَِتنَْهٰىِعَن  ِالصَّ  ٤٥ِِِ…ا نَّ

". . . Sesungguhnya salat itu mencegah (perbuatan) keji dan mungkar. . . " (QS. Al-Ankabut: 45) 

 

Keutamaan ini menegaskan bahwa salat berdampak transformatif pada perilaku. Kesadaran 

akan kehadiran Allah (dhikr) saat melaksanakan salat akan berlanjut setelah itu, mendorong 

munculnya murāqabah (perasaan diawasi). 

 

Shalat juga menjadi cara utama untuk meraih pengampunan dosa (maghfirah), yang 

tergolong sebagai ḥasanāt (perbuatan baik) yang menghapus sayyi’āt (kesalahan). Konsep 

kaffārah (penghapusan dosa) ini berfungsi sebagai tawbah muqarrarah (pertobatan yang 

terjadwal) yang terjadi secara berkala. Keutamaan yang paling besar dari salat berada pada 

pencapaian khusyuk, yang merupakan inti dari setiap ibadah. Al-falāḥ ini mencakup 

keberhasilan di dunia (ketenangan jiwa) dan di akhirat (warisan Surga Firdaus). 

 

Perspektif Tasawuf terhadap Shalat 

 

Dalam pemahaman tasawuf, shalat berubah dari sekadar kewajiban fikih menjadi 

sebuah perjalanan spiritual yang mendalam menuju pengetahuan Ilahi dan kedekatan batin 

dengan Allah SWT. Kaum sufi melihat shalat sebagai momen kenaikan spiritual bagi orang 

beriman, di mana penghalang antara hamba dan Tuhannya bisa diangkat melalui pengalaman 

 
4 M. Khalilurrahmab Al Mahfani, Buku Pintar Shalat: Pedoman Shalat Lengkap Menuju Shalat Khusyu (Jakarta: 

WahyuMedia, 2008), halaman.55 



spiritual yang mendalam. Konsep ini menegaskan bahwa tindakan fisik dalam shalat hanyalah 

kerangka untuk mendalami pengalaman esoteris yang lebih dalam. 

 

Pandangan Tokoh Sufi Klasik: 

 

Ali al-Hujwiri: Menggambarkan makna simbolis dari setiap rukun shalat sebagai tahapan 

dalam perjalanan spiritual. 

 

1. Wudhu’ melambangkan pertobatan. 

2. Takbiratul ihram merepresentasikan pelebur diri dari dunia. 

3. Sujud merupakan puncak kedekatan dan simbol penghilangan diri secara total. 

 

Ibn ‘Arabi: Menginterpretasikan shalat sebagai kehadiran persatuan, saat hamba menyadari 

kedalamannya dengan Kebenaran Ilahi. Shalat yang benar dilandasi oleh mata hati yang terang, 

sehingga hamba dapat mencapai pertemuan dan penyingkapan. 

 

Imam al-Ghazali: Menekankan bahwa inti dari penghidupan agama terletak pada kehadiran 

hati dalam shalat. Ia menyoroti enam aspek batin yang perlu dipenuhi saat melaksanakan shalat. 

Imam Al-Ghazali menyamakan shalat tanpa dimensi esoteris seperti: "Shalat tanpa kehadiran 

hati ibarat tubuh tanpa jiwa. " 

 

Dalam sudut pandang Tasawuf, terlalu menekankan pada pahala membuat shalat menjadi suatu 

transaksi dan menghalangi pencapaian pengalaman spiritual. Tujuan tertinggi adalah mencapai 

tingkat kerelaan dan cinta, di mana shalat dilakukan semata-mata karena cinta kepada Allah, 

tanpa memikirkan untung atau rugi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



BAB III 

KESIMPULAN 

 

Salat, menurut sudut pandang Al-Qur’an, merupakan ritual yang memiliki nilai teologis 

yang paling tinggi, diwajibkan sebagai perintah rutin (kitāban mawqūtan) dan dipandang 

sebagai pilar utama dalam agama (‘amūd ad-dīn). Penelitian teks menunjukkan bahwa Al-

Qur'an tidak hanya mengharuskan pelaksanaan (iqāmah) salat secara formal, tetapi juga 

menekankan pemenuhan esensinya melalui khusyū‘, yang menjadi kriteria utama bagi 

kesuksesan (al-falāḥ) seorang mukmin. Hubungan antara salat dan zakat serta rukuk berjamaah 

mengindikasikan bahwa salat adalah ibadah yang mencakup aspek kesalehan individu dan 

kolektif. 

 

Memperluas argumen-argumen dari Al-Qur’an menyoroti berbagai fungsi salat: 

 

1. Sebagai penghalang dari perbuatan yang buruk (tanha ‘anil faḥsyā’i wal-munkar). 

2. Sebagai penebus dosa-dosa kecil (kaffārah). 

3. Sebagai sumber dukungan spiritual (isti‘ānah). 

 

Perbedaan antara janji surga bagi yang khusyuk (QS. Al-Mu’minun [23:1–2]) dan 

ancaman bagi yang lalai (QS. Al-Ma’un [107:4–5]) menegaskan bahwa kualitas batin dari salat 

adalah faktor utama dalam penerimaannya di hadapan Allah SWT, bukan semata-mata soal 

pelaksanaan. 

 

Perdalaman pemahaman ini melalui tasawuf yang melengkapi pengetahuan fikih 

dengan dimensi batin (bāṭin), memandang salat sebagai upacara transendental yang mengarah 

pada ma‘rifah dan muṣyāhadah. Pemikiran para sufi seperti Al-Hujwiri, Ibn ‘Arabi, dan Al-

Ghazali sepakat bahwa rukun dalam salat berfungsi sebagai simbol maqāmāt spiritual, dan 

ḥuḍūr al-qalb adalah kunci untuk mengakses nūr (cahaya) Ilahi. Ini mempertegas bahwa salat 

yang sempurna merupakan gabungan harmonis antara tunduk secara fisik (syarī‘ah) dan 

keberadaan hati (ḥaqīqah). Secara keseluruhan, pandangan sufi ini menjelaskan bahwa gerakan 

fisik dalam salat hanyalah kerangka bagi pengalaman batin menuju ma‘rifah (pengenalan) dan 

fanā’ (peleburan diri dalam penghambaan). 

 



Dari sudut akademis, salat yang terdapat dalam Al-Qur’an harus dilihat sebagai sistem 

pendidikan yang holistik yang membangun karakter muttaqīn dan disiplin spiritual. Salat bukan 

sekadar melaksanakan kewajiban, tetapi merupakan proses transformasi jiwa (tazkiyah) yang 

berlangsung terus menerus. Dengan demikian, penegakan salat yang sesungguhnya adalah 

pelaksanaan fondasi moral dan spiritual di dalam diri seorang hamba, yang pada gilirannya akan 

memastikan al-falāḥ (keberuntungan) baik di dunia mahupun di akhirat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



DAFTAR PUSTAKA 

Schmidt, W. (1984). The Origin of The Idea of God. Dalam K. Armstrong (Ed.), A History of 

God: The 4000-year Quest of Yudaism, Christianity and Islam 

(h. 26). Ballantine Random House. 

Madjid, N. (1992). Islam: Doktrin dan Peradaban. Paramadina. 

Koentjaraningrat. (1992). Beberapa pokok antropologi sosial. Dian Rakyat. 

Al Mahfani, M. K. (2008). Buku pintar shalat: Pedoman shalat lengkap menuju shalat khusyu. 

WahyuMedia. 

Al-Alūsī, M. S. (1988). Rūḥ al-Ma‘ānī. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Bagir, H. (2005). Buat Apa Shalat?!. Mizan. 

Departemen Agama RI. (1989). Al-Qur’an dan Terjemahnya. Departemen Agama RI. 

Al-Ghazālī, I. (1996). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Dār al-Ma‘rifah. 

Al-Hujwiri, ‘A. b. U. (2006). Kashf al-Mahjub. Pustaka Zahra. 

Ibn ‘Arabī, M. (2004). Fuṣūṣ al-Ḥikam. Dar al-Fikr. 

Al-Makkī, A. Ṭ. (2008). Qūṭ al-Qulūb. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Rūmī, J. (2005). Mathnawī Ma‘nawī. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Lampiran 1 

 

Biodata Penulis 

 

 

Nama    : Asdi Supardi 

Tempat & Tanggal Lahir : Bekasi, 02 Juli 1994 

NIM    : 224141001 

Program Studi   : Ilmu Agama Islam 

Jenjang   : Magister 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Lampiran 2 

 

Halaman Abstrak  

 

ABSTRAK 

Universitas Paramadina Program Studi Magister Ilmu Agama Islam 2025 

 

Asdi Supardi/224141001 

SALAT DALAM PANDANGAN ISLAM DAN TASAWUF 

(14 Halaman), (2 Lampiran) 

Studi ini bertujuan untuk mengeksplorasi kembali makna salat dalam Al-Qur’an, yang 

sering kali hanya dipahami dari sudut pandang fikih, sehingga berpotensi mengabaikan makna 

transformasional yang kaya. Fokus utama yang dianalisis adalah bagaimana Al-Qur’an 

menegaskan pentingnya salat dan arti dari istilah pentingnya (iqāmah, mawāqīt, muḥāfaẓah); 

bagaimana Al-Qur’an menyoroti hikmah dalam mencegah perilaku buruk dan tercela (tanha 

‘anil faḥsyā’i wal-munkar) dan meraih keberhasilan (al-falāḥ); serta bagaimana aspek esoteris 

salat (khusyuk dan ḥuḍūr al-qalb) dijelaskan dalam Al-Qur’an dan diperluas oleh perspektif 

ulama tasawuf (seperti Al-Ghazali dan Ibn ‘Arabi). Metode yang digunakan meliputi analisis 

mendalam dari teks dan interpretasi terhadap bukti-bukti utama dalam Al-Qur’an yang berkaitan 

dengan salat, serta perbandingan pandangan dari para sufi klasik. 

 

Kesimpulan penelitian menunjukkan bahwa salat memiliki kepentingan teologis yang 

sangat tinggi sebagai kitāban mawqūtan dan ‘amūd ad-dīn. Al-Qur’an meminta tidak hanya 

pelaksanaan secara formal (iqāmah) tetapi juga pemenuhan mendalam yang melibatkan 

khusyuk, yang menjadi kriteria utama untuk mencapai keberhasilan (al-falāḥ). Pandangan 

tasawuf untuk melengkapi pemahaman ini, melihat salat sebagai Mi’rāj al-Mu’min di mana 

ḥuḍūr al-qalb merupakan inti untuk memperoleh ma‘rifah dan muṣyāhadah. Dengan demikian, 

pelaksanaan salat yang ideal adalah perpaduan harmonis antara ketaatan fisik (syarī‘ah) dan 

kehadiran hati (ḥaqīqah). Salat yang hanya memenuhi aspek lahiriah tanpa fungsi batin dianggap 

sebagai rutinitas mekanis yang sekadar "menghapus kewajiban". 

 

Kata Kunci: Shalat, Qur'an, Khusyuk, Tasawuf, Al-Falāḥ. 

 

Daftar Pustaka : (11) (1988-2005) 

 

 


	Lembar Pengesahan Karya Ilmiah-Asdi Supardi.pdf (p.1)
	Surat Pernyataan dan Validasi-Asdi Supardi.pdf (p.2)
	Karya Ilmiah_Asdi Supardi.pdf (p.3-18)



