gg@ Nama Formulir: No. FR-003/PR-003/KB-02-

.B'é' 01/MMP/UPM/2020
uméy[r;xé&hf]adina Lembar ISSUe/ReViSi 1
P Pengesahan Tgl Berlaku 15 Juli 2020
. Halaman 1
Karya limiah

Yang bertanda tangan di bawah ini:
1. Nama Lengkap Dr. Mohammad Subhi, M.Hum.

Jabatan Kepala Program Studi

Program Studi Magister lImu Agama Islam

NIP 0301017808

Telah melakukan penelaahan karya ilmiah berjudul:
Shalat dalam Pandangan Islam dan Tasawuf

Dan menyatakan bahwa karya ilmiah tersebut sudah memenuhi kaidah penulisan ilmiah dan
oleh karenanya layak diajukan untuk keperluan unggah karya ilmiah di Universitas
Paramadina, atas nama:

Nama Lengkap Asdi Supardi

Jenjang S14/82*
Program Studi llImu Agama Islam
NIM 224141001

Demikian hasil penelaahan atas karya ilmiah ini dibuat dengan sesungguhnya untuk dapat
dipergunakan bilamana diperlukan.

Jakarta, 09 Desember 2025

Dr. Mohammad Subhi, M.Hum.
NIP:0301017808



Igng Nama Formulir: No. FR-002/PR-003/KB-02-
= 01/MMP/UPM/2020

universitas Issue/Revisi 1

paramadina | Surat Pernyataan 1y gera, 15 Jui 2020

dan Validasi Halaman 1

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama Lengkap Asdi Supardi

Jenjang S4/82*

Program Studi lImu Agama Islam

NIM 224141001

Alamat Kp. Kavling Baru Rt. 001/014 Ds. Telaga Murni Kec. Cikarang Barat

Kabupaten Bekasi

* coret yang tidak perlu

Dengan ini menyatakan dengan sesungguhnya bahwa karya ilmiah yang saya ajukan yaitu:

“ Shalat dalam Pandangan Islam dan Tasawuf”

adalah hasil karya saya sendiri. Apabila dikemudian hari terbukti terdapat pelanggaran
kaidah-kaidah akademik pada karya ilmiah saya, maka saya bersedia menanggung sanksi-
sanksi yang dijatuhkan karena kesalahan tersebut, sebagaimana diatur oleh Peraturan
Menteri Pendidikan Nasional No. 17 Tahun 2010 tentang Pencegahan dan Penanggulangan
Plagiat di Perguruan Tinggi.

Demikian Surat Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya untuk dapat dipergunakan
bilamana diperlukan.

Jakarta, 04 Desember 2025
Yang membuat Pernyataan,

sdi

a-—'q_“'_

Nama Lengkap: Asdi Supardi
NIM: 224141001

Direktorat Akademik-Unit Manajemen Pengetahuan



O
universita .\8@

paramadina

MAKALAH
“ Shalat dalam Pandangan Islam dan Tasawuf ¢

Oleh :
ASDI SUPARDI
2241410001

MAGISTER ILMU AGAMA ISLAM
UNIVERSITAS PARAMADINA
JAKARTA
2025



Abstrak

Studi ini bertujuan untuk mengeksplorasi kembali makna salat dalam Al-Qur’an, yang
sering kali hanya dipahami dari sudut pandang fikih, sehingga berpotensi mengabaikan makna
transformasional yang kaya. Fokus utama yang dianalisis adalah bagaimana Al-Qur’an
menegaskan pentingnya salat dan arti dari istilah pentingnya (igamah, mawagqit, muhafazah),
bagaimana Al-Qur’an menyoroti hikmah dalam mencegah perilaku buruk dan tercela (tanha
‘anil fahsya’i wal-munkar) dan meraih keberhasilan (al-falah); serta bagaimana aspek esoteris
salat (khusyuk dan hudir al-galb) dijelaskan dalam Al-Qur’an dan diperluas oleh perspektif
ulama tasawuf (seperti Al-Ghazali dan Ibn ‘Arabi). Metode yang digunakan meliputi analisis
mendalam dari teks dan interpretasi terhadap bukti-bukti utama dalam Al-Qur’an yang berkaitan

dengan salat, serta perbandingan pandangan dari para sufi klasik.

Kesimpulan penelitian menunjukkan bahwa salat memiliki kepentingan teologis yang
sangat tinggi sebagai kitaban mawgiitan dan ‘amiid ad-din. Al-Qur’an meminta tidak hanya
pelaksanaan secara formal (igamah) tetapi juga pemenuhan mendalam yang melibatkan
khusyuk, yang menjadi Kkriteria utama untuk mencapai keberhasilan (al-fa/ak). Pandangan
tasawuf untuk melengkapi pemahaman ini, melihat salat sebagai Mi raj al-Mu’min di mana
hudiir al-qalb merupakan inti untuk memperoleh ma ‘rifah dan musyahadah. Dengan demikian,
pelaksanaan salat yang ideal adalah perpaduan harmonis antara ketaatan fisik (syari‘ah) dan
kehadiran hati (hagigah). Salat yang hanya memenuhi aspek lahiriah tanpa fungsi batin dianggap
sebagai rutinitas mekanis yang sekadar "menghapus kewajiban™.

Kata Kunci: Shalat, Qur'an, Khusyuk, Tasawuf, Al-Falah.



Abstract

This study aims to re-explore the meaning of prayer in the Qur'an, which is often
understood only from a figh perspective, potentially overlooking its rich transformational
significance. The primary focus of the analysis is how the Qur'an emphasizes the importance
of prayer and the meaning of its key terms (igamah, mawagqit, muhdfazah); how the Qur'an
highlights the wisdom of preventing bad and reprehensible behavior (tanha 'anil fahsya'i wal-
munkar) and achieving success (al-falah),; and how the esoteric aspects of prayer (khusyuk and
hudiir al-qalb) are explained in the Qur'an and expanded upon by Sufi scholars (such as Al-
Ghazali and Ibn 'Arabi). The methods used include in-depth analysis of the text and
interpretation of the main evidence in the Qur'an relating to prayer, as well as a comparison of

the views of classical Sufis.

The research conclusion shows that prayer has very high theological importance as a
kitaban mawqiitan and 'amiid ad-din. The Qur'an asks not only for formal implementation
(igamah) but also for deep fulfillment involving solemnity, which is the main criterion for
achieving success (al-falah). The view of Sufism to complete this understanding, sees prayer as
Mi'raj al-Mu'min where hudiir al-galb is the core for obtaining ma'rifah and musyahadah. Thus,
the ideal performance of prayer is a harmonious combination of physical obedience (syari'ah)
and presence of the heart (haqiqah). Prayer that fulfills only the external aspects without any

spiritual function is considered a mechanical routine that merely "removes obligations."

Keywords: Prayer, Quran, Devotion, Sufism, Al-Falah.



BAB |
PENDAHULUAN

Shalat merupakan fondasi esensial dalam praktik ibadah Islam dan memiliki peran
signifikan sebagai rukun kedua setelah syahadat. Relevansi shalat bukan hanya didasarkan pada
warisan budaya, tetapi juga diperkuat secara jelas dan berkali-kali dalam Al-Qur'an. Kewajiban
ini secara jelas menjadi tanggung jawab setiap individu yang telah memenuhi syarat. Walaupun
kewajiban salat secara umum diterima dengan baik, seringkali pemahaman yang mendalam
mengenai dimensi teologis, sosiologis, dan spiritualitas salat yang bersumber dari Al-Qur'an
terdistorsi menjadi sekadar aspek fikih. Penyederhanaan seperti ini berpotensi menghapuskan
kekayaan makna dan hikmah yang ada di dalam ibadah ini, terutama perannya sebagai
pendorong moral dan spiritual. Pengulangan instruksi untuk "Dirikanlah shalat”" (agimi as-
salah) dalam berbagai ayat, seperti yang terdapat dalam QS. Al-Bagarah yang mengaitkannya
dengan zakat dan salat berjamaah, menunjukkan adanya maksud yang lebih mendalam dari
sekadar pelaksanaan ritual. Ayat-ayat tersebut mengisyaratkan bahwa salat adalah suatu sistem

etika dan disiplin bertujuan untuk membentuk karakter muttagin (bertakwa).

Masalah yang muncul di zaman kini sering kali memperlihatkan adanya ketidaksesuaian
antara pelaksanaan ritual salat (aspek eksternal) dan pengaruhnya terhadap perilaku sehari-hari
(aspek internal), seakan-akan salat yang dikerjakan tidak mampu menghalangi pelakunya dari
tindakan yang tercela dan mungkar, yang merupakan fungsi utama yang dijanjikan Allah SWT
dalam QS. Al-Ankabut. Selain dari sudut pandang syariat, studi ini juga menyoroti pentingnya
pendekatan terhadap salat melalui perspektif tasawuf. Tradisi spiritual dalam Islam
mengartikan shalat sebagai mi 'raj al-mu’'min (perjalanan spiritual seorang mukmin), suatu titik
puncak di mana seorang hamba berusaha untuk mencapai iudir al-qalb (kehadiran hati) dan

musyahadah (pengalaman batin) terhadap Keagungan Ilahi.

Para sufi klasik berpendapat bahwa pelaksanaan salat yang sempurna membutuhkan
enam elemen internal—yaitu hudiir al-qalb, tafahhum, ta ‘zim, haybah, raja’, dan haya’. Tanpa
mencapai elemen-elemen batin ini, salat hanya akan menjadi gerakan fisik yang kosong, atau
ibadah bagi mereka yang lalai (sahin) seperti yang diingatkan dalam QS. Al-Ma’un.
Keterkaitan antara perintah untuk melakukan igamah (menegakkan) secara fisik dan tuntutan
khusyii  (ketundukan) secara spiritual ini mencerminkan kompleksitas dalam ibadah salat. Oleh

karena itu, penelitian ini berargumen bahwa untuk memahami salat secara utuh, diperlukan



penggabungan antara aspek normatif (dalil-dalil dari Al-Qur'an) dan aspek esoteris (makna
spiritual). Secara khusus, analisis tentang janji Allah SWT mengenai keberhasilan (al-falah)
yang terhubung secara langsung dengan khusyii‘ dalam salat (QS. Al-Mu’minun [23:1-2]) perlu

ditelaah dengan seksama.

Dengan demikian, artikel ini akan mengeksplorasi bagaimana Al-Qur'an menetapkan
indikator keberhasilan spiritual ini dan bagaimana tradisi tasawuf menerapkannya. Pemahaman
yang menyeluruh ini diharapkan dapat mengembalikan salat ke perannya yang utama sebagai
sumber ketenangan dan perubahan moral. Berdasarkan latar belakang ini, penelitian ini
memiliki tujuan untuk menjawab pertanyaan krusial: Dengan cara apa Al-Qur’an menegaskan
kepentingan salat dan apa arti dari istilah-istilah yang ada (igamah, mawagqit, muhafazah)? Apa
saja hikmah dan nilai utama dari salat yang ditekankan dalam Al-Qur’an, terutama dalam
konteks pencegahan perbuatan buruk (tanha ‘anil fahsya’i wal-munkar) dan pencapaian
kesuksesan (al-falah)? Selain itu, bagaimana Al-Qur’an menjelaskan dimensi esoteris salat
(khusyuk dan hudar al-galb), serta bagaimana perspektif para ulama tasawuf (seperti Al-
Ghazali dan Ibn ‘Arabi) berkontribusi dalam memperluas pemahaman mengenai salat sebagai

mi‘raj al-mu’min?

Tujuan yang ingin dicapai dalam penelitian ini meliputi: Melakukan analisis yang
mendalam dan memberikan penjelasan tentang dalil-dalil utama dari Al-Qur’an yang
menegaskan kewajiban sertasignifikansi salat, sekaligus mengidentifikasi konsekuensi teologis
dari kata-kata kunci yang digunakan. Menguraikan dengan rinci hikmah serta keutamaan salat
sebagaimana yang dijelaskan dalam Al-Qur’an, dengan meneliti fungsi salat sebagai pelindung
moral (hayiz) yang membentuk karakter baik baik secara individu maupun dalam konteks
sosial. Selain itu, mengkaji dan menggali pandangan dari tasawuf tentang salat sebagai bentuk
ibadah batin, dengan menekankan pada konsep khusyii* dan musyahadah yang diinterpretasikan
oleh para tokoh sufi klasik, untuk memperdalam pemahaman menyeluruh terhadap pelaksanaan

ibadah salat.

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka.
Pendekatan tersebut dipilih karena fokus utama tulisan ini adalah pada analisis teks dan
interpretasi konseptual mengenai makna shalat, baik dari segi normatif maupun esoteris.
Sumber data primer diambil dari ayat-ayat Al-Qur'an yang berhubungan dengan perintah,

argumen, dan kebijaksanaan shalat, sementara itu data sekunder mencakup karya-karya tasawuf



klasik seperti pandangan Al-Ghazali, Ibn ‘Arabi, dan Al-Hujwiri, serta literatur akademik yang
relevan yang membahas aspek spiritual shalat. Metode yang digunakan untuk analisis data
adalah deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan konsep shalat dalam Al-Qur'an,
kemudian menganalisis secara mendalam bagaimana konsep tersebut ditafsirkan dan dihayati
dalam perspektif tasawuf, khususnya berkaitan dengan khusyuk, hudtr al-qalb, dan mi’r3j al-
mu’min. Hasil dari analisis ini bertujuan untuk menarik kesimpulan tentang peran shalat

sebagai sebuah sistem pendidikan moral dan spiritual.

Beberapa studi sebelumnya yang berkaitan dengan topik ini mencakup penelitian yang
berfokus pada sisi esoteris dari shalat. Primasari (2017), contohnya, melakukan analisis
terhadap makna shalat dalam konteks tasawuf berdasarkan Naskah Samarkandi Bab Shalat,
yang menunjukkan dimensi batin dari shalat yang bersumber dari teks-teks klasik. Selanjutnya,
Maryam (2018) melakukan analisis sufistik yang khusus terhadap shalat dalam pandangan
Imam Al-Ghazali, dengan penekanan pada pentingnya kehadiran hati (hudiir al-qalb) dan
kekhusukan. Di sisi lain, penelitian yang dilakukan oleh Sobari, Mud’is, dan Gojali (2019)
membahas shalat secara umum dari perspektif para sufi, mendalami berbagai interpretasi

simbolik dari gerakan shalat.

Walaupun hasil-hasil kajian ini telah membahas aspek tasawuf dalam shalat, makalah
ini menyajikan kontribusi yang berbeda dengan mengintegrasikan tinjauan normatif Al-Qur'an
tentang kewajiban, dasar, dan hikmah shalat sebagai pencegah perbuatan yang tidak baik
dengan sudut pandang tasawuf yang lebih menyeluruh. Makalah ini tidak hanya menyoroti satu
tokoh atau teks, tetapi juga menyajikan sintesis pemikiran dari tokoh-tokoh sufi utama seperti
Al-Ghazali, Ibn ‘Arabi, dan Al-Hujwiri untuk menekankan shalat sebagai sebuah sistem

spiritual dan etis yang holistik serta berfungsi sebagai mi'raj al-mu'min.



BAB |1
PEMBAHASAN

Shalat dalam Pandangan Al-Qur'an

Secara psikologis, manusia senantiasa memerlukan rasa nyaman dan tenang dalam
naungan kekuatan di luar nalar, terutama saat berhadapan dengan permasalahan hidup yang
sulit dipecahkan secara logis. Kekuatan di luar nalar tersebut dikenal dengan berbagai istilah,
seperti Realitas Tertinggi, yang Lain yang Suci, yang Sakral, dan sebagainya. Namun, istilah
yang lebih umum digunakan adalah Tuhan.! Dalam sudut pandang Islam, praktik yang dikenal
dengan istilah 'ibadah' dan 'taqarrub'> memiliki hubungan yang kuat dengan sudut pandang
hukum (figh), sehingga seolah-olah kinerja hukum menjadi inti dari praktik tersebut, contohnya
ada istilah-istilah hukum “ibadah wajib”, “ibadah fardlu”, dan “ibadah sunnah”. Berbicara
tentang ibadah, ibadah adalah sebuah jenis perilaku keagamaan yang muncul sebagai reaksi
manusia terhadap berbagai perasaan, seperti cinta, rasa hormat, pengabdian, dan ketakutan

terhadap Yang Maha Kuasa.?

Oleh karena itu, menjadi pasti bahwa alasan manusia
melaksanakan ritual atau ibadah adalah untuk menjalin hubungan dengan kekuatan ilahi agar

keinginannya dapat tercapai.

Dalam ajaran Islam, ibadah shalat menempati posisi krusial setelah dua kalimat
syahadat, dan merupakan kewajiban yang ditetapkan oleh Allah SWT sebagai tiang utama dari
agama (‘amiid ad-din) yang menyokong seluruh tatanan keagamaan. Al-Qur'an menegaskan
akan pentingnya shalat melalui instruksi yang bersifat kuat (amr), menunjukkan bahwa
pelaksanaannya merupakan syarat untuk menegakkan akidah serta syariat Islam. Secara
etimologi, istilah salah (33.=) awalnya merujuk kepada doa atau pujian, tetapi dalam konteks
syariat, telah berevolusi menjadi ibadah mahdah (murni) yang berlandaskan ritual, terdiri dari
serangkaian kalimat dan gerakan yang tersusun rapi, dimulai dengan takbiratul ihram dan
diakhiri dengan salam, yang berfungsi sebagai bentuk penghambaan (‘ubtidiyyah) kepada Allah
SWT.

L Wilhelm Schmidt, "The Origin of The Idea of God," dalam A History of God: The 4000-year Quest of Yudaism,
Christianity and Islam, ed. Karen Armstrong (New York: Ballantine Random House, 1984), 26.

2 Nurcholish Madjid, Islam: Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 58.

3 Koentjaraningrat, Beberapa Pokok Antropologi Sosial (Jakarta: Dian Rakyat, 1992), 252.



Kewajiban untuk melaksanakan shalat dinyatakan tegas dalam ayat-ayat Al-Qur'an yang
memerintahkan umat Islam untuk "melaksanakan shalat" (aqimii as-salah). Salah satu ayat yang
sering dirujuk adalah Surah Al-Baqgarah ayat 43, di mana Allah SWT mengaitkan shalat dengan

kewajiban sosial, menjadikannya sebagai perintah yang menyeluruh:

GisS U &8 13585138 8301 15815 8 il | 523815
"Laksanakanlah shalat, bayarkanlah zakat, dan rukuklah bersama orang-orang yang rukuk. "

(QS. Al-Bagarah: 43)

Ayat ini menyoroti dua aspek penting dari shalat: aspek pribadi-spiritual (melaksanakan
shalat dengan sempurna) dan aspek sosial-komunal (perintah untuk rukuk bersama orang-orang
yang rukuk, yang menunjukkan keutamaan shalat berjamaah). Dengan mengaitkan salah dan
zakah, Al-Qur'an mengajarkan bahwa ketakwaan seorang mukmin harus meliputi hubungan

vertikal (dengan Allah) dan horizontal (dengan sesama manusia).

Di samping sebagai penegak agama, Al-Qur'an juga menggambarkan shalat sebagai alat
spiritual yang krusial untuk menghadapi berbagai tantangan dan memperkuat iman. Dalam
menghadapi ujian kehidupan, Allah SWT memberikan solusi spiritual dengan menghubungkan
dua pilar kekuatan batin, yaitu kesabaran dan shalat, seperti yang tercantum dalam Surah Al-

Bagarah ayat 45:

\’J.:/ ’:~'. gn ‘5_".& Y&l ’i/:;’s’x Léj!jé.é 'S& x‘j /i& n‘f \ D%i/:w \j
"Mintalah pertolongan (dari Allah) dengan kesabaran dan shalat. Dan sesungguhnya (shalat) itu
berat, kecuali bagi orang-orang yang khusyuk. " (QS. Al-Baqarah: 45)

Ayat ini menekankan bahwa nilai intrinsik shalat terletak pada kualitas batiniah, yaitu
kehadiran hati dan ketundukan jiwa yang tulus saat beribadah. Hubungan antara sabr dan salah
menunjukkan bahwa shalat adalah praktik meditasi aktif yang berperan sebagai katarsis
spiritual, tempat seorang hamba meraih kekuatan Ilahi (isti’anah). Para mufasir, baik modern
maupun klasik, sepakat bahwa perintah shalat yang diulang lebih dari 70 kali dalam Al-Qur'an,

seringkali bersamaan dengan zakat, adalah indikasi yang kuat mengenai urgensi dari ibadah ini.



Dalil tentang Shalat

Perintah untuk melaksanakan salat ditekankan dalam Al-Qur'an melalui berbagai
pernyataan, termasuk panggilan global untuk mendirikan (igamah), arahan untuk menjaga

(muhafazah), serta penjelasan mengenai pengaturan waktu (mawaqtt).

Dalam Surah An-Nisa:103, aspek waktu ditegaskan sebagai ketentuan yang tetap dalam
pelaksanaan salat:

V¥ s U Gl e S8
"... Sesungguhnya salat itu adalah kewajiban yang ditentukan waktunya atas orang-orang yang

beriman. " (QS. An-Nisa:103)

Ungkapan "kitaban mawqutan" (kewajiban yang ditetapkan waktunya) memberikan landasan

hukum-teologis (dalil syar'i) bagi penentuan waktu salat lima kali dalam sehari.

Selain dari perintah, Al-Qur'an juga memberikan peringatan yang tegas terhadap mereka yang

lalai atau mengabaikan salat:

Y; sy ww] - o G4 /g.ﬁ E," },wﬂ°/1
0 ()3l peidlia (e ab (dll € Cliadll B
"Maka celakalah orang-orang yang salat, (yaitu) orang-orang yang lalai terhadap salatnya,"

(QS. Al-Ma’un:4-5)

Kata sahiin (lalai) ditafsirkan oleh sejumlah ulama sebagai mereka yang menunda salat hingga

melewati waktunya (ta’khir ‘an wagqtihi), atau melaksanakannya tanpa khusyii‘ dan ihsan.

Sebagai perbandingan dan dorongan, Al-Qur'an secara jelas mengaitkan salat dengan indikator

keberhasilan yang sejati (al-falah):

Y Gpih agidia od b ()Y sa el A0
"Sungguh beruntung orang-orang yang beriman, (yaitu) mereka yang khusyuk dalam salatnya.

" (QS. Al-Mu’minun: 1-2)



Pernyataan ini menyiratkan janji Allah yang pasti tentang keberuntungan bagi mereka
yang mampu menghadirkan hati dalam ibadah salat. Khusyuk dalam konteks ini merupakan

pencapaian spiritual tertinggi.
Hikmah dan Keutamaan Shalat

Salah satu kelebihan salat yang paling signifikan adalah fungsinya sebagai pelindung (hayiz)
yang efektif dalam menghalangi pelakunya dari tindakan tercela (al-fahsya’) dan kemungkaran

(al-munkar)*:

to 25814 Ry Kl claadl ce GBS )
"...Sesungguhnya salat itu mencegah (perbuatan) keji dan mungkar. . . " (QS. Al-Ankabut: 45)

Keutamaan ini menegaskan bahwa salat berdampak transformatif pada perilaku. Kesadaran
akan kehadiran Allah (dhikr) saat melaksanakan salat akan berlanjut setelah itu, mendorong

munculnya muraqabah (perasaan diawasi).

Shalat juga menjadi cara utama untuk meraih pengampunan dosa (maghfirah), yang
tergolong sebagai hasanat (perbuatan baik) yang menghapus sayyi’at (kesalahan). Konsep
kaffarah (penghapusan dosa) ini berfungsi sebagai tawbah mugqarrarah (pertobatan yang
terjadwal) yang terjadi secara berkala. Keutamaan yang paling besar dari salat berada pada
pencapaian khusyuk, yang merupakan inti dari setiap ibadah. Al-falah ini mencakup

keberhasilan di dunia (ketenangan jiwa) dan di akhirat (warisan Surga Firdaus).
Perspektif Tasawuf terhadap Shalat

Dalam pemahaman tasawuf, shalat berubah dari sekadar kewajiban fikih menjadi
sebuah perjalanan spiritual yang mendalam menuju pengetahuan Ilahi dan kedekatan batin
dengan Allah SWT. Kaum sufi melihat shalat sebagai momen kenaikan spiritual bagi orang

beriman, di mana penghalang antara hamba dan Tuhannya bisa diangkat melalui pengalaman

4 M. Khalilurrahmab Al Mahfani, Buku Pintar Shalat: Pedoman Shalat Lengkap Menuju Shalat Khusyu (Jakarta:
WahyuMedia, 2008), halaman.55



spiritual yang mendalam. Konsep ini menegaskan bahwa tindakan fisik dalam shalat hanyalah

kerangka untuk mendalami pengalaman esoteris yang lebih dalam.

Pandangan Tokoh Sufi Klasik:

Ali al-Hujwiri: Menggambarkan makna simbolis dari setiap rukun shalat sebagai tahapan

dalam perjalanan spiritual.

1. Wudhu’ melambangkan pertobatan.
2. Takbiratul ihram merepresentasikan pelebur diri dari dunia.

3. Sujud merupakan puncak kedekatan dan simbol penghilangan diri secara total.

Ibn ‘Arabi: Menginterpretasikan shalat sebagai kehadiran persatuan, saat hamba menyadari
kedalamannya dengan Kebenaran Ilahi. Shalat yang benar dilandasi oleh mata hati yang terang,

sehingga hamba dapat mencapai pertemuan dan penyingkapan.

Imam al-Ghazali: Menekankan bahwa inti dari penghidupan agama terletak pada kehadiran
hati dalam shalat. Ia menyoroti enam aspek batin yang perlu dipenuhi saat melaksanakan shalat.
Imam Al-Ghazali menyamakan shalat tanpa dimensi esoteris seperti: "Shalat tanpa kehadiran

hati ibarat tubuh tanpa jiwa. "

Dalam sudut pandang Tasawulf, terlalu menekankan pada pahala membuat shalat menjadi suatu
transaksi dan menghalangi pencapaian pengalaman spiritual. Tujuan tertinggi adalah mencapai
tingkat kerelaan dan cinta, di mana shalat dilakukan semata-mata karena cinta kepada Allah,

tanpa memikirkan untung atau rugi.



BAB Il
KESIMPULAN

Salat, menurut sudut pandang Al-Qur’an, merupakan ritual yang memiliki nilai teologis
yang paling tinggi, diwajibkan sebagai perintah rutin (kitGban mawgqiitan) dan dipandang
sebagai pilar utama dalam agama (‘amiid ad-din). Penelitian teks menunjukkan bahwa Al-
Qur'an tidak hanya mengharuskan pelaksanaan (igamah) salat secara formal, tetapi juga
menekankan pemenuhan esensinya melalui khusyii‘, yang menjadi kriteria utama bagi
kesuksesan (al-falah) seorang mukmin. Hubungan antara salat dan zakat serta rukuk berjamaah
mengindikasikan bahwa salat adalah ibadah yang mencakup aspek kesalehan individu dan

kolektif.

Memperluas argumen-argumen dari Al-Qur’an menyoroti berbagai fungsi salat:

1. Sebagai penghalang dari perbuatan yang buruk (tanha ‘anil fahsya’i wal-munkar).
2. Sebagai penebus dosa-dosa kecil (kaffarah).

3. Sebagai sumber dukungan spiritual (isti ‘anah).

Perbedaan antara janji surga bagi yang khusyuk (QS. Al-Mu’minun [23:1-2]) dan
ancaman bagi yang lalai (QS. Al-Ma’un [107:4-5]) menegaskan bahwa kualitas batin dari salat
adalah faktor utama dalam penerimaannya di hadapan Allah SWT, bukan semata-mata soal

pelaksanaan.

Perdalaman pemahaman ini melalui tasawuf yang melengkapi pengetahuan fikih
dengan dimensi batin (batin), memandang salat sebagai upacara transendental yang mengarah
pada ma‘rifah dan musyahadah. Pemikiran para sufi seperti AlI-Hujwiri, Ibn ‘Arabi, dan Al-
Ghazali sepakat bahwa rukun dalam salat berfungsi sebagai simbol magamat spiritual, dan
hudiir al-qalb adalah kunci untuk mengakses niir (cahaya) Ilahi. Ini mempertegas bahwa salat
yang sempurna merupakan gabungan harmonis antara tunduk secara fisik (syari‘ah) dan
keberadaan hati (hagigah). Secara keseluruhan, pandangan sufi ini menjelaskan bahwa gerakan
fisik dalam salat hanyalah kerangka bagi pengalaman batin menuju ma ‘rifah (pengenalan) dan

fana’ (peleburan diri dalam penghambaan).



Dari sudut akademis, salat yang terdapat dalam Al-Qur’an harus dilihat sebagai sistem
pendidikan yang holistik yang membangun karakter muttaqin dan disiplin spiritual. Salat bukan
sekadar melaksanakan kewajiban, tetapi merupakan proses transformasi jiwa (tazkiyah) yang
berlangsung terus menerus. Dengan demikian, penegakan salat yang sesungguhnya adalah
pelaksanaan fondasi moral dan spiritual di dalam diri seorang hamba, yang pada gilirannya akan

memastikan al-falah (keberuntungan) baik di dunia mahupun di akhirat.



DAFTAR PUSTAKA

Schmidt, W. (1984). The Origin of The Idea of God. Dalam K. Armstrong (Ed.), A History of
God: The 4000-year Quest of Yudaism, Christianity and Islam
(h. 26). Ballantine Random House.

Madjid, N. (1992). Islam: Doktrin dan Peradaban. Paramadina.
Koentjaraningrat. (1992). Beberapa pokok antropologi sosial. Dian Rakyat.

Al Mahfani, M. K. (2008). Buku pintar shalat: Pedoman shalat lengkap menuju shalat khusyu.
WahyuMedia.

Al-Alasi, M. S. (1988). Rith al-Ma ‘ant. Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Bagir, H. (2005). Buat Apa Shalat?!. Mizan.

Departemen Agama RI. (1989). Al-Qur’an dan Terjemahnya. Departemen Agama RI.
Al-Ghazali, 1. (1996). lhya’ ‘Ulim al-Din. Dar al-Ma‘rifah.

Al-Hujwiri, ‘A. b. U. (2006). Kashf al-Mahjub. Pustaka Zahra.

Ibn ‘Arabi, M. (2004). Fusis al-Hikam. Dar al-Fikr.

Al-Makki, A. T. (2008). Qurt al-Quliab. Dar al-Kutub al-‘Timiyyah.

Rami, J. (2005). Mathnawi Ma ‘nawi. Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.



Lampiran 1

Biodata Penulis

Nama

Tempat & Tanggal Lahir
NIM

Program Studi

Jenjang

: Asdi Supardi

: Bekasi, 02 Juli 1994
1 224141001

: llmu Agama Islam

: Magister




Lampiran 2

Halaman Abstrak

ABSTRAK

Universitas Paramadina Program Studi Magister I[Imu Agama Islam 2025

Asdi Supardi/224141001
SALAT DALAM PANDANGAN ISLAM DAN TASAWUF
(14 Halaman), (2 Lampiran)

Studi ini bertujuan untuk mengeksplorasi kembali makna salat dalam Al-Qur’an, yang
sering kali hanya dipahami dari sudut pandang fikih, sehingga berpotensi mengabaikan makna
transformasional yang kaya. Fokus utama yang dianalisis adalah bagaimana Al-Qur’an
menegaskan pentingnya salat dan arti dari istilah pentingnya (igamah, mawagqit, muhafazah),
bagaimana Al-Qur’an menyoroti hikmah dalam mencegah perilaku buruk dan tercela (tanha
‘anil fahsya’i wal-munkar) dan meraih keberhasilan (al-falah); serta bagaimana aspek esoteris
salat (khusyuk dan hudir al-galb) dijelaskan dalam Al-Qur’an dan diperluas oleh perspektif
ulama tasawuf (seperti Al-Ghazali dan Ibn ‘Arabi). Metode yang digunakan meliputi analisis
mendalam dari teks dan interpretasi terhadap bukti-bukti utama dalam Al-Qur’an yang berkaitan
dengan salat, serta perbandingan pandangan dari para sufi klasik.

Kesimpulan penelitian menunjukkan bahwa salat memiliki kepentingan teologis yang
sangat tinggi sebagai kitaban mawgiitan dan ‘amiid ad-din. Al-Qur’an meminta tidak hanya
pelaksanaan secara formal (igamah) tetapi juga pemenuhan mendalam yang melibatkan
khusyuk, yang menjadi kriteria utama untuk mencapai keberhasilan (al-fa/ah). Pandangan
tasawuf untuk melengkapi pemahaman ini, melihat salat sebagai Mi raj al-Mu’min di mana
hudiir al-qalb merupakan inti untuk memperoleh ma ‘rifah dan musyahadah. Dengan demikian,
pelaksanaan salat yang ideal adalah perpaduan harmonis antara ketaatan fisik (syari‘ah) dan
kehadiran hati (hagigah). Salat yang hanya memenuhi aspek lahiriah tanpa fungsi batin dianggap
sebagai rutinitas mekanis yang sekadar "menghapus kewajiban™.

Kata Kunci: Shalat, Quran, Khusyuk, Tasawuf, Al-Falah.

Daftar Pustaka: (11) (1988-2005)



	Lembar Pengesahan Karya Ilmiah-Asdi Supardi.pdf (p.1)
	Surat Pernyataan dan Validasi-Asdi Supardi.pdf (p.2)
	Karya Ilmiah_Asdi Supardi.pdf (p.3-18)



