
 

 

Nama Formulir: 
 

Lembar 
Pengesahan  
Karya Ilmiah  

No. Dikosongkan *(diisi admin 
prodi) 

Issue/Revisi 1 

Tgl Berlaku - 

Halaman 1 
 

 

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 
 

1. Nama Lengkap Dr. Mohammad Subhi, S.Ag., M.Hum. 

 Jabatan Ketua Prodi S2 Ilmu Agama Islam 

 Program Studi Ilmu Agama Islam 

 NIP 0301017808 

 

Telah melakukan penelaahan karya ilmiah berjudul: 

Komparasi Pemikiran Islam Progresif Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid  

dalam Islam Indonesia Kontemporer 
 

Dan menyatakan bahwa karya ilmiah tersebut sudah memenuhi kaidah penulisan ilmiah dan 

oleh karenanya layak diajukan untuk keperluan unggah karya ilmiah di Universitas 

Paramadina, atas nama: 
 

Nama Lengkap Dede Yusup 

Jenjang S1 / S2 * 

Program Studi Ilmu Agama Islam 

NIM 224141005 

 

Demikian hasil penelaahan atas karya ilmiah ini dibuat dengan sesungguhnya untuk dapat 

dipergunakan bilamana diperlukan. 

 

Jakarta, 6 Februari 2026 

Penelaah, 
 
 
 
Dr. Mohammad Subhi, S.Ag., M.Hum. 
NIP: 208120153 

 
 
 
 

 



https://v3.camscanner.com/user/download


Komparasi Pemikiran Islam Progresif Nurcholish Madjid dan 

Abdurrahman Wahid dalam Islam Indonesia Kontemporer 

Dede Yusup 

Universita Paramadina/Ilmu Agama Islam/Jakarta, Indonesia 

dedeyusup11@gmail.com 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan studi banding tentang pemikiran Islam progresif dari dua 
intelektual Muslim Indonesia kontemporer terkemuka, Nurcholish Madjid (Cak Nur) dan Abdurrahman 
Wahid (Gus Dur). Kedua tokoh tersebut dikenal sebagai arsitek kunci dalam wacana Islam Indonesia, 
berusaha menanggapi tantangan modernitas, pluralisme, dan hubungan antara Islam dan negara. 
Metode penelitian adalah studi literatur komparatif, menganalisis secara mendalam karya dan 
interpretasi pemikiran kedua tokoh, terutama mengenai isu-isu kunci seperti sekularisasi/desakralisasi, 
pluralisme, dan indigenisasi Islam/Islam budaya. Temuan ini menunjukkan bahwa sementara keduanya 
berbagi semangat progresif yang sama dalam upaya membebaskan Islam dari formalisme dan 
konservatisme, ada perbedaan dalam penekanan implementasi ide-ide mereka. Cak Nur terutama 
berfokus pada reformasi teologis-filosofis yang mempromosikan sekularisasi dan masyarakat sipil, 
sedangkan Gus Dur menekankan dimensi sosial budaya dan politik populis melalui konsep indigenisasi 
Islam (pribumisasi Islam) dan Islam Wasathiyah. Perbandingan ini relevan untuk memahami akar 
intelektual dan arah Islam Indonesia kontemporer, yang semakin beragam dan kompleks. 

Keywords: Islam Progresif; Nurcholish Madjid; Abdurrahman Wahid; Pluralisme; Sekularisasi; 
Pribumisasi Islam. 

ABSTRACT 

This research aims to conduct a comparative study on the progressive Islamic thought of two prominent 
contemporary Indonesian Muslim intellectuals, Nurcholish Madjid (Cak Nur) and Abdurrahman Wahid 
(Gus Dur). Both figures are known as key architects in the Indonesian Islamic discourse, seeking to 
respond to the challenges of modernity, pluralism, and the relationship between Islam and the state. The 
research method is a comparative literature study, deeply analyzing the works and interpretations of 
the two figures' thoughts, especially concerning key issues such as secularization/desacralization, 
pluralism, and the indigenization of Islam/cultural Islam. The findings indicate that while both shared 
a similar progressive spirit in attempting to free Islam from formalism and conservatism, there are 
differences in the emphasis of their ideas' implementation. Cak Nur primarily focused on theological-
philosophical reform promoting secularization and civil society, whereas Gus Dur emphasized the 
socio-cultural and populist political dimensions through the concepts of the indigenization of Islam 
(pribumisasi Islam) and Wasathiyah Islam. This comparison is relevant for understanding the 
intellectual roots and direction of contemporary Indonesian Islam, which is increasingly diverse and 
complex. 

Keywords: Islam Progresif; Nurcholish Madjid; Abdurrahman Wahid; Pluralisme; Sekularisasi; 
Pribumisasi Islam. 

    

     

PENDAHULUAN 

Islam di Indonesia telah lama menjadi lahan subur bagi perkembangan pemikiran yang dinamis dan 

progresif. Dua sosok yang tak terpisahkan dari lanskap intelektual Muslim Indonesia kontemporer 

adalah Nurcholish Madjid (Cak Nur) dan Abdurrahman Wahid (Gus Dur). Keduanya muncul pada 

mailto:dedeyusup11@gmail.com


  

periode krusial, ketika umat Islam dihadapkan pada tantangan modernitas, konsolidasi negara-bangsa, 

dan keragaman sosial-keagamaan yang masif. Pemikiran mereka dianggap progresif karena berani 

melakukan terobosan vis-a-vis tradisi konservatif dan formalisme agama yang cenderung mempolitisasi 

simbol-simbol Islam (Majid, 2013). 

Cak Nur, melalui gagasannya tentang sekularisasi (yang ia artikan sebagai desakralisasi nilai-nilai 

duniawi) dan konsep masyarakat madani (civil society), berusaha membersihkan Islam dari mitos-mitos 

historis yang membelenggu dan mengembalikan fokus pada nilai-nilai transenden. Tujuannya adalah 

membebaskan energi kreatif umat dari obsesi politik kekuasaan menuju konstruksi masyarakat yang adil 

dan terbuka (Setiadi et al., 2020; Siti Nurhamidah Auliani et al., 2024). 

Di sisi lain, Gus Dur, seorang ulama dan intelektual yang juga mantan Presiden RI, menawarkan konsep 

Pribumisasi Islam dan mengedepankan Islam Kultural (Mukarom, 2018). Ia berargumen bahwa Islam 

harus berdialog dan menyatu dengan tradisi lokal, sehingga ajaran Islam dapat dihayati secara 

kontekstual tanpa kehilangan substansinya. Penekanannya pada pluralisme, humanisme, dan kerakyatan 

menjadi ciri khas pemikirannya (Barton, 2007; Khoiruddin et al., 2024; Raha Bistara & Fuady, 2022). 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi pustaka komparatif 

(comparative library research). Data utama bersumber dari karya-karya primer Nurcholish Madjid 

(misalnya, Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan) dan karya-karya Abdurrahman Wahid, serta 

berbagai publikasi sekunder, artikel jurnal, dan buku yang mengulas secara spesifik pemikiran kedua 

tokoh, termasuk referensi yang disediakan (Abbas & Danial, 2022; Barton, 2007; Jayana & Siswanto, 

2022; Mukarom, 2018; Setiadi et al., 2020). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pembahasan akan difokuskan pada tiga isu krusial yang secara eksplisit atau implisit menjadi perhatian 

utama kedua tokoh: Reformasi Teologi dan Sekularisasi, Pluralisme dan Humanisme, dan Relasi 

Agama-Negara/Budaya. 

1. Reformasi Teologi: Sekularisasi vs Pribumisasi Islam 

Nurcholish Madjid: Sekularisasi, Desakralisasi, dan Ethisasi 

Gagasan Nurcholish Madjid yang paling provokatif adalah seruannya pada tahun 1970-an, "Islam, Yes; 

Partai Islam, No," yang kemudian diiringi dengan konsep sekularisasi (Majid, 2013). Namun, Cak Nur 

segera mengklarifikasi bahwa "sekularisasi" yang ia maksud bukanlah proses Barat yang mengeliminasi 



 

 

peran agama dari ruang publik, melainkan desakralisasi atau duniawiyah terhadap nilai-nilai yang 

seharusnya bersifat profan. 

Desakralisasi adalah upaya melepaskan hal-hal yang bersifat keduniaan (seperti politik, negara, dan 

organisasi) dari status "suci" yang seolah-olah inheren dalam Islam (Setiadi et al., 2020). 

Menurut Cak Nur, hanya Allah yang mutlak, dan semua yang diciptakan-Nya bersifat relatif. Politik, 

bentuk negara, dan institusi buatan manusia lainnya tidak boleh disakralkan. Konsep ini adalah 

reformasi teologis yang fundamental, yang mendorong umat untuk lebih fokus pada nilai-nilai substantif 

dan etis ajaran Islam (Ethisasi) daripada formalisme syariat dan perebutan kekuasaan politik (Amali, 

2019). Dengan desakralisasi, umat dibebaskan untuk berkreasi dan berinovasi tanpa merasa bersalah 

karena meninggalkan tradisi yang dianggap sakral. Dengan adanya desakralisasi, umat Islam diberikan 

ruang yang lebih luas untuk berkreasi dan berinovasi, serta tidak lagi dibebani rasa bersalah ketika harus 

meninggalkan tradisi atau kebiasaan yang selama ini dianggap sakral padahal sejatinya hanya 

merupakan produk budaya manusia. Kebebasan ini diharapkan mampu mendorong lahirnya pemikiran-

pemikiran baru yang lebih relevan dengan kebutuhan zaman dan mampu memberikan kontribusi nyata 

bagi kemajuan umat dan bangsa. 

Implikasi dari gagasan desakralisasi tersebut adalah lahirnya sikap kritis dan dewasa dalam beragama, 

khususnya dalam relasi antara Islam dan politik. Cak Nur menegaskan bahwa kesalehan tidak diukur 

dari simbol, jargon, atau formalitas institusional, melainkan dari sejauh mana nilai-nilai keadilan, 

kejujuran, kemanusiaan, dan kemaslahatan diwujudkan dalam kehidupan sosial. Dengan demikian, 

agama berfungsi sebagai sumber etika publik, bukan alat legitimasi kekuasaan. Perspektif ini relevan 

dalam konteks masyarakat majemuk, karena mendorong umat Islam untuk berkontribusi secara 

substantif dalam pembangunan bangsa tanpa harus terjebak pada konflik ideologis dan politik identitas 

yang sempit. 

Abdurrahman Wahid: Pribumisasi Islam dan Islam Kultural 

Abdurrahman Wahid, di sisi lain, menawarkan konsep Pribumisasi Islam sebagai jalan reformasi 

teologis dan sosial. Pribumisasi Islam adalah upaya untuk menjadikan Islam yang normatif (wahyu) 

agar dapat berinteraksi secara intensif dengan tradisi lokal dan budaya Indonesia (Mukarom, 2018). 

Pribumisasi Islam bukan berarti mengubah ajaran dasar syariah, melainkan mengubah cara 

perumusannya. Syariah harus diinternalisasi dalam konteks masyarakat dan budaya tertentu, sehingga 

Islam dapat dihayati secara riil dalam kehidupan sehari-hari (Mukarom, 2018). 

Gus Dur membedakan secara tegas antara Islam Normatif (prinsip-prinsip ajaran dasar yang universal) 

dan Islam Historis (produk ijtihad manusia yang dipengaruhi konteks sosial-budaya). Dengan 



  

menekankan pada dimensi kultural, Gus Dur memosisikan Islam sebagai tradisi yang hidup dan dinamis, 

bukan sekadar seperangkat hukum yang kaku. Konsep ini secara implisit juga menolak formalisme dan 

puritanisme yang cenderung mengabaikan kekayaan budaya lokal. 

Tabel 1. Komparasi Reformasi Teologi 

Aspek Nurcholish Madjid (Cak Nur) Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

Konsep Kunci Sekularisasi/Desakralisasi dan Ethisasi Pribumisasi Islam dan Islam 

Kultural 

Fokus Utama Membebaskan iman dari mitos dan 

institusi politik yang disakralkan. 

Membebaskan praktik Islam agar 

menyatu dengan budaya dan tradisi 

lokal. 

Target Reformasi Aspek teologis dan filosofis ajaran 

Islam. 

Aspek sosiologis, budaya, dan 

praktik keagamaan. 

Tujuan Akhir Terwujudnya Masyarakat Madani yang 

berlandaskan moral dan rasionalitas. 

Terwujudnya Islam yang Humanis, 

Toleran, dan Merakyat. 

 

Perbedaan utama terletak pada titik tolaknya: Cak Nur memulai dari ranah teologis-filosofis 

(kemutlakan Tuhan vs kenisbian dunia) menuju reformasi sosial, sementara Gus Dur memulai dari ranah 

sosiologis-kultural (pentingnya budaya lokal) menuju reformasi interpretasi syariah. Keduanya bertemu 

pada tujuan yang sama, yaitu membebaskan umat dari formalisme dan konservatisme yang tidak 

produktif  (Alam et al., 2020). 

2. Pluralisme dan Humanisme 

Baik Cak Nur maupun Gus Dur dapat dipahami sebagai eksponen utama pluralisme agama di Indonesia, 

yang memandang keberagaman agama bukan sebagai penyimpangan dari kehendak Tuhan, melainkan 

sebagai keniscayaan Ilahi yang melekat dalam sejarah dan kehidupan manusia. Bagi keduanya, 

pluralitas merupakan bagian dari sunnatullah yang harus disikapi dengan kedewasaan iman, 

keterbukaan, dan tanggung jawab moral. Cak Nur menempatkan pluralisme pada level teologis-filosofis 

dengan menegaskan bahwa kebenaran Tuhan bersifat transenden dan tidak dapat dimonopoli oleh satu 

komunitas keagamaan. Kesadaran ini mendorong umat beragama untuk bersikap inklusif, dialogis, dan 

menjauhi eksklusivisme yang dapat melahirkan konflik. 

Sementara itu, Gus Dur mengaktualisasikan pluralisme dalam ranah praksis sosial, politik, dan 

kebudayaan. Baginya, pengakuan terhadap keberagaman agama harus terwujud dalam perlindungan 

hak-hak minoritas, pembelaan terhadap martabat manusia, serta kerja sama lintas iman dalam isu-isu 

kemanusiaan. Dengan demikian, pluralisme tidak berhenti sebagai gagasan normatif, tetapi hadir 



 

 

sebagai etika publik yang membimbing tindakan nyata. Dalam perspektif Cak Nur dan Gus Dur, 

pluralisme agama justru menjadi jalan menuju kebenaran yang lebih substansial, karena mengarahkan 

manusia pada nilai-nilai universal seperti keadilan, kemanusiaan, dan kasih sayang sebagai inti dari 

ajaran agama. 

Nurcholish Madjid: Pluralisme Teologis 

Pemikiran pluralisme Cak Nur berakar pada konsep Teologi Inklusif-Pluralis yang menyatakan bahwa 

semua agama pada dasarnya memiliki tujuan yang sama, yaitu mencapai kebenaran yang bersumber 

dari Tuhan Yang Esa. 

Pluralisme bagi Cak Nur adalah "kesadaran bahwa agama-agama adalah manifestasi yang berbeda-beda 

dari kebenaran yang satu" (Jayana & Siswanto, 2022; Nafis et al., 2023). 

Ia menggunakan argumen dari Surat Al-Baqarah ayat 62 dan Surat Al-Maidah ayat 48 untuk 

menegaskan bahwa keselamatan tidak eksklusif milik satu kelompok saja, melainkan tergantung pada 

iman kepada Tuhan dan amal saleh. Sikap ini menuntut umat Islam untuk bersikap terbuka (openness) 

dan menghargai eksistensi agama lain. Pluralisme Cak Nur bersifat teologis-filosofis yang ketat. Konsep 

ini kemudian menjadi relevan sebagai landasan Moderasi Beragama dalam menghadapi radikalisme 

(Siti Nurhamidah Auliani et al., 2024). 

Pemikiran Nurcholish Madjid (Cak Nur) tentang pluralisme keagamaan berangkat dari pembacaan 

teologis yang mendalam terhadap sumber-sumber utama Islam, khususnya Al-Qur’an. Ia menggunakan 

argumen dari Surat Al-Baqarah ayat 62 dan Surat Al-Maidah ayat 48 untuk menegaskan bahwa 

keselamatan tidak bersifat eksklusif dan tidak dimonopoli oleh satu kelompok agama tertentu. Menurut 

Cak Nur, ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa ukuran keselamatan di sisi Tuhan bukanlah identitas 

formal keagamaan semata, melainkan iman yang tulus kepada Tuhan dan perwujudan iman tersebut 

dalam bentuk amal saleh. Dengan demikian, agama tidak boleh dipahami hanya sebagai label sosial, 

tetapi sebagai jalan etis dan spiritual yang mendorong manusia untuk berbuat kebaikan dan keadilan. 

Dalam Surat Al-Baqarah ayat 62, Allah menegaskan bahwa siapa pun—baik dari kalangan Yahudi, 

Nasrani, maupun Shabi’in—yang beriman kepada Allah, hari akhir, dan beramal saleh, maka mereka 

akan memperoleh pahala di sisi Tuhan dan tidak perlu merasa takut ataupun bersedih (Abdel Haleem, 

2016) . Ayat ini menjadi landasan kuat bagi Cak Nur untuk menolak pandangan eksklusivisme sempit 

yang mengklaim kebenaran dan keselamatan hanya untuk satu komunitas agama. Sementara itu, Surat 

Al-Maidah ayat 48 menegaskan bahwa perbedaan syariat dan jalan hidup antarumat beragama 

merupakan kehendak Tuhan sebagai ujian, agar manusia berlomba-lomba dalam kebajikan. Perbedaan, 



  

dalam perspektif ini, bukanlah alasan untuk konflik, melainkan sarana untuk membangun kompetisi 

moral yang sehat. 

Dari pemahaman tersebut, Cak Nur menekankan pentingnya sikap keterbukaan (openness) dalam 

kehidupan beragama. Keterbukaan bukan berarti mencairkan keyakinan atau mengorbankan prinsip 

teologis, tetapi kesediaan untuk mengakui keberadaan dan hak hidup agama lain secara 

bermartabat(Moko, 2017). Umat Islam, menurutnya, dituntut untuk bersikap inklusif, dialogis, dan 

menghargai perbedaan sebagai realitas sosial sekaligus kehendak ilahi. Sikap ini justru memperkuat 

keimanan, karena iman yang dewasa tidak merasa terancam oleh perbedaan. 

Pluralisme yang ditawarkan Cak Nur bersifat teologis-filosofis yang ketat. Ia tidak berhenti pada 

toleransi sosial yang dangkal, tetapi berakar pada kesadaran teologis tentang keesaan Tuhan dan 

kemanusiaan universal. Pluralisme ini bukan relativisme yang menyamakan semua agama secara 

serampangan, melainkan pengakuan bahwa kebenaran dan keselamatan Tuhan bekerja melampaui 

batas-batas formal institusi keagamaan, tanpa meniadakan identitas dan komitmen keimanan masing-

masing pemeluk agama(Nafis et al., 2023) . 

Dalam konteks kekinian, pemikiran Cak Nur menjadi sangat relevan sebagai landasan Moderasi 

Beragama, terutama dalam menghadapi tantangan radikalisme dan ekstremisme keagamaan. Moderasi 

Beragama menuntut keseimbangan antara keyakinan yang kokoh dan sikap toleran terhadap perbedaan. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Siti Nurhamidah Auliani et al. (2024), gagasan pluralisme Cak Nur 

dapat berfungsi sebagai kerangka etis dan teologis untuk membangun kehidupan beragama yang damai, 

inklusif, dan berkeadaban. Dengan menjadikan iman dan amal saleh sebagai tolok ukur utama, umat 

beragama diajak untuk fokus pada nilai-nilai kemanusiaan universal, sehingga agama benar-benar hadir 

sebagai rahmat bagi seluruh alam. 

Abdurrahman Wahid: Pluralisme Kultural dan Humanisme 

Gus Dur mendekati pluralisme tidak hanya dari sisi teologis, tetapi juga dari sisi kultural dan humanistik. 

Baginya, pluralisme adalah praktik nyata dalam kehidupan sehari-hari, yang diwujudkan dalam 

pembelaan terhadap kelompok minoritas dan kaum terpinggirkan, tanpa memandang latar belakang 

agama mereka (Khoiruddin et al., 2024). 

Humanisme menjadi inti dari pemikiran Gus Dur. Ia selalu mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan 

universal di atas klaim-klaim kebenaran sektarian. Prinsip "memanusiakan manusia" adalah prioritas 

etis tertinggi (Barton, 2007). 

Gus Dur berargumen bahwa perbedaan agama tidak boleh menghalangi kerja sama dalam isu-isu 

kemanusiaan dan sosial. Pluralisme Gus Dur lebih bersifat praksis dan politis-kerakyatan, tercermin 



 

 

dalam tindakan nyata seperti pembelaan terhadap Ahmadiyah, Kristen, Tionghoa, dan kelompok 

minoritas lainnya. Ini adalah perwujudan dari konsep Filsafat Kebudayaan yang menempatkan manusia 

dan budayanya sebagai subjek utama (Sukri & Kusen, 2023). 

Pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) tentang pluralisme berangkat dari keyakinan mendasar 

bahwa kemanusiaan harus menjadi titik temu utama dalam kehidupan beragama dan berbangsa. Bagi 

Gus Dur, perbedaan agama, suku, budaya, maupun keyakinan tidak boleh menjadi penghalang bagi kerja 

sama dalam menyelesaikan persoalan-persoalan kemanusiaan dan sosial. Ia menegaskan bahwa agama 

seharusnya berfungsi sebagai sumber nilai etis yang membebaskan dan memanusiakan, bukan sebagai 

alat eksklusivisme yang memecah belah masyarakat. Oleh karena itu, pluralisme dalam pandangan Gus 

Dur tidak berhenti pada tataran wacana teologis, tetapi diwujudkan secara nyata dalam praksis sosial 

dan kebijakan publik. 

Pluralisme Gus Dur bersifat praksis dan politis-kerakyatan. Artinya, gagasan pluralisme tidak hanya 

dibicarakan dalam ruang akademik atau diskursus elite, tetapi dijalankan langsung dalam kehidupan 

sehari-hari dan dalam pengambilan keputusan politik. Ketika menjabat sebagai tokoh masyarakat dan 

Presiden Republik Indonesia, Gus Dur menunjukkan keberpihakan yang jelas kepada kelompok-

kelompok minoritas yang selama ini mengalami diskriminasi dan marginalisasi. Pembelaannya terhadap 

Ahmadiyah, umat Kristen, etnis Tionghoa, serta kelompok minoritas lainnya bukan semata-mata sikap 

politis, melainkan ekspresi dari komitmen moral dan kemanusiaan yang berakar pada nilai-nilai agama 

dan kebudayaan. 

Dalam kasus Ahmadiyah, misalnya, Gus Dur secara tegas menolak pelarangan dan persekusi atas nama 

perbedaan keyakinan. Ia berpandangan bahwa negara tidak berhak menghakimi iman seseorang, karena 

urusan keyakinan adalah ranah privat antara manusia dan Tuhan. Sikap serupa juga ditunjukkannya 

terhadap umat Kristen dan komunitas Tionghoa, yang pada masa tertentu mengalami pembatasan ruang 

berekspresi dan diskriminasi struktural. Keputusan Gus Dur untuk mencabut larangan penggunaan 

budaya dan simbol-simbol Tionghoa merupakan contoh konkret bagaimana pluralisme diterjemahkan 

dalam kebijakan yang memulihkan martabat kelompok minoritas. 

Pemikiran dan tindakan Gus Dur ini berakar pada konsep Filsafat Kebudayaan yang menempatkan 

manusia dan kebudayaannya sebagai subjek utama. Dalam pandangan ini, kebudayaan dipahami sebagai 

hasil kreativitas manusia yang harus dihormati dan dilindungi. Agama, negara, dan ideologi seharusnya 

berfungsi sebagai sarana untuk menjaga dan mengembangkan kemanusiaan, bukan sebaliknya. Oleh 

karena itu, Gus Dur menolak segala bentuk pemaksaan identitas tunggal yang meniadakan keberagaman 

budaya dan keyakinan. 



  

Pluralisme ala Gus Dur juga menekankan dialog dan empati sebagai kunci hidup bersama dalam 

masyarakat majemuk. Ia percaya bahwa konflik sosial sering kali bukan disebabkan oleh perbedaan itu 

sendiri, melainkan oleh ketidakadilan, ketimpangan, dan sikap saling curiga. Dengan menempatkan nilai 

kemanusiaan sebagai fondasi bersama, Gus Dur mengajak masyarakat untuk bekerja sama melampaui 

sekat-sekat agama demi keadilan sosial, perdamaian, dan kesejahteraan bersama. 

Dalam konteks Indonesia yang plural, pemikiran Gus Dur tetap relevan hingga kini. Di tengah 

menguatnya politik identitas dan intoleransi, pluralisme praksis Gus Dur menjadi teladan bahwa 

keberagaman bukan ancaman, melainkan kekuatan. Melalui keberanian moral dan tindakan nyata, Gus 

Dur menunjukkan bahwa membela minoritas dan menjunjung tinggi martabat manusia adalah bagian 

integral dari pengamalan nilai-nilai agama dan kebudayaan yang luhur. 

Komparasi Pluralisme 

Cak Nur dan Gus Dur sama-sama menempati posisi penting sebagai tokoh pluralis dalam khazanah 

pemikiran Islam Indonesia kontemporer. Keduanya berangkat dari kegelisahan yang sama terhadap 

kecenderungan eksklusivisme, absolutisme kebenaran, dan politisasi agama yang berpotensi merusak 

tatanan kebangsaan yang majemuk. Namun demikian, meskipun memiliki orientasi nilai yang sejalan, 

pluralisme yang dikembangkan oleh Cak Nur dan Gus Dur menunjukkan perbedaan penekanan yang 

signifikan, baik dari sisi landasan teoritik maupun bentuk implementasinya dalam ruang sosial dan 

politik. 

Cak Nur mengembangkan pluralisme dalam kerangka teologis-filosofis yang relatif sistematis dan 

reflektif. Bagi Cak Nur, pluralisme bukan sekadar sikap sosial untuk hidup berdampingan secara damai, 

melainkan sebuah paradigma teologis yang membebaskan cara berpikir umat beragama dari sikap 

eksklusivisme dan klaim kebenaran yang sempit. Ia berpandangan bahwa keberagaman agama 

merupakan sunnatullah, kehendak Tuhan yang tidak dapat disangkal dan justru mengandung hikmah 

bagi perkembangan spiritual manusia. Dengan merujuk pada nilai-nilai tauhid, Cak Nur menekankan 

bahwa keesaan Tuhan tidak identik dengan penyeragaman ekspresi keagamaan, melainkan membuka 

ruang bagi pluralitas jalan manusia dalam mencari dan mengabdi kepada Tuhan. 

Dalam perspektif ini, pluralisme Cak Nur menuntut sikap keterbukaan (openness), dialog, dan 

kedewasaan iman. Iman yang matang, menurutnya, tidak merasa terancam oleh perbedaan, karena 

keyakinan yang kokoh justru memungkinkan seseorang untuk menghargai keyakinan orang lain tanpa 

kehilangan komitmen teologisnya sendiri. Oleh sebab itu, pluralisme tidak berarti relativisme yang 

menyamakan semua agama secara serampangan, melainkan pengakuan terhadap keterbatasan manusia 

dalam memahami kebenaran absolut Tuhan. Pluralisme Cak Nur berfungsi sebagai fondasi konseptual 



 

 

bagi koeksistensi damai dalam masyarakat majemuk, sekaligus sebagai kritik terhadap cara beragama 

yang defensif dan hegemonik. 

Berbeda dengan Cak Nur, Gus Dur mengembangkan pluralisme yang lebih bersifat kultural, praksis, 

dan politis-kerakyatan. Meskipun Gus Dur juga memiliki basis teologis yang kuat, pluralismenya lebih 

tampak dalam tindakan nyata dan keberpihakan sosial. Bagi Gus Dur, pluralisme tidak cukup berhenti 

pada tataran wacana dan refleksi filosofis, tetapi harus diwujudkan dalam pembelaan konkret terhadap 

hak-hak kelompok minoritas dan mereka yang terpinggirkan. Sikapnya dalam membela komunitas 

Ahmadiyah, umat Kristen, kelompok Tionghoa, serta berbagai kelompok rentan lainnya menjadi 

ekspresi nyata dari pluralisme yang hidup dan membumi. 

Pluralisme Gus Dur berakar pada pandangan humanisme dan filsafat kebudayaan yang menempatkan 

manusia sebagai subjek utama. Ia melihat agama sebagai sumber nilai etis yang harus hadir dalam 

praktik sosial dan politik untuk menjamin keadilan, kesetaraan, dan martabat manusia. Oleh karena itu, 

Gus Dur menolak formalisasi agama dalam negara, karena hal tersebut berpotensi mereduksi agama 

menjadi alat kekuasaan dan mengancam keberagaman kultural masyarakat Indonesia. 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa pluralisme Cak Nur dan Gus Dur bersifat saling melengkapi. 

Cak Nur menyediakan kerangka teologis-filosofis yang kokoh untuk memahami dan menerima 

pluralitas, sementara Gus Dur mengaktualisasikannya dalam praksis sosial dan politik yang berpihak 

pada kemanusiaan. Keduanya bersama-sama memperkaya wacana pluralisme Islam Indonesia dan 

menawarkan model keberagamaan yang inklusif, dewasa, dan relevan dalam menghadapi tantangan 

kemajemukan di era kontemporer. 

3. Relasi Agama dan Negara/Budaya 

Isu hubungan agama dan negara adalah medan komparasi yang paling tajam antara kedua tokoh ini. 

Nurcholish Madjid: Islam dan Negara Sekuler-Moral 

Sejalan dengan gagasannya tentang desakralisasi, Cak Nur secara eksplisit menolak upaya menjadikan 

Islam sebagai ideologi negara atau membentuk partai politik berbasis agama. 

Sekularisasi negara bagi Cak Nur berarti menempatkan negara sebagai urusan duniawi yang diatur 

berdasarkan kesepakatan rasional warga negara (Masyarakat Madani) dan bukan berdasarkan legitimasi 

keagamaan yang semu(Abbas & Danial, 2022). 

Gagasan bahwa negara harus bersikap netral secara keagamaan namun tetap dijiwai oleh nilai-nilai 

moral dan etis universal merupakan salah satu pokok pemikiran penting dalam diskursus hubungan 



  

agama dan negara(Sutopo & Basri, 2023). Dalam pandangan ini, negara tidak dijadikan sebagai alat 

legitimasi bagi satu agama tertentu, tetapi berfungsi sebagai ruang bersama bagi seluruh warga negara 

yang majemuk. Netralitas negara justru dimaksudkan untuk melindungi kebebasan beragama dan 

menjamin keadilan bagi semua pemeluk keyakinan, tanpa diskriminasi maupun dominasi kelompok 

tertentu. Namun, netralitas tersebut bukan berarti negara hampa nilai, karena nilai-nilai etis seperti 

keadilan, kejujuran, kemanusiaan, dan tanggung jawab sosial tetap menjadi ruh dalam penyelenggaraan 

kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Pemikiran ini juga mengandung kritik terhadap kecenderungan menjadikan Islam sebagai ideologi 

politik formal. Obsesi politik semacam itu dinilai berpotensi memiskinkan Islam, karena ajaran yang 

kaya akan nilai-nilai spiritual dan moral direduksi menjadi simbol kekuasaan dan perebutan legitimasi 

politik. Akibatnya, substansi etika Islam yang bersifat membebaskan dan memanusiakan justru 

terpinggirkan(Fadlillah Islami et al., 2025). 

Oleh karena itu, kaum Muslim dianjurkan untuk berkontribusi dalam pembangunan bangsa melalui jalur 

kultural dan profesional. Keterlibatan tersebut dapat diwujudkan melalui penguatan pendidikan, 

pengembangan ilmu pengetahuan, peningkatan kualitas ekonomi, serta pengabdian sosial yang 

berorientasi pada kemaslahatan bersama. Dengan cara ini, nilai-nilai Islam hadir secara substantif dalam 

kehidupan publik, tanpa harus diformalisasikan dalam struktur ideologi negara, sebagaimana ditegaskan 

oleh (Setiadi et al., 2020). 

Abdurrahman Wahid: Islam dan Negara Wasathiyah 

Gus Dur, yang memiliki pengalaman sebagai politisi dan presiden, memiliki pandangan yang lebih 

pragmatis dan kultural mengenai relasi agama dan negara. Ia juga menolak formalisasi Islam dalam 

negara, tetapi pendekatannya lebih didasarkan pada prinsip Islam Wasathiyah (Islam Moderat) yang 

menolak ekstremitas dan menganjurkan inklusivitas(Raha Bistara & Fuady, 2022). 

Islam Wasathiyah adalah jalan tengah yang menjamin bahwa nilai-nilai Islam dapat berfungsi sebagai 

sumber etika politik, tanpa perlu memasukkan simbol-simbol Islam ke dalam struktur formal negara 

(Raha Bistara & Fuady, 2022). 

Konsep Pribumisasi Islam merupakan salah satu gagasan penting yang menegaskan hubungan harmonis 

antara Islam dan realitas kebangsaan Indonesia yang pluralistik. Melalui konsep ini, Islam dipahami 

tidak sebagai ajaran yang hadir dalam ruang hampa budaya, melainkan sebagai nilai-nilai universal yang 

dapat berdialog secara kreatif dengan tradisi lokal dan konteks sosial masyarakat. Pribumisasi Islam 

berfungsi sebagai jembatan yang mempertemukan ajaran Islam dengan negara-bangsa Indonesia, 

dengan mengakui Pancasila sebagai bentuk final dari interaksi historis dan sosiologis antara Islam dan 



 

 

keindonesiaan. Dengan demikian, Pancasila tidak dipandang sebagai ancaman terhadap Islam, tetapi 

sebagai konsensus nasional yang sejalan dengan nilai-nilai keadilan, kemanusiaan, dan persatuan. 

Dalam kerangka ini, hukum Islam atau fikih tidak diposisikan secara kaku dan ahistoris. Sebaliknya, 

fikih dipahami sebagai produk ijtihad manusia yang bersifat dinamis dan kontekstual. Oleh karena itu, 

fikih dapat dan perlu diharmonisasikan dengan budaya lokal serta hukum positif negara, selama tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar maqāṣid al-sharī‘ah. Tujuan-tujuan syariah seperti menjaga 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta menjadi tolok ukur utama dalam proses penyesuaian tersebut. 

Pendekatan ini memungkinkan Islam hadir secara substantif dalam kehidupan berbangsa, tanpa harus 

menafikan keragaman budaya dan sistem hukum nasional, sebagaimana ditegaskan oleh (Damanik et 

al., 2024). 

Komparasi Relasi Agama-Negara 

Cak Nur dan Gus Dur sama-sama menolak gagasan Negara Islam formal, namun landasan pemikiran 

yang digunakan oleh keduanya menunjukkan penekanan yang berbeda. Cak Nur menolak konsep 

Negara Islam dengan basis argumen teologis-filosofis melalui gagasan desakralisasi. Menurutnya, 

negara merupakan institusi profan yang bersifat historis dan temporer, sehingga tidak layak disakralkan 

atau disamakan dengan ajaran agama yang bersifat transenden. Upaya mensakralkan negara justru 

berpotensi menimbulkan penyalahgunaan simbol agama untuk kepentingan kekuasaan serta 

mengaburkan nilai-nilai moral Islam yang substantif. Oleh karena itu, bagi Cak Nur, Islam lebih tepat 

berperan sebagai sumber etika dan inspirasi moral dalam kehidupan publik, bukan sebagai ideologi 

formal kenegaraan. 

Sementara itu, Gus Dur menolak Negara Islam formal dengan pendekatan sosiologis-kultural. Melalui 

gagasan Pribumisasi Islam dan prinsip wasathiyah (moderat), Gus Dur memandang negara sebagai 

ruang bersama yang harus inklusif dan mampu mengakomodasi keragaman agama, budaya, dan 

identitas sosial di Indonesia. Negara tidak boleh memihak pada satu ekspresi keagamaan tertentu, 

melainkan menjamin keadilan dan kesetaraan bagi seluruh warga negara. Gus Dur juga menekankan 

pentingnya peran civil society yang kuat sebagai penopang demokrasi. Dalam konteks ini, pendidikan 

pesantren dipandang sebagai salah satu pilar strategis dalam membangun masyarakat sipil yang toleran, 

kritis, dan berkeadaban,. 

Kedua tokoh sepakat menolak Negara Islam formal. Perbedaannya terletak pada basis penolakan. Cak 

Nur menolak berdasarkan argumen teologis-filosofis (desakralisasi), melihat negara sebagai institusi 

profan yang tidak layak disakralkan. Gus Dur menolak berdasarkan argumen sosiologis-kultural 

(Pribumisasi dan Wasathiyah), melihat negara sebagai entitas yang harus inklusif dan mengakomodasi 

keragaman budaya dan agama di Indonesia(Abbas & Danial, 2022). Gus Dur lebih menekankan pada 



  

peran civil society yang kuat, di mana pendidikan pesantren menjadi salah satu pilar pentingnya 

(Sugiyantoro & Haryono, 2025; Wicaksono, 2022). 

Relevansi Pemikiran Progresif dalam Konteks Kontemporer 

Pemikiran Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid memiliki relevansi yang sangat tinggi dalam 

konteks keislaman Indonesia kontemporer, terutama dalam merespons tiga tantangan utama: 

eksklusivisme agama, radikalisme, dan krisis moral politik. 

1. Fondasi Moderasi Beragama 

Gagasan pluralisme Cak Nur dan Gus Dur menjadi fondasi intelektual bagi konsep Moderasi Beragama 

yang kini diusung oleh pemerintah. 

• Cak Nur: Menyediakan kerangka teologis bahwa klaim kebenaran eksklusif adalah bid‘ah 

(sesat) dan bertentangan dengan semangat tauhid yang memandang hanya Tuhan yang mutlak. 

Ini adalah software teologis untuk inklusivitas. 

• Gus Dur: Menyediakan kerangka praksis dan kultural bahwa moderasi adalah perilaku sosial 

yang diwujudkan dalam penghormatan terhadap tradisi dan pembelaan terhadap minoritas. Ini 

adalah hardware sosial untuk koeksistensi. 

Kombinasi keduanya menawarkan Islam progresif yang kokoh secara teologis dan inklusif secara sosial, 

yang sangat dibutuhkan untuk melawan narasi radikalisme (Siti Nurhamidah Auliani et al., 2024). 

2. Reformasi Pendidikan Islam 

Pemikiran kedua tokoh sangat memengaruhi pengembangan kurikulum dan filosofi Pendidikan 

Islam di Indonesia. 

• Cak Nur menganjurkan pendidikan Islam yang rasional dan liberal, yang menekankan pada 

pengembangan akal dan moralitas universal untuk membentuk civil society. Konsepnya relevan 

dalam pengembangan kurikulum pesantren modern yang mengintegrasikan ilmu umum dan 

agama(Santi & Aini, 2022). 

• Gus Dur mendorong integrasi pesantren dan sekolah serta penanaman pluralisme kultural sejak 

dini, sehingga pendidikan Islam menghasilkan lulusan yang menghargai keberagaman dan 

menjunjung tinggi humanisme(Khoiruddin et al., 2024; Wicaksono, 2022). 

3. Kritik terhadap Politik Identitas 



 

 

Dalam konteks menguatnya politik identitas dalam kehidupan publik Indonesia dewasa ini, pemikiran 

Nurcholish Madjid (Cak Nur) dan Abdurrahman Wahid (Gus Dur) kembali menemukan relevansi yang 

sangat kuat. Keduanya hadir sebagai suara kritis yang mengingatkan bahaya ketika agama direduksi 

menjadi alat legitimasi kekuasaan politik. Seruan Cak Nur tentang desakralisasi politik dan penolakan 

Gus Dur terhadap formalisasi agama dalam negara bukan sekadar wacana akademik, melainkan kritik 

mendasar terhadap praktik politik yang menjadikan agama sebagai komoditas elektoral dan instrumen 

mobilisasi massa. 

Cak Nur melalui gagasan desakralisasi menegaskan bahwa politik dan negara merupakan wilayah 

profan yang bersifat historis, relatif, dan penuh kepentingan. Oleh karena itu, politik tidak layak 

disakralkan atau diposisikan sebagai representasi kehendak Tuhan secara langsung. Ketika simbol dan 

doktrin agama dilekatkan secara mutlak pada kekuasaan politik, maka yang terjadi adalah pemindahan 

kesucian agama ke dalam arena yang sarat dengan kompromi, intrik, dan perebutan kepentingan. Dalam 

perspektif ini, politisasi agama dapat dipahami sebagai bentuk “musyrik politik”, karena kekuasaan 

manusiawi diperlakukan seolah-olah memiliki legitimasi ilahi yang absolut. Akibatnya, kritik terhadap 

kekuasaan dianggap sebagai perlawanan terhadap agama itu sendiri, sehingga ruang demokrasi dan 

rasionalitas publik menjadi tereduksi. 

Sementara itu, Gus Dur mengajukan kritik yang bersifat praksis dan kultural terhadap formalisasi agama 

dalam negara. Baginya, menjadikan agama sebagai ideologi resmi negara justru berpotensi 

mengkhianati nilai-nilai kerakyatan dan kemanusiaan yang menjadi inti ajaran agama itu sendiri. Dalam 

masyarakat majemuk seperti Indonesia, formalisasi agama cenderung melahirkan eksklusi, diskriminasi, 

dan marginalisasi terhadap kelompok minoritas. Gus Dur melihat bahwa agama seharusnya menjadi 

sumber inspirasi etis yang membela kaum lemah, memperjuangkan keadilan sosial, dan menjaga 

martabat manusia, bukan menjadi alat dominasi politik mayoritas atas minoritas. 

Penolakan Gus Dur terhadap politik identitas juga berakar pada komitmennya terhadap pluralisme dan 

humanisme. Ia meyakini bahwa keberagaman adalah fakta sosial sekaligus anugerah yang harus dirawat 

melalui dialog dan penghormatan terhadap perbedaan. Ketika agama dipolitisasi, relasi antarwarga 

negara berubah dari relasi kemanusiaan menjadi relasi “kami” versus “mereka”. Situasi ini tidak hanya 

merusak kohesi sosial, tetapi juga mencederai spirit agama yang pada hakikatnya mengajarkan kasih 

sayang, keadilan, dan solidaritas. 

Baik Cak Nur maupun Gus Dur sama-sama mengingatkan bahwa masa depan demokrasi dan 

kebangsaan Indonesia bergantung pada kemampuan masyarakat untuk memisahkan secara tegas antara 

kesucian agama dan kepentingan politik praktis. Agama perlu dijaga kemuliaannya dengan tidak 

menyeretnya ke dalam konflik kekuasaan yang temporer dan pragmatis. Sebaliknya, nilai-nilai agama 



  

seharusnya dihadirkan secara substantif dalam kehidupan publik melalui etika, keteladanan, dan 

pembelaan terhadap kemanusiaan. 

Dengan demikian, di tengah maraknya politik identitas, pemikiran Cak Nur dan Gus Dur berfungsi 

sebagai cermin kritis sekaligus penuntun moral. Mereka mengingatkan bahwa mempolitisasi agama 

bukan hanya berbahaya bagi demokrasi, tetapi juga merupakan pengkhianatan terhadap pesan spiritual 

dan humanistik agama itu sendiri. Agama yang dibebaskan dari kepentingan politik justru akan tampil 

lebih murni, berdaya membangun, dan relevan dalam memperjuangkan keadilan serta persatuan bangsa. 

SIMPULAN 

Penelitian komparatif atas pemikiran Islam progresif Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid 

menunjukkan adanya titik persamaan yang kuat dalam semangat reformasi, penolakan terhadap 

formalisme agama, dan komitmen terhadap pluralisme dan humanisme. Keduanya merupakan pelopor 

utama diskursus keislaman Indonesia yang mengarah pada Moderasi Beragama. 

Titik Persamaan Kunci: 

• Menolak Negara Islam formal dan politik identitas. 

• Mengedepankan nilai-nilai Islam substantif (etika dan moral) di atas simbol-simbol formal 

(syariah letter-based). 

• Menjadikan pluralisme sebagai prinsip utama dalam beragama dan bernegara. 

Titik Perbedaan Kunci: 

• Cak Nur memulai reformasi dari ranah teologis-filosofis (Sekularisasi/Desakralisasi) dan 

berorientasi pada pembangunan Masyarakat Madani yang rasional. 

• Gus Dur memulai reformasi dari ranah sosiologis-kultural (Pribumisasi Islam) dan berorientasi 

pada Humanisme serta pembelaan terhadap kaum mustaḍ‘afīn (tertindas). 

Secara sinergis, pemikiran Cak Nur memberikan landasan teologis yang kokoh untuk membebaskan 

Islam dari mitos politik, sementara Gus Dur memberikan blueprint praksis dan kultural tentang 

bagaimana Islam dapat berdialog secara damai dengan tradisi dan menjaga kerukunan dalam konteks 

Indonesia yang plural. Komparasi ini menegaskan bahwa Islam progresif di Indonesia memiliki dua 

sayap utama: sayap intelektual-teologis (Cak Nur) dan sayap kultural-aktivis (Gus Dur), yang keduanya 

esensial bagi kemajuan keislaman Indonesia kontemporer. 

 



 

 

REFERENSI 

Abbas, R., & Danial, M. (2022). RELASI AGAMA DAN NEGARA (STUDI KOMPARASI 
PEMIKIRAN NURCHOLIS MADJID DAN ABDURRAHMAN WAHID). Constitution 
Journal, 1(1), 19–34. https://doi.org/10.35719/constitution.v1i1.5 

Abdel Haleem, M. A. . (2016). The Qurʼan : a new translation. Oxford University Press. 

Alam, A. S., Rafiudin, R., & Sonjaya, A. (2020). Comparison of Nurcholis Madjid and A. Hasyim 
Muzadi’s Thoughts on Renewal in Indonesia. International Journal of Islamic Khazanah, 10(1), 
1–10. https://doi.org/10.15575/ijik.v10i1.8416 

Amali, M. (2019). From Politics to Education: Nurcholish Madjid and the Reform of Education In 
Indonesia. Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies, 3(1), 17–24. 
https://doi.org/10.21009/003.1.02 

Barton, Greg. (2007). Gus Dur : the authorized biography of Abdurrahman Wahid. Equinox 
Publishing. 

Damanik, M. Z., Sitorus, I. L., & Sintia, W. D. (2024). Pemikiran Hukum Islam Abdurrahman Wahid: 
Harmonisasi Islam Dan Budaya. PEDAGOGIC: Indonesian Journal of Science Education and 
Technology, 4(2), 72–79. https://doi.org/10.54373/ijset.v4i2.2193 

Fadlillah Islami, H., Naila Najma, M., Dinda, P., Tanjung, K., Putri, A., Syauqiya, C., & Anjani, M. D. 
(2025). Criticism of the Politicization of Religion: Islam as a Source of Ethics, Not a Tool of 
Power. In Journal of Political Islam (JOPI) (Vol. 1, Number 3). 
https://journal.unesa.ac.id/index.php/jopi/index 

Jayana, T. A., & Siswanto, S. (2022). Penjabaran Nilai-Nilai Pluralisme Perspektif Nurcholish Madjid 
dalam Konteks Pendidikan Islam Multikultural. Tarbawiyah : Jurnal Ilmiah Pendidikan, 6(1), 1–
15. https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v6i1.4864 

Khoiruddin, A., Khalilurrahman, & Prasetiya, B. (2024). PENDIDIKAN PLURALISME DALAM 
PERSPEKTIF GUS DUR DAN SYAFI’I MA’ARIF. IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman, 8(1), 
164–178. https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v8i1.1069 

Majid, Nurcholish. (2013). Islam, kemodernan, dan keindonesiaan. Mizan. 

Moko, C. W. (2017). PLURALISME AGAMA MENURUT NURCHOLIS MADJID (1939-2005) 
DALAM KONTEKS KEINDONESIAAN. Medina-Te : Jurnal Studi Islam, 13(1), 61–78. 
https://doi.org/10.19109/medinate.v13i1.1542 

Mukarom, A. S. (2018). Pribumisasi Dalam Pandangan Abdurahman Wahid. Religious: Jurnal Studi 
Agama-Agama Dan Lintas Budaya, 2(1), 63. https://doi.org/10.15575/rjsalb.v2i1.2217 

Nafis, A. A. Z., Barsihannor, B., & Santalia, I. (2023). Pluralism Theology of Nurcholis Madjid. AL-
MUTSLA, 5(1), 54–71. https://doi.org/10.46870/jstain.v5i1.451 

Raha Bistara, & Fuady, F. (2022). The Islam Wasathiyah of KH. Abdurrahman Wahid in the Islamic 
Political Arena. Journal of Islamic Civilization, 4(2), 125–135. 
https://doi.org/10.33086/jic.v4i2.3611 

Santi, D., & Aini, Y. (2022). Konsep Pengembangan Kurikulum Pendidikan Pesantren Menurut 
Nurcholis Madjid. TA’DIBAN: Journal of Islamic Education, 3(1), 1–19. 
https://doi.org/10.61456/tjie.v3i1.51 

Setiadi, O., Aprilianti, A. A., Setyana, I., & Yakin, A. A. (2020). Islam dan Negara: Refleksi Gagasan 
Sekularisasi Nurcholis Madjid. POLITEA, 3(2), 125. https://doi.org/10.21043/politea.v3i2.8719 



  

Siti Nurhamidah Auliani, Afifah Nur Zakiah, Filjah Hasyati, Muhammad Nathan, & Abdul Fadhil. 
(2024). Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Moderasi Beragama: Relevansinya Dalam 
Menghadapi Radikalisme di Indonesia. Akhlak : Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat, 
2(1), 188–205. https://doi.org/10.61132/akhlak.v2i1.328 

Sugiyantoro, S., & Haryono, P. (2025). PEMIKIRAN ISLAM KH. ABDURRAHMAN WAHID 
(GUS DUR) TENTANG PENDIDIKAN: ANALISIS TERHADAP KONSEPNYA. 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Psikologi, 5(2), 367–378. 
https://doi.org/10.51878/paedagogy.v5i2.5310 

Sukri, M., & Kusen, K. (2023). Filsafat Kebudayaan Perspektif Abdurrahman Wahid. Tadabbur: 
Jurnal Integrasi Keilmuan, 2(01), 77–92. https://doi.org/10.15408/tadabbur.v2i01.35226 

Sutopo, U., & Basri, A. H. (2023). Menguak Relasi Agama dan Negara Dalam Sistem Ketatanegaraan 
Di Indonesia. Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies, 5(1), 69. 
https://doi.org/10.21154/syakhsiyyah.v5i1.6162 

Wicaksono, H. (2022). Integrasi Pesantren dan Sekolah (Kajian atas Pemikiran Abdurrahman Wahid). 
Southeast Asian Journal of Islamic Education Management, 3(1), 79–88. 
https://doi.org/10.21154/sajiem.v3i1.85 

  


	Lembar Pengesahan Karya Ilmiah_Dede Yusup.pdf (p.1)
	Surat Pernyataan dan Validasi_Dede Yusup.pdf (p.2)
	Komparasi Pemikiran Islam Progresif Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid dalam Islam Indonesia Kontemporer_Dede Yusup.pdf (p.3-18)

