ﬂFZ Nama Formulir: No. Dikosongkan *(diisi admin

-le prodi)

unlécir";édr:nadina Lembar ISSUe/ReViSi 1

P Pengesahan Tgl Berlaku -
. Halaman 1

Karya limiah
Yang bertanda tangan di bawah ini:
1. Nama Lengkap Dr. phil, Suratno

Jabatan Dosen Tetap

Program Studi Magister lImu Agama Islam

NIP 206070115

Telah melakukan penelaahan karya ilmiah berjudul:
Transformasi Spiritual Muslim dengan HIV: Perspektif Konsep Kebutuhan Spiritual
Badiuzzaman Said Nursi (Studi Kasus Komunitas PERWATA Tangerang, Banten)

Dan menyatakan bahwa karya ilmiah tersebut sudah memenuhi kaidah penulisan ilmiah dan
oleh karenanya layak diajukan untuk keperluan unggah karya ilmiah di Universitas
Paramadina, atas nama:

Nama Lengkap Bayu Karyadi

Jenjang S2
Program Studi llImu Agama Islam
NIM 224141015

Demikian hasil penelaahan atas karya ilmiah ini dibuat dengan sesungguhnya untuk dapat
dipergunakan bilamana diperlukan.

Jakarta, 12 Februari 2006
Penelaah,

(K

Dr. phil, Suratno
NIP: 206070115



Igg%z Nama Formulir; No. FR-002/PR-003/KB-02-
= 01/MMP/UPM/2020

universitas |ssue/Revisi 1

paramadina | Surat Pernyataan 1 geracy 15 Jui 2020

dan Validasi Halaman 1

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama Lengkap Bayu Karyadi
Jenjang S2

Program Studi llmu Agama Islam
NIM 224141015
Alamat Cisauk, Tangerang
* coret yang tidak perlu

Dengan ini menyatakan dengan sesungguhnya bahwa karya ilmiah yang saya ajukan yaitu:

Transformasi Spiritual Muslim dengan HIV: Persepktif Konsep Kebutuhan Spiritual
Badiuazzaman Said Nursi (Studi Kasus Komunitas PERWATA Tangerang, Banten)

adalah hasil karya saya sendiri. Apabila dikemudian hari terbukti terdapat pelanggaran
kaidah-kaidah akademik pada karya ilmiah saya, maka saya bersedia menanggung sanksi-
sanksi yang dijatunkan karena kesalahan tersebut, sebagaimana diatur oleh Peraturan
Menteri Pendidikan Nasional No. 17 Tahun 2010 tentang Pencegahan dan Penanggulangan

Plagiat di Perguruan Tinggi.

Demikian Surat Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya untuk dapat dipergunakan
bilamana diperlukan.

Jakarta, 12 Februari 2026
Yang membuat Pernyataan,

o

2 Cady) e
d ‘ Ui s 1
X Y
S| " Mireadi -
§ =l “TEMPEL

DOAD3ANX22554 1584

Nama Lengkap: 5/ S\ A

Nt sy wess

Direktorat Akademik-Unit Manajemen Pengetahuan



Transformasi Spiritual Muslim dengan HIV:
Perspektif Konsep Kebutuhan Spiritual Badiuzzaman Said Nursi
(Studi Kasus Komunitas PERWATA Tangerang, Banten)

Bayu Karyadi
Program Studi Magister [lmu Agama Islam,
Fakultas Falsafah dan Peradaban,
Universitas Paramadina, Jakarta
Email: bayukaryadi@students.paramadina.ac.id

ABSTRAK

Muslim dengan HIV menghadapi tantangan ganda: beban medis sekaligus stigma sosial-religius
yang sering kali mengasingkan mereka dari komunitas keagamaan. Penelitian ini bertujuan
menganalisis transformasi spiritual Muslim dengan HIV di Komunitas PERWATA Tangerang
menggunakan perspektif konsep kebutuhan spiritual Badiuzzaman Said Nursi (1877-1960).
Penelitian kualitatif ini menggunakan pendekatan studi kasus dengan metode analisis
interpretatif Clifford Geertz. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam terhadap delapan
Muslim dengan HIV yang tergabung dalam Komunitas PERWATA, observasi partisipatif, dan
studi dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa diagnosis HIV menjadi titik balik
spiritual (furning point) yang memicu pemenuhan empat kebutuhan spiritual Nursi: kebutuhan
akan Allah (hajah ila Allah) melalui taubat dan intensifikasi ibadah; kebutuhan akan akhirat
(hajah ila al-akhirah) melalui reorientasi tujuan hidup; kebutuhan akan Nabi (hajah ila al-Nabi)
melalui peneladanan kesabaran; dan kebutuhan akan persaudaraan (hajah ila al-ukhuwwah)
melalui solidaritas komunitas. Penelitian ini menyimpulkan bahwa penyakit dapat berfungsi
sebagai madrasah rithaniyyah (sekolah spiritual) yang membawa Muslim dengan HIV lebih
dekat kepada Allah. Temuan ini menegaskan relevansi konsep Nursi dalam konteks kesehatan
kontemporer dan pentingnya integrasi pendekatan spiritual dalam pendampingan Muslim dengan
HIV.

Kata Kunci: Said Nursi; Transformasi Spiritual; HIV; Muslim dengan HIV; Kelompok
Dukungan Sebaya




PENDAHULUAN

Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi seluruh alam) menawarkan
pandangan komprehensif tentang kehidupan manusia, termasuk dalam menghadapi ujian berupa
penyakit. Allah SWT berfirman: “Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad), melainkan
untuk (menjadi) rahmat bagi seluruh alam” (QS. Al-Anbiya’ [21]: 107). Rahmat ini tidak hanya
mencakup dimensi spiritual-ukhrawi, tetapi juga dimensi kesejahteraan fisik, psikologis, dan
sosial manusia di dunia. Islam memandang kesehatan sebagai nikmat agung yang wajib
disyukuri dan dijaga, sebagaimana sabda Rasulullah SAW: “Ada dua nikmat yang banyak
manusia tertipu di dalamnya: kesehatan dan waktu luang” (HR. Bukhari).

Secara global, hingga akhir tahun 2023, diperkirakan 39,9 juta orang hidup dengan HIV
di seluruh dunia. Dari jumlah tersebut, sekitar 1,3 juta orang baru terinfeksi HIV pada tahun
2023, sementara 630.000 orang meninggal akibat penyakit terkait AIDS (UNAIDS, 2024). Di
Indonesia, data Kementerian Kesehatan menunjukkan bahwa hingga akhir tahun 2023, terdapat
566.883 kasus HIV yang dilaporkan sejak pertama kali ditemukan pada tahun 1987, dengan
jumlah kasus baru mencapai 16.548 pada tahun tersebut (Kemenkes RI, 2024). Banten sebagai
provinsi dengan populasi Muslim signifikan dan wilayah penyangga Jakarta menghadapi
tantangan khusus dalam penanganan HIV.

Muslim dengan HIV menghadapi tantangan berlapis yang tidak dialami oleh penderita
penyakit kronis lainnya. Pertama, mereka menghadapi stigma medis terkait HIV sebagai
penyakit menular yang hingga kini masih diselimuti mitos dan ketakutan. Kedua, mereka
menghadapi stigma sosial karena HIV sering diasosiasikan dengan perilaku yang dianggap
menyimpang seperti hubungan seksual di luar nikah atau penggunaan narkoba. Ketiga, dan yang
paling berat, mereka menghadapi stigma religius karena dalam pemahaman sebagian masyarakat
Muslim, HIV dipandang sebagai “hukuman Tuhan” atas dosa-dosa tertentu (Kamarulzaman &
Altice, 2015).

Stigma religius ini memiliki dampak yang sangat serius terhadap kesehatan spiritual
Muslim dengan HIV. Banyak dari mereka yang merasa terputus dari komunitas keagamaan,
malu untuk beribadah di masjid, atau bahkan mempertanyakan hubungan mereka dengan Allah
SWT. Dalam kondisi seperti ini, kebutuhan akan dukungan spiritual menjadi sangat mendesak,

namun seringkali justru tidak terpenuhi karena ketakutan akan penolakan atau penghakiman.



Di tengah tantangan tersebut, fenomena menarik yang teramati adalah bahwa sebagian Muslim
dengan HIV justru mengalami transformasi spiritual yang mendalam. Alih-alih menjauhi agama,
mereka justru menemukan kedekatan baru dengan Allah SWT melalui pengalaman sakit yang
mereka alami. Penyakit yang awalnya dipandang sebagai “kutukan” bertransformasi menjadi
“pintu taubat” dan “sekolah spiritual” yang membawa mereka pada pemahaman keagamaan yang
lebih mendalam.

Badiuzzaman Said Nursi (1877-1960), ulama dan pemikir Islam Turki yang berpengaruh
di abad ke-20, menawarkan kerangka konseptual yang relevan untuk memahami fenomena ini.
Dalam karyanya Risale-i Nur, Nursi mengembangkan konsep kebutuhan spiritual manusia yang
terdiri dari empat dimensi: kebutuhan akan Allah (hdjah ila Allah), kebutuhan akan akhirat
(hajah ila al-akhirah), kebutuhan akan Nabi (hdajah ila al-Nabi), dan kebutuhan akan
persaudaraan (hajah ila al-ukhuwwah). Nursi juga membahas secara khusus tentang hikmah
penyakit dalam Lem ’alar (Kilatan-kilatan Cahaya), di mana ia menegaskan bahwa penyakit
dapat berfungsi sebagai madrasah rithaniyyah (sekolah spiritual) yang membawa manusia lebih
dekat kepada Allah (Nursi, 2004).
Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis
transformasi spiritual Muslim dengan HIV di Komunitas PERWATA Tangerang menurut konsep
kebutuhan spiritual Said Nursi; (2) melakukan tinjauan kritis terhadap relevansi konsep Nursi
dalam konteks Muslim dengan HIV; dan (3) mengeksplorasi perspektif Islam tentang

spiritualitas Muslim dengan HIV melalui tiga pendekatan ulama: ta ’ziri, tafsili, dan maslahi.

Konsep Kebutuhan Spiritual Said Nursi

Badiuzzaman Said Nursi (1877-1960) adalah ulama dan pemikir Islam Turki yang hidup
pada masa transisi dari Kekhalifahan Ottoman menuju Republik Turki modern. Karya
monumentalnya, Risale-i Nur (Risalah Cahaya), merupakan tafsir al-Qur’an yang ditulis untuk
menjawab tantangan modernitas, sekularisme, dan materialisme (Turner & Horkuc, 2009).
Pemikiran Nursi tentang spiritualitas manusia tersebar dalam berbagai bagian Risale-i Nur,
terutama dalam Sozler (Kata-kata), Mektubat (Surat-surat), dan Lem ’alar (Kilatan-kilatan
Cahaya).

Dalam kerangka pemikiran Nursi, manusia memiliki empat kebutuhan spiritual

fundamental yang harus dipenuhi untuk mencapai kebahagiaan sejati. Pertama, hajah ila Allah



(kebutuhan akan Allah) merupakan kebutuhan paling fundamental. Nursi berargumen bahwa
jiwa manusia secara intrinsik membutuhkan koneksi dengan Pencipta sebagai sumber eksistensi,
makna, dan tujuan hidup. Dalam Sozler Kalimat Ketujuh, Nursi menjelaskan bahwa iman kepada
Allah berfungsi sebagai “jimat” (falisman) yang melindungi manusia dari keputusasaan
eksistensial (Nursi, 2005).

Kedua, hajah ila al-akhirah (kebutuhan akan akhirat) berkaitan dengan kerinduan
manusia akan keabadian. Nursi menekankan bahwa manusia tidak dapat menemukan kedamaian
sejati jika hidupnya hanya berorientasi pada dunia yang fana. Kesadaran akan akhirat
memberikan perspektif yang memungkinkan manusia untuk memaknai penderitaan duniawi
sebagai investasi untuk kehidupan yang kekal (Nursi, 2001).

Ketiga, hajah ild al-Nabi (kebutuhan akan Nabi) merujuk pada kebutuhan akan teladan
dan panduan praktis dalam menjalani kehidupan spiritual. Nabi Muhammad SAW, dalam
pandangan Nursi, adalah “burhan” (bukti) hidup tentang kebenaran Islam dan “uswah hasanah”
(teladan terbaik) yang menunjukkan bagaimana mengimplementasikan nilai-nilai ilahi dalam
kehidupan konkret (Markham & Pirim, 2011).

Keempat, hajah ila al-ukhuwwah (kebutuhan akan persaudaraan) menekankan dimensi
sosial dari spiritualitas. Nursi memandang bahwa manusia tidak dapat mencapai kesempurnaan
spiritual secara individual, melainkan membutuhkan komunitas yang saling mendukung. Konsep
ukhuwwah (persaudaraan) dalam pemikiran Nursi melampaui sekadar solidaritas sosial; ia

merupakan manifestasi dari kesatuan umat di hadapan Allah (Vahide, 2005).

Penyakit sebagai Madrasah Rihaniyyah

Dalam Lem’alar (Risalah ke-25), Nursi secara khusus membahas tentang hikmah
penyakit. Ia menyebutkan setidaknya 25 hikmah di balik penyakit, di antaranya: penyakit sebagai
penghapus dosa (kaffarat al-dzuniib), pengingat akan kematian dan akhirat, sarana untuk
mendekatkan diri kepada Allah, dan “sekolah spiritual” (madrasah rihaniyyah) yang mendidik
jiwa manusia (Nursi, 2004). Konsep madrasah rithaniyyah sangat relevan untuk memahami
transformasi spiritual Muslim dengan HIV. Nursi berargumen bahwa penyakit memaksa manusia
untuk meninggalkan ilusi kekuatan dan kemandirian, sehingga menyadari ketergantungan total
kepada Allah. Dalam kondisi lemah dan rentan, manusia lebih mudah menerima kebenaran

spiritual yang mungkin diabaikan dalam kondisi sehat dan makmur.



Perspektif Ulama Kontemporer tentang HIV

Para ulama kontemporer menunjukkan keragaman perspektif dalam merespons fenomena
HIV dan AIDS yang dapat dikategorikan ke dalam tiga pendekatan utama. Pertama, perspektif
ta’ziri yang memandang HIV sebagai ‘ugitbah ilahiyyah (hukuman ilahi) atas perilaku dosa dan
menekankan aspek peringatan (tanzir) serta pencegahan (zajr). Pandangan ini diwakili oleh
sebagian ulama seperti Syaikh Ibn Baz dan Syaikh Ibn *Utsaymin (al-’Utsaymin, 2008).

Kedua, perspektif tafsili yang dikembangkan oleh Dr. Wahbah al-Zuhaylt dan Dr. Yusuf
al-Qaradaw1. Perspektif ini membedakan antara penyakit sebagai fenomena medis dan perilaku
sebagai pilihan moral, serta menolak generalisasi dengan menekankan analisis kasus per kasus.
Al-Qaradaw1 memperingatkan bahwa Muslim tidak boleh terburu-buru menghakimi ODHIV
dengan prasangka buruk (siz” al-zann) tanpa mengetahui konteks penularan mereka (al-Zuhayli,
2004).

Ketiga, perspektif maslahi sebagaimana tercermin dalam Fatwa MUI Tahun 1996 dan
pandangan para ulama seperti Syaikh Ahmad al-Tayyib (Imam Besar Al-Azhar) dan
Dr. ’Abdullah ibn Bayyah. Perspektif ini menggunakan prinsip magdasid al-shari’ah sebagai
kerangka utama dan memandang HIV sebagai masalah kesehatan publik yang harus ditangani

secara komprehensif demi kemaslahatan bersama.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus (case study).
Pemilihan pendekatan kualitatif didasarkan pada tujuan penelitian untuk memahami secara
mendalam pengalaman transformasi spiritual Muslim dengan HIV, yang merupakan fenomena
subjektif dan kontekstual yang sulit diukur secara kuantitatif. Desain studi kasus dipilih karena
penelitian ini berfokus pada satu komunitas spesifik (PERWATA Tangerang) dengan batas-batas
yang jelas.

Metode analisis yang digunakan adalah analisis interpretatif Clifford Geertz, yang
menekankan pada thick description (deskripsi mendalam) untuk mengungkap makna di balik
tindakan dan ungkapan responden. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk tidak hanya
mendeskripsikan apa yang terjadi, tetapi juga memahami mengapa dan bagaimana transformasi

spiritual terjadi dalam konteks budaya dan keagamaan tertentu (Geertz, 1973).



Responden penelitian berjumlah delapan orang Muslim dengan HIV yang tergabung
dalam Komunitas PERWATA Tangerang. Pemilihan responden dilakukan secara purposif
dengan kriteria: (1) Muslim yang terdiagnosis HIV minimal satu tahun; (2) aktif dalam kegiatan
PERWATA; (3) bersedia berbagi pengalaman spiritual secara mendalam; dan (4) mewakili
keragaman latar belakang (jenis kelamin, usia, cara penularan, orientasi seksual).

Dari segi usia, responden berkisar antara 22-54 tahun. Lima responden berjenis kelamin
laki-laki dan tiga perempuan, dengan satu responden (MIMRO1) mengidentifikasi diri sebagai
transpuan. Cara penularan meliputi hubungan seksual non-heteroseksual (4 responden),
heteroseksual (3 responden), dan IDU (1 responden). Teknik pengumpulan data meliputi
wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi. Wawancara dilakukan pada

periode Oktober-November 2025.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Transformasi Spiritual Menurut Konsep Kebutuhan Spiritual Said Nursi
1. Kebutuhan akan Allah (Hdajah ila Allah)

Said Nursi dalam Sézler menegaskan bahwa manusia memiliki kebutuhan intrinsik akan
Allah sebagai sumber eksistensi, makna, dan tujuan hidup. Kebutuhan ini menjadi semakin
mendesak ketika manusia menghadapi situasi krisis yang menyadarkannya akan keterbatasan dan
ketergantungannya. Data empiris menunjukkan bahwa diagnosis HIV menjadi turning point
yang memicu kesadaran akan kebutuhan terhadap Allah pada seluruh responden.
NIOO, yang mengalami koma selama delapan hari akibat AIDS stadium 4, mengungkapkan
transformasi dramatisnya: “Sebelum sakit, saya itu Islam KTP. Nggak pernah shalat, nggak
pernah ngaji. Hidup ya kerja, cari uang, foya-foya. Tapi waktu koma itu, entah mimpi atau apa,
saya merasa ada yang manggil. Setelah sadar, saya langsung minta diajarin shalat sama perawat.
Sekarang nggak pernah bolong shalat lima waktu.”
Pengalaman serupa dialami MIMRO1 yang mengakui bahwa sebelum diagnosis, “70% tidak
mengingat Tuhan.” Namun setelah terdiagnosis HIV, ia mulai membangun hubungan personal
dengan Allah melalui shalat tahajud: “Sekarang setiap malam saya tahajud. Kadang sambil
nangis. Bukan nangis minta sembuh, tapi nangis karena merasa selama ini jauh dari Allah. HIV

ini yang bikin saya sadar.”



AKOI, seorang santri muda yang terdiagnosis HIV, tidak menyalahkan Allah atas kondisinya
melainkan memahaminya sebagai “konsekuensi kelalaian™ sekaligus kesempatan untuk bertobat.
Ia merujuk pada QS. Al-Baqarah [2]: 286: “Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai
dengan kesanggupannya.” Pemahaman ini mencerminkan apa yang Nursi sebut sebagai tawhid
yang matang yaitu kemampuan untuk melihat tangan Allah di balik setiap kejadian.

2. Kebutuhan akan Akhirat (Hajah ila al-Akhirah)

Nursi menekankan bahwa manusia memiliki kerinduan akan keabadian yang tidak dapat
dipuaskan oleh kehidupan dunia yang fana. Penyakit, dalam pandangan Nursi, berfungsi sebagai
pengingat akan kematian dan kehidupan akhirat. Transformasi orientasi dari duniawi ke ukhrawi
terlihat jelas pada mayoritas responden.

ANDI11 secara eksplisit menyatakan: “Dulu saya mengejar dunia habis-habisan. Jabatan, harta,
pengakuan. Sekarang? Saya mikir, kalau mati besok, apa yang bisa saya bawa? HIV ini bikin
saya sadar bahwa hidup ini sementara.” Pernyataan ini mencerminkan pergeseran paradigma
yang Nursi gambarkan sebagai perpindahan dari memandang dunia “atas nama dunia” menuju
memandang dunia “atas nama Allah.”

EL31, yang telah hidup dengan HIV selama lebih dari 15 tahun, mengalami pergeseran prioritas
yang signifikan: “Dulu saya kerja untuk beli ini itu. Sekarang saya kerja untuk ibadah. Uang
yang lebih saya sedekahkan. Saya pikir, lebih baik jadi bekal di sana daripada numpuk di sini.”
Pergeseran ini mencerminkan apa yang dalam terminologi tasawuf disebut zuhd—tidak terikat
pada dunia bukan karena tidak memiliki, tetapi karena memiliki perspektif yang lebih tinggi
tentang kehidupan.

3. Kebutuhan akan Nabi (Hajah ila al-Nabi)

Nursi memandang Nabi Muhammad SAW sebagai teladan sempurna yang menunjukkan jalan
praktis untuk mendekatkan diri kepada Allah. Dalam konteks penderitaan, peneladanan
kesabaran Nabi menjadi sumber kekuatan spiritual.

YNO099, yang tertular HIV dari suaminya tanpa kesalahan sendiri, menemukan kekuatan dalam
meneladani kesabaran Nabi: “Saya sering baca sirah Nabi. Beliau juga disakiti, difitnah, ditolak
keluarga sendiri. Tapi beliau sabar. Kalau Nabi saja sabar, saya siapa? HIV ini ujian saya. Nabi
punya ujiannya sendiri.”

IR75, yang menghabiskan 12 tahun dalam adiksi narkoba sebelum transformasi, menyatakan

“Saya punya Tuhan” (4Ana ’indi Rabb) sebagai ekspresi ketergantungan total kepada Allah



setelah diagnosis. Ungkapan ini mencerminkan internalisasi ajaran Nabi tentang fawakkal. la
kini menjalani puasa sunnah secara konsisten selama 16 tahun—sebuah praktik yang ia pelajari
dari teladan Nabi.

4. Kebutuhan akan Persaudaraan (Hajah ila al-Ukhuwwah)

Nursi menekankan bahwa manusia adalah makhluk sosial yang membutuhkan komunitas untuk
pertumbuhan spiritualnya. Dalam konteks Muslim dengan HIV, kebutuhan ini menjadi sangat
krusial mengingat mereka sering mengalami pengucilan dari komunitas asalnya. Komunitas
PERWATA memainkan peran sentral dalam memenuhi kebutuhan ukhuwwah ini.

EL31 secara eksplisit menyatakan bahwa PERWATA menjadi “pengganti keluarga™ setelah ia
dikucilkan oleh keluarga biologisnya selama satu tahun penuh: “Waktu status saya ketahuan,
keluarga langsung menjauh. Piring saya dipisah, kamar saya dikunci dari luar. Satu tahun saya
hidup seperti orang asing di rumah sendiri. PERWATA yang menerima saya. Mereka yang
ngajarin saya bahwa HIV bukan akhir dunia.”

MIMRO1 menemukan kekuatan ketika menyadari bahwa “ternyata banyak orang seperti saya.”
Kesadaran bahwa ia tidak sendirian menjadi titik balik penting dalam proses penerimaan diri dan
transformasi spiritualnya. AKO1 menemukan penerimaan di PERWATA yang tidak ia dapatkan
dari Muslim mainstream: “Di PERWATA, nggak ada yang nanya ‘kok bisa kena?’ atau ‘pasti
gara-gara ini ya?’ Mereka terima apa adanya. Itu yang bikin saya bisa terbuka dan mulai kembali
ke agama.”

Analisis Tiga Perspektif Ulama

Analisis lebih lanjut dilakukan dengan menggunakan kerangka tiga perspektif ulama
kontemporer dalam merespons HIV. Perspektif fa’ziri memiliki relevansi parsial dalam
menjelaskan pengalaman sebagian responden yang mengakui kondisi ghaflah (lalai dari
mengingat Allah) sebelum diagnosis. NIOO yang mendeskripsikan dirinya sebagai “Islam KTP”
dan MIMRO1 yang mengakui “70% tidak mengingat Tuhan” menunjukkan adanya kesadaran
akan korelasi antara kelalaian spiritual dan kondisi yang dialami. Namun, perspektif ini tidak
mampu menjelaskan pengalaman YNO099 yang tertular dari suami meskipun sudah aktif
beribadah, atau EL31 yang sudah menjalankan shalat lima waktu sebelum diagnosis.

Perspektif fafsili lebih mampu mengakomodasi keragaman pengalaman responden, termasuk
responden non-heteroseksual (AKOI, MIMRO1, ARS81) yang tetap mengalami transformasi

spiritual meskipun identitas seksual mereka tidak berubah. Perspektif ini memungkinkan



pemahaman bahwa transformasi spiritual dapat terjadi melalui jalur negosiasi dan adaptasi yang
kompleks—apa yang dapat disebut sebagai spiritual within negotiated religiosity.
Perspektif maslahi paling mampu mengakomodasi kompleksitas pengalaman spiritual
responden. Syaikh Muhammad al-Sha’rawi menyatakan bahwa penyakit bagi orang beriman
adalah “rahmat yang terselubung” (rahmah muganna’ah). Pandangan ini sejalan dengan temuan
bahwa responden seperti NI00, MIMRO1, dan AR81 mengalami kedekatan spiritual yang lebih
intens setelah diagnosis HIV. Imam Besar Al-Azhar Ahmad al-Tayyib dan Dr. Abdullah ibn
Bayyah menekankan pentingnya ukhuwwah dan larangan stigmatisasi, yang sangat konsisten
dengan peran krusial PERWATA sebagai ‘“keluarga pengganti” dan ‘“ruang aman” bagi
responden.
Penyakit sebagai Madrasah Rithaniyyah
Temuan penelitian ini mengkonfirmasi konsep Nursi tentang penyakit sebagai madrasah
rithaniyyah. Seluruh responden, meskipun dengan jalur dan intensitas yang berbeda, mengalami
proses pembelajaran spiritual melalui pengalaman sakit. NIOO merefleksikan: “Allah
memudahkan saya menuju keselamatan melalui penyakit.” MIMROl menyatakan: “HIV itu
pembelajaran hidup saya.” AND11 mengungkapkan: “HIV mengajarkan empati.”
Syaikh Muhammad al-Ghazalt dalam Jaddid Hayatak menyatakan bahwa ujian hidup termasuk
penyakit adalah “sekolah Allah™ (madrasat Allah) untuk mendidik jiwa manusia. Al-Ghazalt
menekankan bahwa respons seseorang terhadap ujian menentukan kualitas spiritualnya: apakah
ia akan “lulus” dengan kesabaran dan tawakkal, atau ‘“gagal” dengan keluh kesah dan
keputusasaan. Temuan bahwa IR75 menyatakan “Saya punya Tuhan” sebagai ekspresi
ketergantungan total kepada Allah, dan EL31 yang mengalami penguatan tawakkal setelah 15
tahun hidup dengan HIV, mencerminkan apa yang disebut al-Ghazali sebagai “kelulusan” dari
sekolah ujian Allah.
Kesenjangan antara Islam Normatif dan Praktik

Meskipun ajaran Islam normatif melarang stigmatisasi, data empiris menunjukkan adanya
kesenjangan dengan praktik di lapangan. MIMRO1 menyatakan bahwa ia “tidak nyaman di
masjid”’—sebuah pengakuan yang menyedihkan bahwa ruang ibadah publik menjadi sumber
ketidaknyamanan. AKO1 mengalami penolakan dari “Muslim mainstream.” EL31 dikucilkan

oleh keluarganya yang Muslim selama satu tahun penuh.



Dr. Muhammad ’Imarah menekankan bahwa Islam memerintahkan untuk menutup aib saudara
Muslim (satr al-Muslim), bukan membukanya. Islamic Medical Association of Uganda (IMAU)
menunjukkan bahwa pendekatan Islam yang non-stigmatisasi dan berbasis kasih sayang justru
lebih efektif dalam pencegahan dan perawatan HIV dibandingkan pendekatan moralistik-punitif.
Kesenjangan ini memiliki implikasi serius: diperlukan edukasi dan dakwah yang intensif kepada

komunitas Muslim tentang sikap yang benar terhadap Muslim dengan HIV sesuai ajaran Islam.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Muslim dengan HIV di Komunitas PERWATA
Tangerang mengalami transformasi spiritual yang dapat dijelaskan melalui konsep kebutuhan
spiritual Said Nursi. Diagnosis HIV, alih-alih menjadi akhir dari kehidupan spiritual, justru
menjadi titik balik (furning point) yang memicu pemenuhan empat kebutuhan spiritual:
kebutuhan akan Allah (hdjah ila Allah) melalui taubat dan peningkatan ibadah; kebutuhan akan
akhirat (hajah ila al-akhirah) melalui pergeseran orientasi dari duniawi ke ukhrawi; kebutuhan
akan Nabi (hdjah ila al-Nabi) melalui peneladanan kesabaran dalam menghadapi ujian; dan
kebutuhan akan persaudaraan (hajah ild al-ukhuwwah) melalui komunitas dukungan sebaya.

Transformasi ini menunjukkan bahwa penyakit, sebagaimana ditegaskan Nursi, dapat
berfungsi sebagai madrasah rithaniyyah (sekolah spiritual) yang membawa manusia lebih dekat
kepada Allah. Dari tiga perspektif ulama yang dianalisis, perspektif maslahi paling mampu
mengakomodasi kompleksitas pengalaman spiritual Muslim dengan HIV, diikuti perspektif
tafsili, sementara perspektif za zirT memiliki keterbatasan signifikan.

Temuan ini memiliki signifikansi teoretis dalam mengkonfirmasi relevansi konsep Nursi
dalam konteks kesehatan kontemporer, serta signifikansi praktis dalam menegaskan pentingnya
dimensi spiritual dalam pendampingan Muslim dengan HIV. Penelitian ini merekomendasikan:
(1) bagi Kelompok Dukungan Sebaya dan lembaga pendamping, perlu mengintegrasikan
pendekatan spiritual Islam dalam program pendampingan; (2) bagi lembaga keagamaan seperti
MUI, NU, dan Muhammadiyah, perlu memperluas sosialisasi tentang sikap Islam yang humanis
terhadap Muslim dengan HIV; dan (3) bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk melakukan

studi dengan sampel lebih besar dan di lokasi berbeda untuk menguji generalisasi temuan ini.



DAFTAR PUSTAKA
Al-Ghazali, Abua Hamid. Ihya’ 'Ulim al-Din. 4 Jilid. Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.
Al-Ghazali, Muhammad. Jaddid Hayatak. Cet. ke-15. Kairo: Nahdat Misr, 2005.
Al-Sha’rawi, Muhammad Mutawalli. Khawatir al-Sha rawr: Tafsir al-Qur’an al-Karim. 20 Jilid.
Kairo: Akhbar al-Yaum, 1991.
Al-Tayyib, Ahmad. “Risalah al-Azhar fi Muwajahat Wasmat al-Marda.” Kairo: Al-Azhar al-
Sharif, 2018.
Al-’Utsaymin, Muhammad ibn Salih. Majmii’ Fatawa wa Rasa’il. 26 Jilid. Riyadh: Dar al-
Watan, 2008.
Al-Zuhayli, Wahbah Mustafa. A/-Figh al-Islami wa Adillatuh. 11 Jilid. Damaskus: Dar al-Fikr,
2004.
Bukhori, Baidi, et al. “Religious Coping Strategies Among Indonesian Muslim Women Living
with HIV/AIDS.” Mental Health, Religion and Culture 20, no. 6 (2017): 582-596.
Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New Y ork: Basic Books, 1973.
Ibn Bayyah, ’Abdullah. “Huquq al-Marda f1 al-Islam.” Fatwa UAE Fatwa Council. Abu Dhabi:
UAE Fatwa Council, 2020.
’Imarah, Muhammad. A/-Islam wa Hugqiiqg al-Insan: Darurat la Hugqiig. Kairo: Dar al-Syuriq,
2005.
Kamarulzaman, Ayesha, dan Frederick L. Altice. “Challenges in Managing HIV in People Who
Use Drugs.” Current Opinion in Infectious Diseases 28, no. 1 (2015): 10-16.
Kementerian Kesehatan RI. Laporan Perkembangan HIV AIDS dan Penyakit Infeksi Menular
Seksual (PIMS) Triwulan IV Tahun 2023. Jakarta: Kemenkes RI, 2024.
Koenig, Harold G., Dana E. King, dan Verna Benner Carson. Handbook of Religion and Health.
Ed. ke-2. New York: Oxford University Press, 2012.
Majelis Ulama Indonesia. Fatwa Tahun 1996 tentang “Tuntunan Syari’ah dalam Bersikap,
Bergaul, dan Merawat Orang dengan HIV dan AIDS”. Jakarta: MUI, 1996.
Markham, Ian S., dan Suendam Birinci Pirim. An Introduction to Said Nursi: Life, Thought, and
Writings. Burlington: Ashgate, 2011.
Nasr, Seyyed Hossein. The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, Islam’s Mystical
Tradition. New Y ork: HarperOne, 2007.



Nursi, Badiuzzaman Said. Lem’alar (The Flashes). Terj. Siikran Vahide. Istanbul: Sozler
Publications, 2004.

. Sozler (The Words). Terj. Siikran Vahide. Istanbul: S6zler Publications, 2005.

. Mektubat (The Letters). Terj. Stikran Vahide. Istanbul: S6zler Publications, 2001.
Pargament, Kenneth 1. Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and Addressing the
Sacred. New York: Guilford Press, 2007.

Turner, Colin, dan Hasan Horkuc. Said Nursi. Makers of Islamic Civilization Series. London:
1.B. Tauris, 2009.

UNAIDS. Global HIV & AIDS Statistics — Fact Sheet 2024. Geneva: UNAIDS, 2024.

Vahide, Siikran. Islam in Modern Turkey: An Intellectual Biography of Bediuzzaman Said Nursi.
Albany: State University of New York Press, 2005.



	Lembar Pengesahan Karya Ilmiah_Bayu Karyadi.pdf (p.1)
	Surat pernyataan dan Validasi - Bayu Karyadi.pdf (p.2)
	Artikel_Bayu_Karyadi.pdf (p.3-14)
	Transformasi Spiritual Muslim dengan HIV:
	Perspektif Konsep Kebutuhan Spiritual Badiuzzaman Said Nursi
	(Studi Kasus Komunitas PERWATA Tangerang, Banten)
	ABSTRAK
	PENDAHULUAN
	Konsep Kebutuhan Spiritual Said Nursi
	Penyakit sebagai Madrasah Rūḥāniyyah
	Perspektif Ulama Kontemporer tentang HIV

	METODE PENELITIAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	Transformasi Spiritual Menurut Konsep Kebutuhan Spiritual Said Nursi
	1. Kebutuhan akan Allah (Ḥājah ilā Allāh)
	2. Kebutuhan akan Akhirat (Ḥājah ilā al-Ākhirah)
	3. Kebutuhan akan Nabi (Ḥājah ilā al-Nabī)
	4. Kebutuhan akan Persaudaraan (Ḥājah ilā al-Ukhuwwah)

	Analisis Tiga Perspektif Ulama
	Penyakit sebagai Madrasah Rūḥāniyyah
	Kesenjangan antara Islam Normatif dan Praktik

	KESIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA



