
 

 

Nama Formulir: 
 

Lembar 
Pengesahan  
Karya Ilmiah  

No. Dikosongkan *(diisi admin 
prodi) 

Issue/Revisi 1 

Tgl Berlaku - 

Halaman 1 
 

 

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 
 

1. Nama Lengkap Dr. phil, Suratno 

 Jabatan Dosen Tetap 

 Program Studi Magister Ilmu Agama Islam 

 NIP 206070115 

 

Telah melakukan penelaahan karya ilmiah berjudul: 

  Transformasi Spiritual Muslim dengan HIV: Perspektif Konsep Kebutuhan Spiritual 

Badiuzzaman Said Nursi (Studi Kasus Komunitas PERWATA Tangerang, Banten) 

 

Dan menyatakan bahwa karya ilmiah tersebut sudah memenuhi kaidah penulisan ilmiah dan 

oleh karenanya layak diajukan untuk keperluan unggah karya ilmiah di Universitas 

Paramadina, atas nama: 
 

Nama Lengkap Bayu Karyadi 

Jenjang S2 

Program Studi Ilmu Agama Islam 

NIM 224141015 

 

Demikian hasil penelaahan atas karya ilmiah ini dibuat dengan sesungguhnya untuk dapat 

dipergunakan bilamana diperlukan. 

 

Jakarta, 12 Februari 2006 

Penelaah, 

Dr. phil, Suratno 
NIP: 206070115 

 
 
 
 

 





Transformasi Spiritual Muslim dengan HIV: 

Perspektif Konsep Kebutuhan Spiritual Badiuzzaman Said Nursi 

(Studi Kasus Komunitas PERWATA Tangerang, Banten) 

 

Bayu Karyadi 

Program Studi Magister Ilmu Agama Islam,  

Fakultas Falsafah dan Peradaban,  

Universitas Paramadina, Jakarta 

Email: bayukaryadi@students.paramadina.ac.id 

 
ABSTRAK 

Muslim dengan HIV menghadapi tantangan ganda: beban medis sekaligus stigma sosial-religius 

yang sering kali mengasingkan mereka dari komunitas keagamaan. Penelitian ini bertujuan 

menganalisis transformasi spiritual Muslim dengan HIV di Komunitas PERWATA Tangerang 

menggunakan perspektif konsep kebutuhan spiritual Badiuzzaman Said Nursi (1877-1960). 

Penelitian kualitatif ini menggunakan pendekatan studi kasus dengan metode analisis 

interpretatif Clifford Geertz. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam terhadap delapan 

Muslim dengan HIV yang tergabung dalam Komunitas PERWATA, observasi partisipatif, dan 

studi dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa diagnosis HIV menjadi titik balik 

spiritual (turning point) yang memicu pemenuhan empat kebutuhan spiritual Nursi: kebutuhan 

akan Allah (ḥājah ilā Allāh) melalui taubat dan intensifikasi ibadah; kebutuhan akan akhirat 

(ḥājah ilā al-ākhirah) melalui reorientasi tujuan hidup; kebutuhan akan Nabi (ḥājah ilā al-Nabī) 

melalui peneladanan kesabaran; dan kebutuhan akan persaudaraan (ḥājah ilā al-ukhuwwah) 

melalui solidaritas komunitas. Penelitian ini menyimpulkan bahwa penyakit dapat berfungsi 

sebagai madrasah rūḥāniyyah (sekolah spiritual) yang membawa Muslim dengan HIV lebih 

dekat kepada Allah. Temuan ini menegaskan relevansi konsep Nursi dalam konteks kesehatan 

kontemporer dan pentingnya integrasi pendekatan spiritual dalam pendampingan Muslim dengan 

HIV. 

Kata Kunci: Said Nursi; Transformasi Spiritual; HIV; Muslim dengan HIV; Kelompok 

Dukungan Sebaya 

 



 

PENDAHULUAN 

 Islam sebagai agama rahmatan lil ‘ālamīn (rahmat bagi seluruh alam) menawarkan 

pandangan komprehensif tentang kehidupan manusia, termasuk dalam menghadapi ujian berupa 

penyakit. Allah SWT berfirman: “Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad), melainkan 

untuk (menjadi) rahmat bagi seluruh alam” (QS. Al-Anbiyā’ [21]: 107). Rahmat ini tidak hanya 

mencakup dimensi spiritual-ukhrawi, tetapi juga dimensi kesejahteraan fisik, psikologis, dan 

sosial manusia di dunia. Islam memandang kesehatan sebagai nikmat agung yang wajib 

disyukuri dan dijaga, sebagaimana sabda Rasulullah SAW: “Ada dua nikmat yang banyak 

manusia tertipu di dalamnya: kesehatan dan waktu luang” (HR. Bukhari). 

 Secara global, hingga akhir tahun 2023, diperkirakan 39,9 juta orang hidup dengan HIV 

di seluruh dunia. Dari jumlah tersebut, sekitar 1,3 juta orang baru terinfeksi HIV pada tahun 

2023, sementara 630.000 orang meninggal akibat penyakit terkait AIDS (UNAIDS, 2024). Di 

Indonesia, data Kementerian Kesehatan menunjukkan bahwa hingga akhir tahun 2023, terdapat 

566.883 kasus HIV yang dilaporkan sejak pertama kali ditemukan pada tahun 1987, dengan 

jumlah kasus baru mencapai 16.548 pada tahun tersebut (Kemenkes RI, 2024). Banten sebagai 

provinsi dengan populasi Muslim signifikan dan wilayah penyangga Jakarta menghadapi 

tantangan khusus dalam penanganan HIV. 

 Muslim dengan HIV menghadapi tantangan berlapis yang tidak dialami oleh penderita 

penyakit kronis lainnya. Pertama, mereka menghadapi stigma medis terkait HIV sebagai 

penyakit menular yang hingga kini masih diselimuti mitos dan ketakutan. Kedua, mereka 

menghadapi stigma sosial karena HIV sering diasosiasikan dengan perilaku yang dianggap 

menyimpang seperti hubungan seksual di luar nikah atau penggunaan narkoba. Ketiga, dan yang 

paling berat, mereka menghadapi stigma religius karena dalam pemahaman sebagian masyarakat 

Muslim, HIV dipandang sebagai “hukuman Tuhan” atas dosa-dosa tertentu (Kamarulzaman & 

Altice, 2015). 

 Stigma religius ini memiliki dampak yang sangat serius terhadap kesehatan spiritual 

Muslim dengan HIV. Banyak dari mereka yang merasa terputus dari komunitas keagamaan, 

malu untuk beribadah di masjid, atau bahkan mempertanyakan hubungan mereka dengan Allah 

SWT. Dalam kondisi seperti ini, kebutuhan akan dukungan spiritual menjadi sangat mendesak, 

namun seringkali justru tidak terpenuhi karena ketakutan akan penolakan atau penghakiman. 



Di tengah tantangan tersebut, fenomena menarik yang teramati adalah bahwa sebagian Muslim 

dengan HIV justru mengalami transformasi spiritual yang mendalam. Alih-alih menjauhi agama, 

mereka justru menemukan kedekatan baru dengan Allah SWT melalui pengalaman sakit yang 

mereka alami. Penyakit yang awalnya dipandang sebagai “kutukan” bertransformasi menjadi 

“pintu taubat” dan “sekolah spiritual” yang membawa mereka pada pemahaman keagamaan yang 

lebih mendalam. 

 Badiuzzaman Said Nursi (1877-1960), ulama dan pemikir Islam Turki yang berpengaruh 

di abad ke-20, menawarkan kerangka konseptual yang relevan untuk memahami fenomena ini. 

Dalam karyanya Risale-i Nur, Nursi mengembangkan konsep kebutuhan spiritual manusia yang 

terdiri dari empat dimensi: kebutuhan akan Allah (ḥājah ilā Allāh), kebutuhan akan akhirat 

(ḥājah ilā al-ākhirah), kebutuhan akan Nabi (ḥājah ilā al-Nabī), dan kebutuhan akan 

persaudaraan (ḥājah ilā al-ukhuwwah). Nursi juga membahas secara khusus tentang hikmah 

penyakit dalam Lem’alar (Kilatan-kilatan Cahaya), di mana ia menegaskan bahwa penyakit 

dapat berfungsi sebagai madrasah rūḥāniyyah (sekolah spiritual) yang membawa manusia lebih 

dekat kepada Allah (Nursi, 2004). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis 

transformasi spiritual Muslim dengan HIV di Komunitas PERWATA Tangerang menurut konsep 

kebutuhan spiritual Said Nursi; (2) melakukan tinjauan kritis terhadap relevansi konsep Nursi 

dalam konteks Muslim dengan HIV; dan (3) mengeksplorasi perspektif Islam tentang 

spiritualitas Muslim dengan HIV melalui tiga pendekatan ulama: ta’zīrī, tafṣīlī, dan maṣlaḥī. 

 

Konsep Kebutuhan Spiritual Said Nursi 

 Badiuzzaman Said Nursi (1877-1960) adalah ulama dan pemikir Islam Turki yang hidup 

pada masa transisi dari Kekhalifahan Ottoman menuju Republik Turki modern. Karya 

monumentalnya, Risale-i Nur (Risalah Cahaya), merupakan tafsir al-Qur’an yang ditulis untuk 

menjawab tantangan modernitas, sekularisme, dan materialisme (Turner & Horkuc, 2009). 

Pemikiran Nursi tentang spiritualitas manusia tersebar dalam berbagai bagian Risale-i Nur, 

terutama dalam Sözler (Kata-kata), Mektubat (Surat-surat), dan Lem’alar (Kilatan-kilatan 

Cahaya). 

 Dalam kerangka pemikiran Nursi, manusia memiliki empat kebutuhan spiritual 

fundamental yang harus dipenuhi untuk mencapai kebahagiaan sejati. Pertama, ḥājah ilā Allāh 



(kebutuhan akan Allah) merupakan kebutuhan paling fundamental. Nursi berargumen bahwa 

jiwa manusia secara intrinsik membutuhkan koneksi dengan Pencipta sebagai sumber eksistensi, 

makna, dan tujuan hidup. Dalam Sözler Kalimat Ketujuh, Nursi menjelaskan bahwa iman kepada 

Allah berfungsi sebagai “jimat” (talisman) yang melindungi manusia dari keputusasaan 

eksistensial (Nursi, 2005). 

 Kedua, ḥājah ilā al-ākhirah (kebutuhan akan akhirat) berkaitan dengan kerinduan 

manusia akan keabadian. Nursi menekankan bahwa manusia tidak dapat menemukan kedamaian 

sejati jika hidupnya hanya berorientasi pada dunia yang fana. Kesadaran akan akhirat 

memberikan perspektif yang memungkinkan manusia untuk memaknai penderitaan duniawi 

sebagai investasi untuk kehidupan yang kekal (Nursi, 2001). 

 Ketiga, ḥājah ilā al-Nabī (kebutuhan akan Nabi) merujuk pada kebutuhan akan teladan 

dan panduan praktis dalam menjalani kehidupan spiritual. Nabi Muhammad SAW, dalam 

pandangan Nursi, adalah “burhan” (bukti) hidup tentang kebenaran Islam dan “uswah hasanah” 

(teladan terbaik) yang menunjukkan bagaimana mengimplementasikan nilai-nilai ilahi dalam 

kehidupan konkret (Markham & Pirim, 2011). 

 Keempat, ḥājah ilā al-ukhuwwah (kebutuhan akan persaudaraan) menekankan dimensi 

sosial dari spiritualitas. Nursi memandang bahwa manusia tidak dapat mencapai kesempurnaan 

spiritual secara individual, melainkan membutuhkan komunitas yang saling mendukung. Konsep 

ukhuwwah (persaudaraan) dalam pemikiran Nursi melampaui sekadar solidaritas sosial; ia 

merupakan manifestasi dari kesatuan umat di hadapan Allah (Vahide, 2005). 

 

Penyakit sebagai Madrasah Rūḥāniyyah 

 Dalam Lem’alar (Risalah ke-25), Nursi secara khusus membahas tentang hikmah 

penyakit. Ia menyebutkan setidaknya 25 hikmah di balik penyakit, di antaranya: penyakit sebagai 

penghapus dosa (kaffārat al-dzunūb), pengingat akan kematian dan akhirat, sarana untuk 

mendekatkan diri kepada Allah, dan “sekolah spiritual” (madrasah rūḥāniyyah) yang mendidik 

jiwa manusia (Nursi, 2004). Konsep madrasah rūḥāniyyah sangat relevan untuk memahami 

transformasi spiritual Muslim dengan HIV. Nursi berargumen bahwa penyakit memaksa manusia 

untuk meninggalkan ilusi kekuatan dan kemandirian, sehingga menyadari ketergantungan total 

kepada Allah. Dalam kondisi lemah dan rentan, manusia lebih mudah menerima kebenaran 

spiritual yang mungkin diabaikan dalam kondisi sehat dan makmur. 



 

Perspektif Ulama Kontemporer tentang HIV 

 Para ulama kontemporer menunjukkan keragaman perspektif dalam merespons fenomena 

HIV dan AIDS yang dapat dikategorikan ke dalam tiga pendekatan utama. Pertama, perspektif 

ta’zīrī yang memandang HIV sebagai ’uqūbah ilāhiyyah (hukuman ilahi) atas perilaku dosa dan 

menekankan aspek peringatan (tanẓīr) serta pencegahan (zajr). Pandangan ini diwakili oleh 

sebagian ulama seperti Syaikh Ibn Bāz dan Syaikh Ibn ’Utsaymīn (al-’Utsaymīn, 2008). 

 Kedua, perspektif tafṣīlī yang dikembangkan oleh Dr. Wahbah al-Zuhaylī dan Dr. Yūsuf 

al-Qaraḍāwī. Perspektif ini membedakan antara penyakit sebagai fenomena medis dan perilaku 

sebagai pilihan moral, serta menolak generalisasi dengan menekankan analisis kasus per kasus. 

Al-Qaraḍāwī memperingatkan bahwa Muslim tidak boleh terburu-buru menghakimi ODHIV 

dengan prasangka buruk (sū’ al-ẓann) tanpa mengetahui konteks penularan mereka (al-Zuhaylī, 

2004). 

 Ketiga, perspektif maṣlaḥī sebagaimana tercermin dalam Fatwa MUI Tahun 1996 dan 

pandangan para ulama seperti Syaikh Aḥmad al-Ṭayyib (Imam Besar Al-Azhar) dan 

Dr. ’Abdullāh ibn Bayyah. Perspektif ini menggunakan prinsip maqāṣid al-sharī’ah sebagai 

kerangka utama dan memandang HIV sebagai masalah kesehatan publik yang harus ditangani 

secara komprehensif demi kemaslahatan bersama. 

 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus (case study). 

Pemilihan pendekatan kualitatif didasarkan pada tujuan penelitian untuk memahami secara 

mendalam pengalaman transformasi spiritual Muslim dengan HIV, yang merupakan fenomena 

subjektif dan kontekstual yang sulit diukur secara kuantitatif. Desain studi kasus dipilih karena 

penelitian ini berfokus pada satu komunitas spesifik (PERWATA Tangerang) dengan batas-batas 

yang jelas. 

 Metode analisis yang digunakan adalah analisis interpretatif Clifford Geertz, yang 

menekankan pada thick description (deskripsi mendalam) untuk mengungkap makna di balik 

tindakan dan ungkapan responden. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk tidak hanya 

mendeskripsikan apa yang terjadi, tetapi juga memahami mengapa dan bagaimana transformasi 

spiritual terjadi dalam konteks budaya dan keagamaan tertentu (Geertz, 1973). 



 Responden penelitian berjumlah delapan orang Muslim dengan HIV yang tergabung 

dalam Komunitas PERWATA Tangerang. Pemilihan responden dilakukan secara purposif 

dengan kriteria: (1) Muslim yang terdiagnosis HIV minimal satu tahun; (2) aktif dalam kegiatan 

PERWATA; (3) bersedia berbagi pengalaman spiritual secara mendalam; dan (4) mewakili 

keragaman latar belakang (jenis kelamin, usia, cara penularan, orientasi seksual). 

 Dari segi usia, responden berkisar antara 22-54 tahun. Lima responden berjenis kelamin 

laki-laki dan tiga perempuan, dengan satu responden (MIMR01) mengidentifikasi diri sebagai 

transpuan. Cara penularan meliputi hubungan seksual non-heteroseksual (4 responden), 

heteroseksual (3 responden), dan IDU (1 responden). Teknik pengumpulan data meliputi 

wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi. Wawancara dilakukan pada 

periode Oktober-November 2025. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Transformasi Spiritual Menurut Konsep Kebutuhan Spiritual Said Nursi 

1. Kebutuhan akan Allah (Ḥājah ilā Allāh) 

 Said Nursi dalam Sözler menegaskan bahwa manusia memiliki kebutuhan intrinsik akan 

Allah sebagai sumber eksistensi, makna, dan tujuan hidup. Kebutuhan ini menjadi semakin 

mendesak ketika manusia menghadapi situasi krisis yang menyadarkannya akan keterbatasan dan 

ketergantungannya. Data empiris menunjukkan bahwa diagnosis HIV menjadi turning point 

yang memicu kesadaran akan kebutuhan terhadap Allah pada seluruh responden. 

NI00, yang mengalami koma selama delapan hari akibat AIDS stadium 4, mengungkapkan 

transformasi dramatisnya: “Sebelum sakit, saya itu Islam KTP. Nggak pernah shalat, nggak 

pernah ngaji. Hidup ya kerja, cari uang, foya-foya. Tapi waktu koma itu, entah mimpi atau apa, 

saya merasa ada yang manggil. Setelah sadar, saya langsung minta diajarin shalat sama perawat. 

Sekarang nggak pernah bolong shalat lima waktu.” 

Pengalaman serupa dialami MIMR01 yang mengakui bahwa sebelum diagnosis, “70% tidak 

mengingat Tuhan.” Namun setelah terdiagnosis HIV, ia mulai membangun hubungan personal 

dengan Allah melalui shalat tahajud: “Sekarang setiap malam saya tahajud. Kadang sambil 

nangis. Bukan nangis minta sembuh, tapi nangis karena merasa selama ini jauh dari Allah. HIV 

ini yang bikin saya sadar.” 



AK01, seorang santri muda yang terdiagnosis HIV, tidak menyalahkan Allah atas kondisinya 

melainkan memahaminya sebagai “konsekuensi kelalaian” sekaligus kesempatan untuk bertobat. 

Ia merujuk pada QS. Al-Baqarah [2]: 286: “Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai 

dengan kesanggupannya.” Pemahaman ini mencerminkan apa yang Nursi sebut sebagai tawḥīd 

yang matang yaitu kemampuan untuk melihat tangan Allah di balik setiap kejadian. 

2. Kebutuhan akan Akhirat (Ḥājah ilā al-Ākhirah) 

Nursi menekankan bahwa manusia memiliki kerinduan akan keabadian yang tidak dapat 

dipuaskan oleh kehidupan dunia yang fana. Penyakit, dalam pandangan Nursi, berfungsi sebagai 

pengingat akan kematian dan kehidupan akhirat. Transformasi orientasi dari duniawi ke ukhrawi 

terlihat jelas pada mayoritas responden. 

AND11 secara eksplisit menyatakan: “Dulu saya mengejar dunia habis-habisan. Jabatan, harta, 

pengakuan. Sekarang? Saya mikir, kalau mati besok, apa yang bisa saya bawa? HIV ini bikin 

saya sadar bahwa hidup ini sementara.” Pernyataan ini mencerminkan pergeseran paradigma 

yang Nursi gambarkan sebagai perpindahan dari memandang dunia “atas nama dunia” menuju 

memandang dunia “atas nama Allah.” 

EL31, yang telah hidup dengan HIV selama lebih dari 15 tahun, mengalami pergeseran prioritas 

yang signifikan: “Dulu saya kerja untuk beli ini itu. Sekarang saya kerja untuk ibadah. Uang 

yang lebih saya sedekahkan. Saya pikir, lebih baik jadi bekal di sana daripada numpuk di sini.” 

Pergeseran ini mencerminkan apa yang dalam terminologi tasawuf disebut zuhd—tidak terikat 

pada dunia bukan karena tidak memiliki, tetapi karena memiliki perspektif yang lebih tinggi 

tentang kehidupan. 

3. Kebutuhan akan Nabi (Ḥājah ilā al-Nabī) 

Nursi memandang Nabi Muhammad SAW sebagai teladan sempurna yang menunjukkan jalan 

praktis untuk mendekatkan diri kepada Allah. Dalam konteks penderitaan, peneladanan 

kesabaran Nabi menjadi sumber kekuatan spiritual. 

YN099, yang tertular HIV dari suaminya tanpa kesalahan sendiri, menemukan kekuatan dalam 

meneladani kesabaran Nabi: “Saya sering baca sirah Nabi. Beliau juga disakiti, difitnah, ditolak 

keluarga sendiri. Tapi beliau sabar. Kalau Nabi saja sabar, saya siapa? HIV ini ujian saya. Nabi 

punya ujiannya sendiri.” 

IR75, yang menghabiskan 12 tahun dalam adiksi narkoba sebelum transformasi, menyatakan 

“Saya punya Tuhan” (Ana ’indī Rabb) sebagai ekspresi ketergantungan total kepada Allah 



setelah diagnosis. Ungkapan ini mencerminkan internalisasi ajaran Nabi tentang tawakkal. Ia 

kini menjalani puasa sunnah secara konsisten selama 16 tahun—sebuah praktik yang ia pelajari 

dari teladan Nabi. 

4. Kebutuhan akan Persaudaraan (Ḥājah ilā al-Ukhuwwah) 

Nursi menekankan bahwa manusia adalah makhluk sosial yang membutuhkan komunitas untuk 

pertumbuhan spiritualnya. Dalam konteks Muslim dengan HIV, kebutuhan ini menjadi sangat 

krusial mengingat mereka sering mengalami pengucilan dari komunitas asalnya. Komunitas 

PERWATA memainkan peran sentral dalam memenuhi kebutuhan ukhuwwah ini. 

EL31 secara eksplisit menyatakan bahwa PERWATA menjadi “pengganti keluarga” setelah ia 

dikucilkan oleh keluarga biologisnya selama satu tahun penuh: “Waktu status saya ketahuan, 

keluarga langsung menjauh. Piring saya dipisah, kamar saya dikunci dari luar. Satu tahun saya 

hidup seperti orang asing di rumah sendiri. PERWATA yang menerima saya. Mereka yang 

ngajarin saya bahwa HIV bukan akhir dunia.” 

MIMR01 menemukan kekuatan ketika menyadari bahwa “ternyata banyak orang seperti saya.” 

Kesadaran bahwa ia tidak sendirian menjadi titik balik penting dalam proses penerimaan diri dan 

transformasi spiritualnya. AK01 menemukan penerimaan di PERWATA yang tidak ia dapatkan 

dari Muslim mainstream: “Di PERWATA, nggak ada yang nanya ‘kok bisa kena?’ atau ‘pasti 

gara-gara ini ya?’ Mereka terima apa adanya. Itu yang bikin saya bisa terbuka dan mulai kembali 

ke agama.” 

Analisis Tiga Perspektif Ulama 

Analisis lebih lanjut dilakukan dengan menggunakan kerangka tiga perspektif ulama 

kontemporer dalam merespons HIV. Perspektif ta’zīrī memiliki relevansi parsial dalam 

menjelaskan pengalaman sebagian responden yang mengakui kondisi ghaflah (lalai dari 

mengingat Allah) sebelum diagnosis. NI00 yang mendeskripsikan dirinya sebagai “Islam KTP” 

dan MIMR01 yang mengakui “70% tidak mengingat Tuhan” menunjukkan adanya kesadaran 

akan korelasi antara kelalaian spiritual dan kondisi yang dialami. Namun, perspektif ini tidak 

mampu menjelaskan pengalaman YN099 yang tertular dari suami meskipun sudah aktif 

beribadah, atau EL31 yang sudah menjalankan shalat lima waktu sebelum diagnosis. 

Perspektif tafṣīlī lebih mampu mengakomodasi keragaman pengalaman responden, termasuk 

responden non-heteroseksual (AK01, MIMR01, AR81) yang tetap mengalami transformasi 

spiritual meskipun identitas seksual mereka tidak berubah. Perspektif ini memungkinkan 



pemahaman bahwa transformasi spiritual dapat terjadi melalui jalur negosiasi dan adaptasi yang 

kompleks—apa yang dapat disebut sebagai spiritual within negotiated religiosity. 

Perspektif maṣlaḥī paling mampu mengakomodasi kompleksitas pengalaman spiritual 

responden. Syaikh Muhammad al-Sha’rāwī menyatakan bahwa penyakit bagi orang beriman 

adalah “rahmat yang terselubung” (raḥmah muqanna’ah). Pandangan ini sejalan dengan temuan 

bahwa responden seperti NI00, MIMR01, dan AR81 mengalami kedekatan spiritual yang lebih 

intens setelah diagnosis HIV. Imam Besar Al-Azhar Ahmad al-Ṭayyib dan Dr. Abdullah ibn 

Bayyah menekankan pentingnya ukhuwwah dan larangan stigmatisasi, yang sangat konsisten 

dengan peran krusial PERWATA sebagai “keluarga pengganti” dan “ruang aman” bagi 

responden. 

Penyakit sebagai Madrasah Rūḥāniyyah 

Temuan penelitian ini mengkonfirmasi konsep Nursi tentang penyakit sebagai madrasah 

rūḥāniyyah. Seluruh responden, meskipun dengan jalur dan intensitas yang berbeda, mengalami 

proses pembelajaran spiritual melalui pengalaman sakit. NI00 merefleksikan: “Allah 

memudahkan saya menuju keselamatan melalui penyakit.” MIMR01 menyatakan: “HIV itu 

pembelajaran hidup saya.” AND11 mengungkapkan: “HIV mengajarkan empati.” 

Syaikh Muhammad al-Ghazālī dalam Jaddid Ḥayātak menyatakan bahwa ujian hidup termasuk 

penyakit adalah “sekolah Allah” (madrasat Allāh) untuk mendidik jiwa manusia. Al-Ghazālī 

menekankan bahwa respons seseorang terhadap ujian menentukan kualitas spiritualnya: apakah 

ia akan “lulus” dengan kesabaran dan tawakkal, atau “gagal” dengan keluh kesah dan 

keputusasaan. Temuan bahwa IR75 menyatakan “Saya punya Tuhan” sebagai ekspresi 

ketergantungan total kepada Allah, dan EL31 yang mengalami penguatan tawakkal setelah 15 

tahun hidup dengan HIV, mencerminkan apa yang disebut al-Ghazālī sebagai “kelulusan” dari 

sekolah ujian Allah. 

Kesenjangan antara Islam Normatif dan Praktik 

 Meskipun ajaran Islam normatif melarang stigmatisasi, data empiris menunjukkan adanya 

kesenjangan dengan praktik di lapangan. MIMR01 menyatakan bahwa ia “tidak nyaman di 

masjid”—sebuah pengakuan yang menyedihkan bahwa ruang ibadah publik menjadi sumber 

ketidaknyamanan. AK01 mengalami penolakan dari “Muslim mainstream.” EL31 dikucilkan 

oleh keluarganya yang Muslim selama satu tahun penuh. 



Dr. Muhammad ’Imārah menekankan bahwa Islam memerintahkan untuk menutup aib saudara 

Muslim (satr al-Muslim), bukan membukanya. Islamic Medical Association of Uganda (IMAU) 

menunjukkan bahwa pendekatan Islam yang non-stigmatisasi dan berbasis kasih sayang justru 

lebih efektif dalam pencegahan dan perawatan HIV dibandingkan pendekatan moralistik-punitif. 

Kesenjangan ini memiliki implikasi serius: diperlukan edukasi dan dakwah yang intensif kepada 

komunitas Muslim tentang sikap yang benar terhadap Muslim dengan HIV sesuai ajaran Islam. 

 

KESIMPULAN 

 Penelitian ini menyimpulkan bahwa Muslim dengan HIV di Komunitas PERWATA 

Tangerang mengalami transformasi spiritual yang dapat dijelaskan melalui konsep kebutuhan 

spiritual Said Nursi. Diagnosis HIV, alih-alih menjadi akhir dari kehidupan spiritual, justru 

menjadi titik balik (turning point) yang memicu pemenuhan empat kebutuhan spiritual: 

kebutuhan akan Allah (ḥājah ilā Allāh) melalui taubat dan peningkatan ibadah; kebutuhan akan 

akhirat (ḥājah ilā al-ākhirah) melalui pergeseran orientasi dari duniawi ke ukhrawi; kebutuhan 

akan Nabi (ḥājah ilā al-Nabī) melalui peneladanan kesabaran dalam menghadapi ujian; dan 

kebutuhan akan persaudaraan (ḥājah ilā al-ukhuwwah) melalui komunitas dukungan sebaya. 

 Transformasi ini menunjukkan bahwa penyakit, sebagaimana ditegaskan Nursi, dapat 

berfungsi sebagai madrasah rūḥāniyyah (sekolah spiritual) yang membawa manusia lebih dekat 

kepada Allah. Dari tiga perspektif ulama yang dianalisis, perspektif maṣlaḥī paling mampu 

mengakomodasi kompleksitas pengalaman spiritual Muslim dengan HIV, diikuti perspektif 

tafṣīlī, sementara perspektif ta’zīrī memiliki keterbatasan signifikan. 

 Temuan ini memiliki signifikansi teoretis dalam mengkonfirmasi relevansi konsep Nursi 

dalam konteks kesehatan kontemporer, serta signifikansi praktis dalam menegaskan pentingnya 

dimensi spiritual dalam pendampingan Muslim dengan HIV. Penelitian ini merekomendasikan: 

(1) bagi Kelompok Dukungan Sebaya dan lembaga pendamping, perlu mengintegrasikan 

pendekatan spiritual Islam dalam program pendampingan; (2) bagi lembaga keagamaan seperti 

MUI, NU, dan Muhammadiyah, perlu memperluas sosialisasi tentang sikap Islam yang humanis 

terhadap Muslim dengan HIV; dan (3) bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk melakukan 

studi dengan sampel lebih besar dan di lokasi berbeda untuk menguji generalisasi temuan ini. 

 

 



DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Iḥyā’ ’Ulūm al-Dīn. 4 Jilid. Beirut: Dār al-Ma’rifah, t.t. 

Al-Ghazālī, Muḥammad. Jaddid Ḥayātak. Cet. ke-15. Kairo: Nahḍat Miṣr, 2005. 

Al-Sha’rāwī, Muḥammad Mutawallī. Khawāṭir al-Sha’rāwī: Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm. 20 Jilid. 

Kairo: Akhbār al-Yaum, 1991. 

Al-Ṭayyib, Aḥmad. “Risālah al-Azhar fī Muwājahat Waṣmat al-Marḍā.” Kairo: Al-Azhar al-

Sharīf, 2018. 

Al-’Utsaymīn, Muḥammad ibn Ṣāliḥ. Majmū’ Fatāwā wa Rasā’il. 26 Jilid. Riyadh: Dār al-

Waṭan, 2008. 

Al-Zuhaylī, Wahbah Muṣṭafā. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. 11 Jilid. Damaskus: Dār al-Fikr, 

2004. 

Bukhori, Baidi, et al. “Religious Coping Strategies Among Indonesian Muslim Women Living 

with HIV/AIDS.” Mental Health, Religion and Culture 20, no. 6 (2017): 582-596. 

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books, 1973. 

Ibn Bayyah, ’Abdullāh. “Ḥuqūq al-Marḍā fī al-Islām.” Fatwa UAE Fatwa Council. Abu Dhabi: 

UAE Fatwa Council, 2020. 

’Imārah, Muḥammad. Al-Islām wa Ḥuqūq al-Insān: Ḍarūrāt lā Ḥuqūq. Kairo: Dār al-Syurūq, 

2005. 

Kamarulzaman, Ayesha, dan Frederick L. Altice. “Challenges in Managing HIV in People Who 

Use Drugs.” Current Opinion in Infectious Diseases 28, no. 1 (2015): 10-16. 

Kementerian Kesehatan RI. Laporan Perkembangan HIV AIDS dan Penyakit Infeksi Menular 

Seksual (PIMS) Triwulan IV Tahun 2023. Jakarta: Kemenkes RI, 2024. 

Koenig, Harold G., Dana E. King, dan Verna Benner Carson. Handbook of Religion and Health. 

Ed. ke-2. New York: Oxford University Press, 2012. 

Majelis Ulama Indonesia. Fatwa Tahun 1996 tentang “Tuntunan Syari’ah dalam Bersikap, 

Bergaul, dan Merawat Orang dengan HIV dan AIDS”. Jakarta: MUI, 1996. 

Markham, Ian S., dan Suendam Birinci Pirim. An Introduction to Said Nursi: Life, Thought, and 

Writings. Burlington: Ashgate, 2011. 

Nasr, Seyyed Hossein. The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, Islam’s Mystical 

Tradition. New York: HarperOne, 2007. 



Nursi, Badiuzzaman Said. Lem’alar (The Flashes). Terj. Şükran Vahide. Istanbul: Sözler 

Publications, 2004. 

________. Sözler (The Words). Terj. Şükran Vahide. Istanbul: Sözler Publications, 2005. 

________. Mektubat (The Letters). Terj. Şükran Vahide. Istanbul: Sözler Publications, 2001. 

Pargament, Kenneth I. Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and Addressing the 

Sacred. New York: Guilford Press, 2007. 

Turner, Colin, dan Hasan Horkuc. Said Nursi. Makers of Islamic Civilization Series. London: 

I.B. Tauris, 2009. 

UNAIDS. Global HIV & AIDS Statistics — Fact Sheet 2024. Geneva: UNAIDS, 2024. 

Vahide, Şükran. Islam in Modern Turkey: An Intellectual Biography of Bediuzzaman Said Nursi. 

Albany: State University of New York Press, 2005. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	Lembar Pengesahan Karya Ilmiah_Bayu Karyadi.pdf (p.1)
	Surat pernyataan dan Validasi - Bayu Karyadi.pdf (p.2)
	Artikel_Bayu_Karyadi.pdf (p.3-14)
	Transformasi Spiritual Muslim dengan HIV:
	Perspektif Konsep Kebutuhan Spiritual Badiuzzaman Said Nursi
	(Studi Kasus Komunitas PERWATA Tangerang, Banten)
	ABSTRAK
	PENDAHULUAN
	Konsep Kebutuhan Spiritual Said Nursi
	Penyakit sebagai Madrasah Rūḥāniyyah
	Perspektif Ulama Kontemporer tentang HIV

	METODE PENELITIAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	Transformasi Spiritual Menurut Konsep Kebutuhan Spiritual Said Nursi
	1. Kebutuhan akan Allah (Ḥājah ilā Allāh)
	2. Kebutuhan akan Akhirat (Ḥājah ilā al-Ākhirah)
	3. Kebutuhan akan Nabi (Ḥājah ilā al-Nabī)
	4. Kebutuhan akan Persaudaraan (Ḥājah ilā al-Ukhuwwah)

	Analisis Tiga Perspektif Ulama
	Penyakit sebagai Madrasah Rūḥāniyyah
	Kesenjangan antara Islam Normatif dan Praktik

	KESIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA



