
 

 

Nama Formulir: 
 

Lembar 

Pengesahan  

Karya Ilmiah  

No. Dikosongkan *(diisi admin 
prodi) 

Issue/Revisi 1 

Tgl Berlaku - 

Halaman 1 
 

 

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 
 

1. Nama Lengkap Dr. Husain Heriyanto 

 Jabatan  

 Program Studi  

 NIP  

 

Telah melakukan penelaahan karya ilmiah berjudul: 

Menanti Godot Digital: Krisis Spiritualitas dalam Naskah Waiting for Godot 

 
 

Dan menyatakan bahwa karya ilmiah tersebut sudah memenuhi kaidah penulisan ilmiah dan 

oleh karenanya layak diajukan untuk keperluan unggah karya ilmiah di Universitas 

Paramadina, atas nama: 
 

Nama Lengkap Muhammad Afridho Azizi 

Jenjang S2  

Program Studi Magister Ilmu Agama Islam 

NIM 223241010 

 

Demikian hasil penelaahan atas karya ilmiah ini dibuat dengan sesungguhnya untuk dapat 

dipergunakan bilamana diperlukan. 

 

Jakarta, 13 Januari 2026 

Penelaah, 
 
 
 
 
 
Dr. Husain Heriyanto 
NIP: _____________________ 
 

 
 
 
 

 



 

 

Nama Formulir: 
 

Surat Pernyataan  

dan Validasi  

No. FR-002/PR-003/KB-02-
01/MMP/UPM/2020 

Issue/Revisi 1 

Tgl Berlaku 15 Juli 2020 

Halaman 1 
 

 

 

Direktorat Akademik-Unit Manajemen Pengetahuan              

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama Lengkap Muhammad Afridho Azizi 

Jenjang S1 / S2 * 

Program Studi Ilmu Agama Islam 

NIM 223241010 

Alamat Jl. Jatayu No 06 RT 007 RW 003 Kebayoran Lama Selatan, 

Kebayoran Lama 

  

* coret yang tidak perlu 
  

Dengan ini menyatakan dengan sesungguhnya bahwa  karya ilmiah yang saya ajukan yaitu: 

Menanti Godot Digital: Krisis Spiritualitas dalam Naskah Waiting for Godot 

 

 

 

 

 
 

adalah hasil karya saya sendiri. Apabila dikemudian hari terbukti terdapat pelanggaran 

kaidah-kaidah akademik pada karya ilmiah saya, maka saya bersedia menanggung sanksi-

sanksi yang dijatuhkan karena kesalahan tersebut, sebagaimana diatur oleh Peraturan 

Menteri Pendidikan Nasional No. 17 Tahun 2010 tentang Pencegahan dan Penanggulangan 

Plagiat di Perguruan Tinggi. 

Demikian Surat Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya untuk dapat dipergunakan 

bilamana diperlukan.  

       Jakarta, 18Februari 2026 
       Yang membuat Pernyataan, 
        
 

  
        
  
  
  
 

Nama Lengkap:  
Muhammad Afridho Azizi 

       NIM: 223241010 



MENANTI GODOT DIGITAL: 

KRISIS SPIRITUALITAS DALAM NASKAH WAITING FOR GODOT 

Muhammad Afridho Azizi 

 

Universitas Paramadina 

muhammad.azizi@students.paramadina.ac.id 

 

ABSTRAK 

Naskah drama Waiting for Godot karya Samuel Beckett umumnya dibaca dalam kerangka 

absurditas, eksistensialisme, dan kritik modernitas. Tafsir spiritualitas diajukan sebagai tawaran 

perspektif baru untuk memdekati teks ini sebagai ekspresi simbolik dari krisis metafisis dan 

kerinduan akan transendental manusia modern. Konsep menanti dipahami sebagai struktur 

ontologis eksistensi manusia yang berada dalam penangguhan makna, sedangkan ketidakhadiran 

dalam hal ini Godot ditafsirkan sebagai simbol absennya pusat spiritual dalam horizon kesadaran 

modernitas. 

Pembacaan dibangun melalui dialog konseptual antara metafisika tradisional pemikiran 

spiritual Seyyed Hossein Nasr dan pendekatan metode interpretasi atas teks yang tawarkan  Abdul 

Hadi W.M., memungkinkan teks dibaca tidak hanya sebagai artefak estetis, tetapi sebagai ruang 

refleksi spiritual atas keterputusan manusia dari realitas sakral. Dalam khazanah metafisika 

tradisional, penantian tanpa kehadiran merepresentasikan keterasingan ontologis manusia dari 

sumber makna transenden, sementara dalam kerangka interpretasi, ketidakhadiran berfungsi 

sebagai bahasa negatif (via negativa) yang mengisyaratkan Yang Transenden melalui ketiadaan 

representasi afirmatif. 

Analisis terhadap struktur naratif, repetisi dialog, simbol-simbol dramatik, serta relasi antar 

tokoh menunjukkan bahwa eksistensi yang digambarkan Beckett bersifat repetitif, stagnan, dan 

tidak transformatif. Kondisi ini mencerminkan krisis makna dalam modernitas lebih lanjut, yang 

menemukan resonansi aktual dalam fenomena kontemporer seperti alienasi digital, nihilisme, 

krisis identitas, serta kegersangan spiritual dalam masyarakat global dan Indonesia. Dalam 

perspektif ini, Waiting for Godot tidak hanya menghadirkan absurditas estetis semata, tetapi juga 

memperlihatkan kerinduan metafisis manusia modern terhadap kehadiran makna yang melampaui 

dunia imanen. 

Tafsir spiritualitas diposisikan sebagai interpretatif alternatif yang membuka kemungkinan 

pembacaan naskah absurd sebagai medium refleksi metafisis dan kritik atas modernitas. Menanti 

dalam ketidakhadiran dipahami sebagai struktur eksistensial-spiritual manusia kontemporer, 

sekaligus sebagai ruang refleksi bagi rekonstruksi orientasi makna yang transenden. 

Kata kunci: Waiting for Godot, menanti, ketidakhadiran, tafsir spiritualitas. 



 

Pendahuluan 

Spiritualitas merupakan aspek penting dalam kehidupan. Spiritualitas adalah suatu penerang 

bagi jalan menuju kehidupan lebih baik. Mengacu pada pengertiannya secara umum, “spritual” 

berasal dari kata “spirit” yang mempunyai arti “semangat, jiwa, roh, sukma, mental, batin, dan 

rohani”.1Sedangkan dalam kamus psikologi mengatakan bahwa spiritual adalah asumsi mengenai 

nilai-nilai transendental.2 Sebagaimana telah digambarkan oleh tokoh- tokoh sufi, spiritualitas 

adalah suatu alam yang tak terukur besarnya, ia adalah keseluruhan alam semesta. 

Dalam perkembangan modernitas, manusia menghadapi perubahan radikal dalam cara 

memahami diri, dunia, dan realitas transenden. Proses rasionalisasi, sekularisasi, dan teknologisasi 

kehidupan telah membawa dampak signifikan terhadap struktur pengalaman spiritual manusia. 

Agama dan spiritualitas yang sebelumnya menjadi pusat orientasi makna hidup kini sering kali 

tergeser oleh rasionalitas, sains positivistik, dan kapitalisme global. Akibatnya, manusia modern 

semakin mengalami fragmentasi makna, alienasi eksistensial, serta krisis orientasi spiritual yang 

mendalam. Fenomena ini tidak hanya berdampak pada tataran sosial dan budaya, tetapi juga pada 

struktur batin manusia sebagai subjek yang mencari makna keberadaan.3  

Penyebab kekeringan spiritual ialah absennya dimensi ilahiah dan nabawiah dalam praktik 

kehidupan. Absennya dimensi ilahiah dan nabawiah menunjukkan bahwa realita manusia 

kontemporer kian terbenam dalam banalitas duniawi yang menyebabkan kontemplasi semakin 

dijauhi. Sedangkan pada saat bersamaan kontemplasi sendiri merupakan hal penting untuk 

menggali nilai-nilai keilahian dan kenabian yang tertanam dalam diri manusia dan semesta. 

Cara untuk mengatasi kekeringan spiritualitas tak lain ialah kembali pada pendalaman 

spiritual, suatu usaha kembali pada penghayatan otentik yang tidak terjebak dalam aspek formal 

dalam beragama. Usaha kembali pada pendalaman spiritual merupakan salah satu pemenuhan 

kebutuhan tahsiniyyah manusia. Dalam hal ini kebutuhan tahsiniyyah adalah kebutuhan untuk 

                                                 
1 Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

(Jakarta: Balai Pustaka, 1988), hlm. 857. 
2 M. Hafi Anshori, Kamus Psikologi, (Surabaya: Usaha Kanisius, 1995), hlm. 653. 

3 Seyyed Hossein Nasr, Manusia dan Alam: Krisis Spiritual Modern (Bandung: Mizan, 1997), hlm. 15–20. 



mempersolek atau memperhalus aspek batin, di mana manusia tidak cukup berhenti dengan 

menenuhi kepentingan material semata. 

Spritualitas tidak hanya bekerja dalam ranah formal agama, melainkan juga pada elemen 

seni. Salah satunya seni pertunjukan. Dalam hal ini, pertunjukan adalah seni yang mengandung 

unsur tontonan dan tuntunan. Ketika penonton menikmatinya tidak hanya mendapat kepuasan 

hiburan, tetapi sekaligus merasa memperoleh wawasan baru, pengalaman baru, dan kedalaman 

atau kepekaan dalam menangkap sesuatu sehingga bermakna.4 

Pada konteks ini, spiritualitas memiliki posisi yang sangat sentral dalam dunia seni 

pertunjukan. Spiritualitas sebagai salah satu elemen utama dalam pertunjukan, menjadi 

penghubung antara teks (naskah) dan khalayak, serta antara karakter dalam cerita dan realitas 

emosional yang ingin disampaikan kepada penikmatnya. Tanpa adanya kedalaman ataupun 

spiritualitas suatu seni pertunjukan hanya tontonan padang tandus tanpa makna. Peter Brook 

berpendapat bahwa seni pertunjukan dapat mengakses dan menyalurkan kekuatan spiritual yang 

lebih besar yaitu melalui kedalaman spiritualitas pertunjukan, menjadikannya lebih dari sekadar 

hiburan tetapi sebuah ritual hidup yang penuh dengan makna.5  

Waiting For Godot adalah sebuah  karya monumental Samuel Barclay Beckett yang terbit 

pertama kali dalam bentuk naskah pertunjukan dengan judul En Attendant Godot berbahasa 

Prancis pada tahun 1952. Naskah En Attendant Godot ini mulai ditulis Samuel Beckett pada 9 

Oktober 1948 sampai 29 Januari 1949 pada saat Samuel B Beckett sedang produktif berkisar tahun 

1946-1953 di Paris setelah Perang Dunia II. Kehancuran moral, krisis makna, dan pengalaman 

keheningan pasca perang memengaruhi tema eksistensial dan absurditas di dalamnya.6  

Naskah Pertunjukan Waiting for Godot cukup populer karena banyak diperbincangkan, hal 

yang mendasar dari naskah drama ini adalah peristiwa yang ada didalamnya dengan empat orang 

tokoh yang masing-masing mempunyai persoalan dan selalu dibicarakan namun tidak terlihat 

penyelesaian. Mereka seperti menyiratkan diri masing-masing kita ditengah penantian dan 

keputus-asan namun dikukung secercah pengharapan. Naskah Waiting for Godot pertama kali 

                                                 
4 M. Jazuli, Telaah Teoretis Seni Tari, (Semarang: IKIP Semarang Press. 1994), hlm. 60. 

5 Peter Brook, The Empty Space (London,1968) hlm.15 
6 Bakdi Soemanto, Godot di Amerika dan Indonesia: Suatu Studi Banding, (Jakarta: PT Grasindo, 2002) hlm.8 



dipentaskan pada tahun 1953 di Theatre de Babylone, Paris.7 Kemudian menjadi salah satu karya 

paling monumental dalam tradisi Theatre of the Absurd. Drama ini dianggap sebagai tonggak 

pemikiran pascamodern, khususnya karena menghadirkan bentuk dan struktur teater yang 

menantang pola dramaturgi konvensional.8   

Kekuatan naskah Waiting for Godot bukan terletak pada apa yang terjadi, melainkan pada 

ketiadaan yang berlangsung. Ketidakhadiran Godot, kebisuan, pengulangan, serta tindakan 

menunggu yang tidak berujung memberikan pengalaman reflektif mengenai kondisi manusia 

modern. Melalui struktur dramanya, Beckett seolah-olah menyandingkan absurditas kehidupan 

dengan pencarian makna, harapan, dan kemungkinan transendensi. Tema-tema seperti kehampaan, 

keputusasaan, kesadaran akan waktu, kesunyian, dan kerinduan akan sesuatu yang tidak pasti 

menjadikan naskah drama ini relevan dibaca dalam konteks krisis spiritual masyarakat modern. 

 

Naskah Drama Waiting for Godot  

 Naskah Drama Waiting for Godot karya Samuel Beckett merupakan salah satu karya paling 

berpengaruh dalam sejarah teater modern abad ke-20. Sejak pertama kali dipentaskan di Paris pada 

tahun 1953, drama ini segera memunculkan perdebatan luas karena secara radikal menyimpang 

dari konvensi dramatik tradisional. Alih-alih menyajikan alur cerita yang berkembang, konflik 

yang jelas, dan penyelesaian dramatik, Waiting for Godot justru menampilkan stagnasi, 

pengulangan, dan ketiadaan peristiwa signifikan. Dua tokoh utama, Vladimir dan Estragon, hanya 

melakukan satu tindakan utama sepanjang drama: menunggu seseorang bernama Godot yang tidak 

pernah hadir. Keberanian Beckett dalam menghadirkan “ketiadaan” sebagai pusat dramatik inilah 

yang menjadikan naskah ini tonggak utama lahirnya apa yang kemudian dikenal sebagai Theatre 

of the Absurd.9 

Lahirnya naskah ini tidak dapat dilepaskan dari konteks historis Eropa pasca Perang Dunia 

II. Perang tidak hanya menghancurkan kehidupan fisik dan sosial, tetapi juga meluluhlantakkan 

keyakinan manusia terhadap rasionalitas, kemajuan, dan moralitas modern. Ide-ide besar tentang 

                                                 
7 Samuel Beckett, Waiting for Godot: A Tragicomedy in Two Acts (New York: Grove Press, 1954), hlm. vii–xi 
8 Martin Esslin, The Theatre of the Absurd (New York: Anchor Books, 1961), hlm. 45–52. 
9 Martin Esslin, Teater Absurd, terj. Saini K.M. (Jakarta: Pustaka Jaya, 1996), hlm. 15–23. 



kemanusiaan dan pencerahan kehilangan legitimasi, meninggalkan manusia dalam situasi 

eksistensial yang rapuh dan penuh kecemasan. Dalam kondisi ini, seni dan sastra menjadi medium 

refleksi terhadap krisis makna tersebut. Beckett tidak menawarkan jawaban filosofis atau religius, 

melainkan memperlihatkan kehampaan itu sendiri sebagai pengalaman eksistensial yang harus 

dihadapi manusia.10 

Struktur dramatik Waiting for Godot secara sadar dirancang statis dan siklik. Dua babak 

dalam drama ini hampir sepenuhnya identik, baik dari segi situasi, dialog, maupun peristiwa. 

Pengulangan ini bukanlah kelemahan dramatik, melainkan strategi estetik untuk menggambarkan 

pengalaman waktu yang beku dan tidak progresif. Waktu tidak bergerak menuju resolusi, tetapi 

berputar dalam lingkaran yang sama. Kondisi ini mencerminkan pengalaman eksistensial manusia 

modern yang terjebak dalam rutinitas tanpa orientasi transenden.11 

Pengulangan dialog dan tindakan dalam drama ini memperkuat kesan stagnasi eksistensial. 

Vladimir dan Estragon sering lupa apa yang terjadi sebelumnya, bahkan lupa alasan mereka 

menunggu. Ketidakmampuan mengingat ini mengaburkan batas antara masa lalu, masa kini, dan 

masa depan. Waktu kehilangan kontinuitas makna, dan kehidupan berlangsung dalam kekinian 

yang hampa. Dalam konteks ini, penantian tidak lagi bersifat temporal, tetapi ontologis dimana 

manusia hidup dalam kondisi menunggu itu sendiri. 

Waktu siklik juga mengaburkan batas antara masa lalu, kini, dan masa depan. Tokoh-tokoh 

sering lupa apa yang terjadi sebelumnya, bahkan lupa alasan mereka menunggu. Ketidakmampuan 

mengingat ini memperkuat kesan bahwa kehidupan kehilangan kontinuitas makna. Masa depan 

tidak menawarkan harapan, sementara masa lalu tidak menyediakan pelajaran. Dengan struktur 

semacam ini, Beckett seolah mengatakan bahwa krisis manusia modern bukan hanya krisis makna, 

tetapi juga krisis waktu. Manusia hidup dalam kekinian yang hampa, tanpa orientasi transenden 

yang mampu melampaui keterjebakan temporal. 

Tokoh-tokoh dalam Waiting for Godot tidak dikembangkan sebagai individu psikologis yang 

kompleks, melainkan sebagai figur eksistensial. Identitas mereka kabur, latar belakang mereka 

tidak jelas, dan relasi mereka ditandai oleh ketergantungan serta kebingungan. Bahasa yang 

                                                 
10 Bakdi Soemanto, Godot di Amerika dan Indonesia: Suatu Studi Banding (Jakarta: PT Grasindo, 2002), hlm. 

1–9. 
11 Martin Esslin, Teater Absurd, hlm. 78–82 



mereka gunakan tidak berfungsi sebagai alat komunikasi yang efektif. Dialog sering kali berakhir 

pada pengulangan, kesalahpahaman, atau keheningan. Bahasa kehilangan kemampuannya untuk 

menjelaskan realitas, dan justru menjadi sarana untuk mengisi kehampaan waktu.12 

Dengan demikian, pengaruh Waiting for Godot tidak hanya terbatas pada ranah sastra dan 

teater, tetapi juga menjangkau wilayah pemikiran filosofis dan spiritual manusia modern. Naskah 

ini menghadirkan seni sebagai ruang kontemplasi yang jujur terhadap keterbatasan eksistensi 

manusia. Alih-alih menawarkan jawaban final, Waiting for Godot justru mengajukan pertanyaan-

pertanyaan mendasar tentang makna hidup, harapan, dan keberadaan pertanyaan-pertanyaan yang 

terus relevan di tengah kehampaan dan kecemasan era kontemporer. 

Oleh karena itu, Waiting for Godot tidak hanya relevan sebagai karya drama absurd, tetapi 

juga sebagai teks reflektif yang menggambarkan krisis spiritual manusia kontemporer. 

Kehampaan, penantian, dan ketidakhadiran yang dihadirkan Beckett bukanlah penolakan terhadap 

makna, melainkan pertanyaan radikal tentang kemungkinan makna itu sendiri.  

 

Spiritualitas dalam Waiting for Godot 

 Naskah Waiting for Godot karya Samuel Beckett menghadirkan pengalaman dramatik 

yang secara lahiriah tampak sederhana, bahkan nyaris kosong dengan dua tokoh menunggu sesuatu 

yang tidak pernah datang. Namun justru dalam kesederhanaan dan kekosongan inilah naskah ini 

menyimpan kedalaman makna yang kompleks. Ketika ditelaah lebih jauh, penantian yang dialami 

Vladimir dan Estragon tidak semata-mata merepresentasikan absurditas kehidupan, melainkan 

membuka ruang refleksi yang lebih luas tentang kondisi eksistensial dan spiritual manusia modern. 

Interpretasi bergerak dari kesadaran tersebut, yakni bahwa naskah Waiting for Godot tidak dapat 

dipahami secara memadai jika hanya dibaca sebagai drama tanpa makna, melainkan perlu 

ditafsirkan sebagai teks simbolik yang mengandung pergulatan batin manusia dalam menghadapi 

kehampaan dan kerinduan akan makna transenden. 

Dalam konteks modernitas, pengalaman hidup manusia semakin ditandai oleh keterputusan 

dari pusat makna yang mapan. Rasionalitas, sekularisasi, dan materialisme telah menggeser 

                                                 
12 Rachmat Djoko Pradopo, Pengkajian Drama (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2005), hlm. 112–

118. 



orientasi manusia dari dimensi metafisik menuju dunia profan yang serba terukur. Seyyed Hossein 

Nasr menyebut kondisi ini sebagai krisis spiritual modern, di mana manusia kehilangan kesadaran 

akan asal-usul dan tujuan metafisis keberadaannya.13 Naskah Waiting for Godot dapat dibaca 

sebagai ekspresi artistik dari krisis tersebut. Ketidakjelasan tujuan, pengulangan tindakan, dan 

ketiadaan resolusi dalam drama ini mencerminkan situasi manusia modern yang hidup dalam 

penantian tanpa kepastian. 

Tafsir spiritual terhadap naskah Waiting for Godot tidak dimaksudkan untuk menetapkan 

bahwa Godot adalah Tuhan atau simbol keagamaan tertentu. Tafsir ini lebih berhati-hati dan 

reflektif, yakni memahami Godot sebagai figur terbuka yang mewakili kerinduan manusia 

terhadap makna tertinggi yang tidak dapat sepenuhnya dihadirkan dalam dunia modern. 

Ketidakhadiran Godot justru menegaskan keterbatasan manusia dalam memahami dan mengakses 

realitas transenden, sekaligus menunjukkan bahwa kerinduan spiritual tetap hidup meskipun 

bahasa religius telah memudar. 

Interpretasi bergerak dalam kesadaran bahwa seni modern sering kali menjadi ruang terakhir 

bagi ekspresi spiritual yang tidak lagi menemukan tempat dalam diskursus religius formal. Nasr 

menegaskan bahwa seni, bahkan dalam bentuknya yang terfragmentasi, masih dapat menjadi 

pengingat akan Yang Sakral apabila dibaca dengan kesadaran metafisik.14 Waiting for Godot, 

dalam hal ini, dapat dipahami sebagai seni yang lahir dari keterputusan spiritual, tetapi justru 

karena itu memancarkan kegelisahan metafisik yang mendalam. Penantian, kesunyian, dan 

kehampaan bukanlah tujuan akhir, melainkan medan pengalaman di mana pertanyaan tentang 

makna hidup kembali mengemuka. 

Menanti adalah cara manusia modern bertahan di tengah kehampaan makna. Penantian ini 

rapuh, ambigu, dan sering kali menyakitkan, tetapi justru karena itu ia jujur. Waiting for Godot 

tidak menawarkan keselamatan, tetapi menawarkan kejujuran eksistensial bahwa hidup adalah 

penantian tanpa jaminan. Namun, dalam penantian itulah tersimpan kemungkinan spiritual yang 

paling dasar kesadaran bahwa manusia membutuhkan sesuatu yang melampaui dirinya sendiri. 

                                                 
13 Seyyed Hossein Nasr, Islam dan Nestapa Manusia Modern, terj. Anas Mahyuddin (Bandung: Pustaka, 1994), 

hlm. 21–28. 
14 Seyyed Hossein Nasr, Spiritualitas dan Seni Islam (Bandung: Mizan, 1993), hlm. 12–17. 



Sebagai simbol, Godot bekerja melalui ketidakterjangkauannya. Ia tidak hadir di dalam dunia 

empiris drama tetapi justru menjadi pusat orientasi eksistensial para tokoh. Dalam kerangka 

simbolisme metafisik, simbol tidak dimaksudkan untuk dihadirkan secara literal, melainkan untuk 

menunjuk pada realitas yang melampaui representasi. Ketidakhadiran Godot justru menegaskan 

sifat transendennya bahwa ia tidak dapat direduksi menjadi objek pengalaman inderawi. 

Seyyed Hossein Nasr menjelaskan bahwa realitas transenden tidak pernah hadir sebagai 

objek yang dapat dikuasai manusia. Yang Sakral hanya dapat dihadiri secara simbolik, bukan 

secara langsung. Dalam konteks ini, Godot dapat dibaca sebagai simbol dari realitas transenden 

yang telah kehilangan bahasa religiusnya dalam dunia modern. Manusia masih menunggu, tetapi 

tidak lagi tahu apa yang ditunggu. 

Dalam sudut pandang spiritual, ketidakhadiran justru dapat dibaca sebagai bentuk 

kontemplatif. Dalam banyak tradisi mistik, kebenaran tertinggi tidak hadir sebagai objek 

pengetahuan yang dapat dikuasai, melainkan sebagai realitas yang melampaui bahasa dan konsep. 

Dengan demikian, strategi estetika Beckett membuka ruang bagi pengalaman spiritual yang 

bersifat negatif dan apofatik. 

Pembacaan spiritual terhadap ketidakhadiran Godot menemukan resonansi kuat dalam tradisi 

teologi negatif (via negativa). Dalam tradisi ini, Tuhan tidak didefinisikan melalui atribut positif, 

melainkan melalui penafian Tuhan yang “bukan ini” dan “bukan itu”. Pendekatan ini menekankan 

keterbatasan bahasa manusia dalam menangkap realitas Ilahi. Ketidakhadiran Godot dapat 

dipahami dalam kerangka ini. Godot tidak hadir, tidak berbicara, dan tidak menampakkan diri, 

bukan karena ia tidak ada, melainkan karena ia tidak dapat direduksi menjadi objek representasi. 

Dengan demikian, absennya Godot justru menegaskan sifat transendennya.15 

 

Relevansi Menanti Godot Era Kontemporer 

Secara global, isu kesepian telah diakui sebagai krisis kesehatan publik. Survei sosial di 

negara-negara maju menunjukkan bahwa sekitar 40% orang dewasa melaporkan pengalaman 

kesepian kronis yang berkepanjangan, yang berdampak signifikan pada kesehatan mental dan 

                                                 
15 Seyyed Hossein Nasr, Pengetahuan dan Yang Sakral, terj. Suharsono (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), 

hlm. 155–170. 



fisik.16 Fenomena ini bukan sekadar persoalan psikologis individual, tetapi merupakan gejala 

struktural dari fragmentasi sosial, individualisasi ekstrem, dan relasi digital yang menggantikan 

kehadiran nyata. Dalam perspektif Waiting for Godot, kondisi ini analog dengan relasi Vladimir 

dan Estragon yang secara fisik bersama tetapi secara eksistensial terasing, di mana kebersamaan 

tidak menghasilkan kedalaman makna. 

Dalam konteks kehidupan digital dan globalisasi, rasa kehampaan batin juga menjadi ciri 

khas pengalaman generasi modern. Studi filosofis kontemporer mengungkap bahwa manusia di 

era digital sering merasakan kehilangan makna eksistensial akibat ketergantungan pada teknologi 

dan kultur digital, yang memicu keletihan dan kebosanan sebagai bentuk pengalaman 

kehampaan.17 Hal ini menunjukkan bahwa fenomena menanti tanpa kepastian hadirnya makna 

atau tujuan hidup adalah pengalaman nyata yang serupa dengan pengalaman para tokoh Beckett 

dalam penceritaan. Teknologi digital, muncul Fenomena baru yang menunjukkan bahwa manusia 

modern semakin menggantungkan makna dan relasi pada sistem non-manusia, seperti 

kecenderungan menggunakan kecerdasan buatan sebagai teman atau sumber validasi emosional. 

Studi mutakhir menunjukkan bahwa penggunaan teknologi semacam ini berkorelasi dengan 

pengalaman kesepian yang kompleks terlihat sebagian pengguna merasa terbantu, tetapi sebagian 

lainnya justru mengalami isolasi yang semakin dalam.18 Fenomena ini dapat dibaca sebagai bentuk 

“Menanti Godot Digital”, di mana individu menanti kehadiran makna atau relasi autentik melalui 

sistem yang secara ontologis tidak mampu menggantikan kehadiran manusia dan transendensi. 

Fenomena kehampaan juga teridentifikasi secara empiris dalam berbagai kajian 

kontemporer, khususnya terkait kehidupan urban dan digital. Studi-studi tentang generasi muda 

dalam perkotaan menunjukkan meningkatnya rasa nihilisme, kecemasan eksistensial, dan 

kebingungan identitas sebagai dampak dari tekanan sosial, budaya konsumtif, dan relasi sosial 

yang dangkal.19 Relasi antar tokoh dalam Waiting for Godot yang ditandai oleh kebersamaan tanpa 

kedalaman, ketergantungan tanpa penyelamatan, serta komunikasi tanpa makna mencerminkan 

                                                 
16 Laporan survei sosial AARP dan UCLA Loneliness Scale menunjukkan sekitar 40% responden dewasa 

mengalami kesepian kronis. 
17 Shafira Yasmin Nandini, “Emptiness Through the Perspective of Existentialism and Religion in the Digital 

Age,” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan (2023). 
18 Auren R. Liu, Pat Pataranutaporn, dan Pattie Maes, “Chatbot Companionship: A Mixed-Methods Study of 

Companion Chatbot Usage Patterns and Their Relationship to Loneliness,” 2024. 
19 Abdillah Achmad Al Faruq dkk., “Nightlife, Nihilism, and the Existential Crisis of Indonesian Urban Youth,” 

Jurnal Keislaman 9, no. 2 (2025): 145–162. 



pola relasi sosial manusia kontemporer yang terkoneksi secara teknologis, tetapi terasing secara 

batin. 

Beberapa riset kontemporer juga menangkap fenomena krisis eksistensial di kalangan individu 

modern yang berjuang mencari arti hidup di tengah kompleksitas sosial dan tekanan identitas. 

Modernitas dengan segala kecepatan transformasi sosialnya memperparah rasa kehilangan tujuan 

dan makna, yang sering diidentifikasi sebagai inti dari krisis eksistensial modern. Ketidakhadiran 

makna yang berulang dalam proses ini menunjukkan kesamaan struktural dengan bagaimana 

Beckett menulis Waiting for Godot sebagai indikasi manusia “terlempar” ke dalam dunia tanpa 

makna transenden yang jelas, sehingga mereka menunggu, mengulang, tetapi tidak pernah sampai.  

Fenomena kehampaan akan makna tidak hanya terjadi di Barat, tetapi juga di Indonesia. Survei 

nasional kesehatan jiwa remaja Indonesia (Indonesia National Adolescent Mental Health Survey) 

menunjukkan bahwa sekitar satu dari tiga remaja Indonesia mengalami masalah kesehatan 

mental, termasuk kecemasan, depresi, dan gangguan perilaku.20 Temuan ini menunjukkan bahwa 

krisis makna dan kesehatan mental bukan hanya fenomena global, tetapi juga menjadi realitas 

sosial Indonesia kontemporer. 

Selain itu, meningkatnya fenomena urban alienation di kota-kota besar Indonesia 

memperlihatkan bahwa individu hidup dalam relasi sosial yang semakin dangkal. Penelitian 

sosiologi perkotaan menunjukkan bahwa masyarakat urban mengalami fragmentasi relasi sosial, 

tekanan performativitas sosial, dan budaya konsumtif yang menggeser orientasi spiritual menjadi 

orientasi material dan simbolik. Fenomena ini menciptakan kondisi di mana individu terus menanti 

pengakuan sosial dan kebahagiaan material, tetapi tetap mengalami kekosongan batin. 

Krisis spiritual juga muncul sebagai fenomena kontemporer yang dilaporkan oleh media umum 

dan kajian religius. Banyak pengamat menyebut adanya “kekosongan spiritual” di tengah 

kemajuan teknologi dan materialisme, yang berdampak pada kehidupan sosial dan hubungan antar 

manusia.21 Dalam perspektif ini, ketidakhadiran makna spiritual bukan semata-mata kehilangan 

agama, tetapi kegagalan sistem sosial modern menyediakan ruang bagi pengalaman batin yang 

                                                 
20 Indonesia National Adolescent Mental Health Survey (I-NAMHS), Kementerian Kesehatan RI, Universitas 

Gadjah Mada, dan University of Queensland (2022). 
21 Muhammad Rasyid Ridho “Krisis Spiritual di Era Modern,” dalam https://kumparan.com/131_-muhammad-

rasyid-ridho/krisis-spiritual-di-era-modern-20iuwTLhFxI/1?utm_source=chatgpt.com diakses pada tanggal 20 

Januari 2026 

https://kumparan.com/131_-muhammad-rasyid-ridho/krisis-spiritual-di-era-modern-20iuwTLhFxI/1?utm_source=chatgpt.com
https://kumparan.com/131_-muhammad-rasyid-ridho/krisis-spiritual-di-era-modern-20iuwTLhFxI/1?utm_source=chatgpt.com


bermakna. Ini mencerminkan situasi dunia Beckett: penantian yang terus berlangsung tanpa 

kehadiran makna transenden secara langsung. 

 

Penutup: Menanti Godot Digital 

Fenomena menanti Godot menemukan resonansi yang semakin intens dalam konteks 

kehidupan digital kontemporer. Jika dalam drama Beckett penantian berlangsung di ruang fisik 

yang sunyi dan stagnan, maka dalam era digital penantian justru berlangsung dalam hiruk-pikuk 

konektivitas tanpa henti. Subjek digital terus menunggu notifikasi, validasi sosial, kepastian 

ekonomi, pengakuan identitas, dan makna eksistensial melalui jaringan virtual yang tak pernah 

benar-benar memberikan kehadiran ontologis yang utuh. Dalam konteks ini, Godot digital tidak 

hadir sebagai figur transenden, melainkan sebagai janji makna yang terus tertunda oleh algoritma, 

data, dan simulasi sosial. 

Menanti dalam dunia digital tidak lagi bersifat pasif, tetapi hiperaktif. Subjek digital terus 

bergerak, mengonsumsi informasi, membangun persona daring, dan mengulangi ritual digital 

harian, namun sering kali tetap berada dalam kondisi kehampaan batin. Struktur repetisi yang 

digambarkan Beckett menemukan padanannya dalam scrolling, refreshing, dan updating tanpa 

akhir. Aktivitas digital ini menciptakan temporalitas baru yang serupa dengan waktu sirkular 

dalam Waiting for Godot: waktu bergerak, tetapi makna tidak pernah benar-benar hadir. 

Ketidakhadiran Godot dalam konteks digital dapat ditafsirkan sebagai absennya pusat makna 

dalam dunia yang sepenuhnya dimediasi oleh teknologi. Modernitas digital mempercepat 

sekularisasi makna dengan mereduksi realitas menjadi data, algoritma, dan simulasi. Dalam 

kondisi ini, Yang Transenden semakin sulit dihadirkan dalam horizon kesadaran, sementara 

pengalaman eksistensial direduksi menjadi pengalaman performatif dan representasional. 

Ketidakhadiran ini bukan sekadar fenomena teologis, tetapi struktur ontologis dunia digital yang 

meniadakan kedalaman metafisis pengalaman manusia. 

Namun, sebagaimana dalam tafsir spiritualitas terhadap Waiting for Godot, ketidakhadiran 

tidak harus dibaca sebagai nihilisme total. Ketidakhadiran juga dapat dipahami sebagai bahasa 

negatif yang mengisyaratkan kerinduan metafisis manusia terhadap makna yang melampaui dunia 

imanen. Kehampaan digital dapat menjadi momen reflektif yang membuka kesadaran akan 



keterbatasan dunia virtual dan kebutuhan akan dimensi spiritual yang lebih dalam. Dalam 

perspektif ini, menanti Godot digital bukan hanya kondisi patologis modernitas, tetapi juga potensi 

kesadaran spiritual yang belum teraktualisasi. 

Dengan demikian, Waiting for Godot tidak hanya menjadi drama abad ke-20, tetapi teks 

profetik bagi kondisi eksistensial abad ke-21. Menanti Godot di era digital adalah metafora bagi 

subjek modern yang terus mencari makna dalam dunia yang semakin kehilangan pusat 

metafisisnya. Tafsir spiritualitas yang diajukan dalam artikel ini menawarkan horizon pembacaan 

baru: bahwa di balik absurditas, repetisi, dan ketidakhadiran, tersimpan kerinduan ontologis 

manusia untuk kembali pada sumber makna transenden. Menanti, dalam pengertian ini, bukan 

sekadar stagnasi, tetapi medan eksistensial di mana kesadaran modern berhadapan dengan krisis 

makna sekaligus kemungkinan rekonstruksi spiritualnya. 

 

 

Daftar Pustaka 

Abdul Hadi W.M. Hermeneutika Sastra Barat dan Timur. Jakarta: Sadra Press, 2014. 

Abdul Hadi W.M. Hermeneutika, Estetika, dan Religiusitas. Jakarta: Sadra Press, 2015. 

Abdul Hadi W.M. Tasawuf yang Tertindas: Kajian Hermeneutis Pemikiran Tasawuf. Jakarta: 

Paramadina, 2001. 

Anshori, M. Hafi. Kamus Psikologi. Surabaya: Usaha Kanisius, 1995. 

Beckett, Samuel. Waiting for Godot: A Tragicomedy in Two Acts. New York: Grove Press, 1954. 

Beckett, Samuel. Disjecta: Miscellaneous Writings and a Dramatic Fragment. Edited by Ruby 

Cohn. New York: Grove Press, 1984. 

Beckett, Samuel. Menunggu Godot. Diterjemahkan oleh Asrul Sani. Jakarta: Pustaka Jaya, 1989. 

Brook, Peter. The Empty Space. London: Penguin Books, 1968. 

Esslin, Martin. The Theatre of the Absurd. New York: Anchor Books, 1961. 

Esslin, Martin. Teater Absurd. Diterjemahkan oleh Saini K.M. Jakarta: Pustaka Jaya, 1996. 



Jazuli, M. Telaah Teoretis Seni Tari. Semarang: IKIP Semarang Press, 1994. 

Nasr, Seyyed Hossein. Manusia dan Alam: Krisis Spiritual Modern. Bandung: Mizan, 1997. 

Nasr, Seyyed Hossein. Islam dan Nestapa Manusia Modern. Diterjemahkan oleh Anas 

Mahyuddin. Bandung: Pustaka, 1994. 

Nasr, Seyyed Hossein. Spiritualitas dan Seni Islam. Bandung: Mizan, 1993. 

Pradopo, Rachmat Djoko. Pengkajian Drama. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2005. 

Soemanto, Bakdi. Godot di Amerika dan Indonesia: Suatu Studi Banding. Jakarta: PT Grasindo, 

2002. 

 


	Lembar Pengesahan Karya Ilmiah-Muhammad Afridho Azizi.pdf (p.1)
	Surat Pernyataan dan Validasi-Muhammad Afridho Azizi.pdf (p.2)
	MENANTI GODOT DIGITAL-Muhammad Afridho Azizi.pdf (p.3-15)

